

of
FREDERICK WILLIAM THOMAS
C.I.E., F.B.A.
1867 – 1956
Boden Professor of Sanskrit
and
Fellow of Balliol College
1927 – 1937



### BIBLIOTHECA INDICA;

COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED BY

THE ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Series, Nos. 603, 620, 629, 645, 671 and 690.

### ASHŢASÁHASRIKÁ,

A COLLECTION OF DISCOURSES

ON THE

METAPHYSICS OF THE MAHAYANA SCHOOL OF THE BUDDHISTS,

NOW FIRST EDITED FROM NEPALESE SANSKRIT MSS.

BY

#### RAJENDRALALA MITRA, LL. D., C. I. E.

Honorary Member of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, of the Physical Class of the Imperial Academy af Sciences, Vienna, of the Italian Institute for the Advancement of Knowledge, of the American Oriental Society, of the Italian Asiatic Society, and of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society; Corresponding Member of the German Oriental Society, of the Royal Academy of Science, Hungary, and of the Ethnological Society of Berlin; Fellow of the Royal Society of Northern Antiquaries,

Copenhagen,

§c., &c.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY G. H. ROUSE, BAPTIST MISSION PRESS.

1888.

۲<sub>, ۲</sub>۰



### PREFACE.

The scriptures of the Buddhists are divided into three classes which have the collective name of Tripíthaka or the "Three Repositories." The first of these, called Sútra or Sútránta, includes all works which contain the doctrines of the faith as given in the original words of Buddha himself; these are said to have been compiled by Upáli. The second is devoted to philosophy, Abhidharma, and is attributed to Kásyapa, the most favourite pupil of the great teacher. In the third we have the Ethics (Vinaya) of the faith as inculcated by the teacher and illustrated by stories connected with his former lives, and the trials and penances he had to undergo to prepare himself for the final relief. These were compiled by Ananda. This classification, however, was soon found to be loose, and as regards the first and the second divisions, inaccurate. If we are to lav any faith on the records of the Buddhists, the second division contains as much of the original language of Buddha as the first, and its subject matter is of a very miscellaneous character. These facts early led to the adoption of other and more precise systems of classification, but the early threefold division is everywhere respected.

The second head of Abhidharma at an early epoch was designated by the name Prajná-páramitá which

strictly means the 'Philosophy' (prajná) of 'duty' (páramitá), but commonly rendered into "trancendental knowledge." The latter name was after a while devoted exclusively to a particular work or set of works treating of philosophy. In the Tripithaka of the Chinese, it appears under the latter sense, and a particular treatise in ten thousand verses which was translated into the Chinese language in the fourth century of the Christian era was so designated. In the ninth century it was rendered into Tibetan by the Indian Pandits Jinamitra and Surendrabodhi and the Tibetan Lotsawa Yeshes-sé-de. In these records it bears the name of Sher-Phyn, pronounced Sher-c'hin, which shows that then it had ceased to be a generic common term, or added to its original signification that of a proper name.

According to the records of the Nepalese Buddhists the name is assigned to an elaborate work which, extending over a hundred and twenty-five thousand verses and four of its abridgements, bear the same name. The first attempt at condensation resulted in a redaction of one hundred thousand verses; the second, twenty-five thousand verses; the third, ten thousand verses; and the fourth, eight thousand verses. Of these, the Asiatic Society's Library contains the redactions in 100,000, 25,000, and 8,000 verses. All these are in prose, the word "verses" being used to indicate, in the language of Indian scribes, the extent measured by stanzas of thirty-two syllables each. Roughly speaking, the extents traditionally assigned to them are nearly correct. I have not seen

the original text of 125,000 verses. The second is avowedly an abridgement, but the process of condensation has not been carried on to such an extent as in any way to mask the nature of the original, and it may be, for all purposes of historical research, taken as its substitute. Its contents are noticed here with a view to afford to the reader a synopsis of the contents of the Prajná-páramitá in its entirety.

This abridgement is generally known under the name of S'atasáhasriká, or the recension of a hundred thousand verses. By my calculation of 132 letters to the sloka, the actual extent is 113,677 slokas. The specific name of the work is Rakshá-bhagavatí. It comprises 72 chapters or Parivartas, divided into four parts or khandas. It is pre-eminently a work of the Maháyána class, and its main topic is the doctrine of Sunyaváda or the evolution of the universe from vacuity or nihility. This topic is developed in the form of discourses in which Buddha himself is the chief expounder; but some of his principal disciples also appear as teachers. In the course of the discussions, all topics on Metaphysics which have engaged the attention of the Buddhists and the Hindus are expounded at length; adverse systems are refuted, and everything is made to accord with the doctrine of nihility. The system of Hinayana is especially noticed, and refuted repeatedly. Buddhism is declared to be founded on the theory of nihility, and the attainment of the highest perfection is made to depend on the performance of meditations of which the object should be sunyatá or nihility. The meditations enjoined are the same which are described in the Sáńkhya Sútra of Kapila, and in the Yoga Sútra of Patanjali, and most of the technical terms used are evidently borrowed from the Hindu systems. All the duties enjoined in the Vinaya are repeatedly advocated, and their philosophical bearing to the vacuous doctrine is expounded. With so unreal an ultimatum, the force and persistency with which are enjoined the duties of benevolence, charity, good conduct, and abstinence from evil, each called a Páramitá, are remarkable.

The work opens with the description of a scene on the Gridhrakúta hill, the Vulture Peak, near Rájagriha. Here the Lord performed a Samádhi, whereupon flames issued forth from his body, and illumined the ten quarters of the globe. He then opened wide his mouth, wherein were seen thousands of thousandpetalled golden lotuses, amidst which his image was seen seated. The light from his body relieved mankind from all pains and troubles. The dwellers in hell were ransomed; the deaf regained their power of hearing; the blind were restored to sight. Gods and aerial spirits all came to the place to worship the Thereupon a Bodhisattva, named Samantaraśmi, asked the cause of this light. This led to the sage's imparting to his audience the Prajuá-The different páramitás are then sucpáramitá. cessively expounded; these include the hundred and eight páramitás noticed in Chapter IV of the Lalita-Vistara and a great many others; the advantages of following these páramitás are also detailed.

The subject of vacuity or nothingness, sunyatá, is next expounded. Then follow lessons on five kinds of instruction (sikshá), eight kinds of disposition of the body (angaramattva), four kinds of meditation (dhyána), four kinds of proofs (pramána), four kinds of bodilessness (arúpyasamápatti), five kinds of consciousness (abhijná), six kinds of memory (anusmiiti), which result from a knowledge of the true import of vacuity. Varieties of vacuity. Contrarities. Exercise of six of the páramitás. Purification of the senses.

Chapter II. The second chapter is devoted to the exposition of the true character of the soul (átmá), and its relation to form, colour and other qualities, and to vacuity (sunyatá).

Chapter III. Chapter third treats of the necessity of Bodhisattva's abstaining from passion, envy and other mental perturbations, and the relation of those perturbations to calm contemplation of the truth, and to vacuity.

Chapter IV. Relation of form to reality, and the propriety of ascertaining its bearing to vacuity.

Chapter V. The ascertainment of the notion of greatness, agitation, pain, pleasure, dispassion, &c., through knowledge. Various forms of Samádhi calculated to afford that knowledge.

Chapter VI. All qualities are illusive (máyámaya). The means to overcome them. Yoga is pointed out as the means for it. The way to control the influence of Márasatan in frustrating the fruits of Yoga.

Chapter VII. Bodhisattva defined. His superna-

tural powers how derived? Humanity and its characteristics, how they are to lie overcome by a Bodhisattva? Purport of various epithets used to indicate a Bodhisattva. How a Bodhisattva merges all natural attributes into vacuity. The six páramitás.

Chapter VIII. Characteristics of various kinds of Samádhi, such as Surangamá, Ratnamudrá, Sinhavikridita, Suchandrá, Chandradhvajá, Sarva-dharma-sangatá, Vilokitamúrdhá, Dharmadhátu-niyatá, Niyata-dhvajaketu, Sarvadharma-pravesa-mudrá, Samádhi-rája-supratishthitá, Rasmipramuktá, Chalavyúha-samudgatá, &c.

Chapter IX. Definitions and expositions of the Bodhisattva attributes noticed in chapter I, viz., 4 Samyak-prahánas; 4 Riddhipádas; 5 Indriyas; 5 Balas; 7 Sambaudhyangas; 8 Angamárgas; 3 Samádhis; 11 Jnánas, or perceptions; 3 Indríyas; 10 Anusmritis; 4 Dhyánas; 3 Pramánas; 4 Arúpya-samápatti; 10 Tathágata-bala; 4 Vaísáradya; 4 Prítisammrit; 18 A'vesika-bandha-dharma. Nature of Dháranís, relation of letters of the alphabet to them.

Chapter X. Duties of the 1st stage—Ten Parikarmas. Ditto of the 2nd stage—8 Dharma-abhikshrás. Ditto of the 3rd stage. Elaboration of the duties of these stages.

Chapter XI. The doctrine of Maháyána and its advantages derived, principally if not entirely, from its recognition of the greatness of Sunyaváda.

Chapter XII. The Prajná-páramitá includes descriptions of all qualities, and their nature and effects. Vacuity in relation to matter. The ether (ákás'a), the

best illustration of vacuity. Vacuity not subject to destruction.

Chapter XIII. All qualities are unreal as a dream, an illusion, or a mirage. Knowing this, Bodhisattva never fears anything. Qualities do not affect him. To him there is nothing eternal, nothing transient, nothing painful, nothing pleasant. Transcendental powers derivable from the Prajná-páramitá. Páramitás of two kinds, worldly and transcendental. Their descriptions.

chapters XIV.—XVI. The principles of Prajnápáramitá as imparted by the Lord to Indra. The end sought is the attainment of vacuity.

Chapters XVII.—XX. A summary method of attaining the end by practising the six paramitas, and by worshipping the relics of Buddha in chaityas.

Chapters XXI.—XXV. Instructions of Subhúti to A'nanda, showing how all the páramitás are included in the Prajná-páramitá, and how the attainment of the latter accomplishes the attainment of everything.

Chapter XXVI. Bhagaván's instruction to the son of Sáradvatí to the purport that Bhagaván is the thorough master of the Prajná-páramitá and that those who, knowing the nature of duty, do not accept the páramitás and revile Bhagaván are doomed to endless pain and suffering in hell, and are subjected to other punishments.

Chapter XXVII. On purification and purified knowledge.

Chapter XXVIII. The mode of acquiring the

Prajná-páramitá, and the advantages thereof. The fruits of reciting it on particular days in the presence of (an image of?) Bhagaván.

Chapter XXIX. On the vacuity of all qualities explained in detail.

Chapter XXX. On the attainment of Yoga by a Bodhisattva.

Chapter XXXI. On the Sútránta doctrine, its utter worthlessness compared to the vacuous doctrine. No Bodhisattva should accept it.

Chapter XXXII. Defects of the Sútránta doctrine; the influence of Mára, how to overcome the same.

Chapter XXXIII. The whole of the Prajná-páramitá was disclosed by the Lord himself, for the good of creation. No Deva, nor spirit, nor human being can teach it. True knowledge can be acquired solely through the Prajná-páramitá.

Chapter XXXIV. The falsity of all doctrines not founded on the Prajná-páramitá and their unfitness for the ultimate end of man. They should not therefore be accepted.

Chapter XXXV. All objects attainable by the study of the doctrine of Nihilism.

Chapter XXXVI. Training fit for the attainment of the doctrine of Nihilism.

Chapter XXXVII. Training for the purpose. Suppression of all worldly desires. Ascent from the first or Srávaka stage to that of Pratyeka-buddha stage. Longings and ideas. Power of assuming any form at will.

Chapter XXXVIII. Omniformity of shape. Pain

and other accidents. They should all be associated with vacuity. The relation of shape, pain, &c., to vacuity is efferent not afferent. Derivation of Tathágata implying this efferent action. Tathágata knows the ultimate vacuity of all things. Nihilism should therefore be studied through the Prajná-páramitá.

Chapter XXXIX. Purification of the body, mind, speech; avoidance of false notions.

Chapter XL. All qualities mutable. The Lord alone immutable.

Chapter XLI. Praise of Prajná-páramitá.

Chapter XLII. Purification of Buddhism by the suppression of sensuous wants and feelings.

Chapter XLIII. Visit of the river Ganges to the Lord. Miracles worked at the time.

Chapter XLIV. Attainment of the doctrine of Nihilism through Prajná-páramitá.

Chapter XLV. All qualities compared to dreams.

Chapter XLVI. Doubts and disbelief characterise sinful men.

Chapter XLVII. The necessity of studying the Prajná-páramitá for the suppression of all qualities, thoughts and ideas through dispassion.

Chapter XLVIII. The way of making the mind immense in meditation.

Chapter XLIX. All qualities being vain, the necessity of the religion of Buddha established.

Chapter L. Through the Prajná-páramitá all qualities cease to be perceptible.

Chapter LI. Through it Mára becomes speared through, and friendliness for creation is promoted.

Chapter LII. The mode and advantage of practising the six paramitas.

Chapter LIII. The practice of S'ila-paramita (good conduct).

Chapter. LIV. Vacuity in relation to qualities explained.

Chapter LV. Vacuity defined,

Chapter LVI. Preliminary study of the elementary principles of good.

Chapter LVII. The necessity of constant attention to S'ila-paramita.

Chapter LVIII. Kshánti-páramitá or forbearance explained.

Chapter LIX. Dhyána-páramitá, (contemplation) and its modifications,

Chapter LX. Vacuous nature of all qualities.

Chapter LXI. Detailed account of the six páramitás.

Chapter LXII. Destruction of illusion through the Prajná-páramitá.

Chapter LXIII. The practice of the six paramitas, and the advantages thereby derived by Bodhisattva.

Chapter LXIV. Samádhi and its varieties, how produced.

Chapter LXV. Falsehood, incoherence, wickedness explained.

Chapter LXVI. Fruits of knowledge, friendliness, benevolence and other good qualities.

Chapter LXVII. Essential unreality of all qualities. Chapter LXVIII. The six paramitas whereby Bodhisattvas rescue creation from pain and suffering.

Chapter LXIX. How Bodhisattvas attain the position of Tathágatas.

Chapter LXX. How and why Bodhisattvas act in accordance with the belief of the unreal being real.

Chapter LXXI. Unreality of qualities again explained.

Chapter LXXII. All qualities being unreal or vacuous, the conclusion follows that the world is essentially unreal.

The Society's MS. of the work is comprised in four bulky volumes giving dates. At the end of the first volume there are some verses which give the names of the copyists and the dates when the four volumes were completed. According to these verses, the first volume was completed at the monastery of Chakravihara in the town of Lalitápuri, in Nepal, by Dhanadatta Vajrivira, on Thursday, the 10th of the waxing moon, during the ascendancy of the Ristaká constellation, in the month of A'shadha, in the year 923. The second volume was completed on Friday, the 11th of the waxing moon, in the month of Chaitra of the Nepalese year 924, by Viradatta Vajráchárya. The third volume was completed on the day dedicated to the worship of Lakshmi in the year 924, by Sinhadatta Vajradhrita. The fourth volume was completed on Friday, the 9th of the moon, in the month of Agraháyana, in the year 920, by Vidyádatta Vajrí. The Panchavins'atí Sáhasrí was completed on Thursday, the 4th of the waxing moon, in the month of Phálguna, in the year 926, by Dhanadatta and Viradatta. The dates being Nepalese must correspond with A. D. 1803, 1804, 1804 and 1801. The dates are repeated at the end of each volume.

The second abridgment of the large work is usually reckoned at 25,000 slokas, but the codex I have seen does not come up to that extent. Roughly calculated it is limited to 20,045 slokas, and this would suggest the idea that it is defective; but from its beginning and colophon it would seem that it is complete. is divided into eight chapters, each called a parivarta, as in the larger work. Though professedly a digest, the arrangement of the work is not founded on the plan of the S'atasáhasriká, and the treatment of the subjects is generally different. In fact the work is an independent one on the subject of Nihilism bearing on the attributes of Buddha. The first chapter is devoted to Sarvákárajnatá or the knowledge of all forms and qualities by the Bodhisattva through the medium of the Prajná-páramitá. The second is entitled Márgajnatá or the knowledge of all modes of salvation; it is based on various purifications of the intellect, mind, body, &c. The third is Sarvajnatá or "omniscience," which is attainable by thoroughly understanding the nature of Nihilism in relation to charity, good conduct, and the other four Páramitás. The fourth is Sarvákárábhisambodha, or cognizance of all forms whereby the Bodhisattva acquires a right understanding of the various phases of the mind under different circumstances. The fifth is Múrdhapráptana-púrvabodha, or the way in which the Bodhisattva stores every form of understanding and all knowledge in his head, so that he can know all and

everything superhuman even in his dream without any actual perception. The sixth is *Ekakshṇa-visam-bodha*, or knowledge of all times present, past and future. In treating of it the succession of the six Páramitás, including charity, good conduct, mercy, vigour, meditation, and true knowledge, have been described at length. The seventh is *Dharmakáya*, or qualities as affecting the conduct of the Bodhisattva. The eighth is *Moksha*, or lessons on the means of attaining Nirváṇa.

The next abridgment is called the Das'asáhasriká. It is included in the Japanese Tripíṭhaka, and occurs under the name of 'Mo-no-pan-jo-po-lo-mi-king.' It was translated into the Chinese by Chu-Fonien and others, of the Tsin dynasty, (circa 265-313). The Tripíṭhaka includes two other works, both very short, one entitled 'Fo-mos-par-teh-tsong-pan-jo-po-lo-mi-king,' or 'the Prajná-páramitá sútra of the mother of Buddha,' and the other 'Fo-show-ti-shi-pan-jo-po-lo-mi-to-sin-king,' or 'Buddha recites the sútra called the heart of the Prajná-páramitá of Sakrarájá.' Of these I have met with no Sanskrit exemplar.

The next abridgement is the work to which these remarks are intended to serve as an introduction. It is the shortest of the five works which have hitherto been discovered under the generic name of Prajnápáramitá. Its specific name is Ashtasáhasriká, or "the work of 8,000 verses." As the handiest of the five redactions, it is held in the highest appreciation, and is included in the nine canonical works, or "Dharmas," of the Nepalese Buddhists. It is divided

into 32 chapters or Parivartas. The salutation at its beginning is somewhat peculiar. Instead of the formula of salutation usual in Buddhist works to the three Ratnas, or to Buddha or to Bodhisattvas, adoration is paid to the subject of the work, i. e., the work itself, the renowned Prajná-páramitá, as 'the source of knowledge of Tathágatas.' The name being in the feminine gender, the work is addressed throughout as a female. The scene is laid on the Vulture Peak (Gridhrakúta), near Rájagriha. When Bhagaván Sákya was once sojourning there in the company of a large number of disciples and followers, Sáriputra opened a discourse by asking Subhúti information on the principles of the Prajná-páramitá, and the replies and discussions which followed, form the subject of the work.

Obviously the work has emanated from an Indian Pandit familiar with the style and technicalities of Hindu philosophical writings: but who seems to have studiously avoided the style of the models he had before him. Instead of the terse, precise, concise, highly condensed language of the Bráhmanic writers, he has adopted a loose, periphrastic, prolix style, loaded with repetitions and insufferably tedious and verbose throughout. Precision should be the first element of an essay on philosophy, and in this respect our Indian sages afford the most notable examples, but we meet with no traces of them here. The work under notice professes to be the fourth abridgement, a little over one-fifteenth of a bulky original, but its style is nearly as prolix as that of its archetype.

Philosophical terseness and closeness of argument are everywhere at a discount, and their want is made up by endless panygerics on the merits of reading, writing and bearing on the person the work in question. Philosophy in such writings appear like sublimated moonshine, nothing tangible. I shall content myself here by giving the headings of the different chapters, as given in my 'Sanskrit Buddhist Literature of Nepal,' leaving the curious reader to find the details in the original text.

- 'I. On the knowledge of all forms or archetypes.
- II. The conversion of S'akra, the lord of the Devas, by the Bodhisattva through instruction in the Prajná-páramitá.
- III.—IV. On the merits of the Prajná-páramitá, as the means of salvation, and how the same should be appreciated.
- V. The advantages of reciting, hearing, writing, wearing on one's person, or giving away to fit persons the work in question.
- VI. On the modifications of impetus, or the advantages of virtuous actions as means of Bodhi knowledge, or the modifications of those actions ultimately resulting in knowledge.
- VII. On retributions for worldly actions, and salvation therefrom through the Prajná-páramitá.
- VIII. On the gradation of modifications or progressive changes for the better, leading ultimately to perfection.
- IX.—X. Praise of Prajná-páramitá, and the advantages of hearing it, &c., as in chapter IV, but more detailed.

- XI. The works of Mára which obstruct the light the Prajná-páramitá in Bodhisattvas.
- XII. Creation, welfare of created beings due to Prajná-páramitá.
- XIII. On the inconceivable, showing that all qualities are inconceivable.
- XIV. Those who have faith in Sambodhi can acquire the Prajná-páramitá, proved by examples.
- XV. Instructions in the Prajná-páramitá by proficient teachers.
- XVI. On the origin and purport of doctrines of Tathatá and anuttarám-samyak-sambodhimabhisam-bhuti.
- XVII. On the immutability of the form of the Bodhisattva.
  - XVIII. Nihilism (sunyatá) defined.
- XIX. On the field of Buddhism in which there are no roads infested by villains, or thieves, or drink, or disease, or famine.
- XX. On the accessibility of the Prajná-páramitá by an easy means.
- XXI. On the mischievous works of Mára, obstructing progress of Bodhi knowledge and corrupting devout persons.
- XXII. For the attainment of Samyak-sambodhi, virtuous actions are indispensable, and they are best attained through the Prajná-páramitá.
- XXIII. On the merit of hearing, &c., the Prajnápáramitá, and the invincibility thereby acquired against enemies, &c.
  - XXIV. On vanity or vain-gloriousness.

XXV. On instruction in Bodhi knowledge.

XXVI. The lord instructs Subhúti how the illusive unsteady mind can acquire Bodhi knowledge.

XXVII. Description of Mára and of his attempts to corrupt earnest enquirers.

XXVIII. On the merit of strewing flowers on Chaityas, &c.

XXIX. On following the doctrine of the Prajnápáramitá.

XXX—XXXI. Questions and answers on following the Bodhisattva and his instructions.

XXXII. On the merits of instruction in the Prajná-páramitá. Wherever it is learnt and encouraged, there the Bodhisattva imparts religous instruction.'

Manuscript materials for a work of this kind are scarce on the plains of India. Indeed I would be perfectly safe in asserting that not a single MS. has been copied in Bengal within the last three or four centuries, and the few we have got have been obtained directly or indirectly from the valley of Nepal. I have no reason to complain, however, of the quality of the materials which I have used in carrying the following pages through the press. The first codex from which the work has been set in type is the one marked w; it is a Bengali transcript of a Nepalese original. It was prepared for me for the purposes of this edition, but the work was so carelessly done as to be all but completely useless for critical purposes.

My next text is marked e; it was obtained at Kathmandu by Mr. B. H. Hodgson whose services in the

cause of the Sanskrit-Buddhist literature of Nepal will always be gratefully remembered by oriental students. It is a palm-leaf of 182 folia, each measuring 23 × 21/2 inches. Each page contains 6 lines of writing, and, roughly calculating, they represent the traditional extent of the work. It bears date 191 of the Nepalese Era which is equivalent to 1061 A. D. That shows the codex to be over eight hundred years old and it was written during the reign of Kiranachandra Deva, It is very carefully and well written, and profusely illustrated. The covering boards were richly painted, but the paint on the outer side has blistered, cracked, and have been smeared over with dabs of sandal paste, the work having been worshipped for generations past. On the inside, each board shows four figures of Buddha in a seated position, in the attitude of lecturing, with a devotee on each side. The first leaf has a vignette showing a Buddhist figure, as above, surrounded by a group of seven disciples. This vignette, slightly differing in detail, is repeated on the second leaf. On the 12th leaf, at the end of chapter 1st, there is a vignette showing a flesh coloured female squatting on a white carpet, and expounding something to a group of four disciples, two of white, and two of yellow, complexion. On the 18th leaf, at the end of chapter 2nd, there is a red-coloured female standing amidst lotuses, and four devotees, white, yellow, green and red in complexion, kneeling before her. On the 34th leaf there is a flesh-coloured standing female, dressed in the Bengali style in a red sári, who has on the left a yellow boat with a bull's head

for a prow, and in it a white female holding an oar and a jar for load, and below the boat a blue female seated amidst lotuses. On the right there is a temple having in it a white male figure. Above the temple there are two fishes revolving about each other. On the 37th leaf there are figures of Buddha with two devotees with a red screen and two chowries hanging behind. On leaf 49th is depicted Padmapáni, with 4 devotees of four different colours. On leaf 62nd there are a yellow female standing in a plantain grove, and celestial beings flying in the air. Some of the vignettes show monsters of different kinds. One is a white coloured ten-handed female, having over her head a second head of a blue colour. Others have four or six arms. Some are attended by hideous monsters. In one Buddha is attended by two white elephants, each having eight heads. On the last page, there is a white female with six hands, dressed in a tiger skin, and having a two-handed female child on her lap. In two separate vignettes on this page there are two chaityas.\*

\* The Colophon runs thus:

रकाधिकनवितवानुनते प्रयाते संवच्छते तपि सास्य (सि) तिथी दशस्यां संवर्षमानश्रीमतद्दितान्तितायां वाच — नि (वाचस्यत्यद्दिन) सोभनयोगयुक्ते । नीभूषचे
बद्धरदेवसंत्रे विद्धातकीर्ते जिनवैरिटच्दे । स्त्यां नुयाबनुरदेवदेवः सम्राज्ञ संरक्तितसर्वकीके। त्रीकिय — संत्रे निवसन् × किर्यसिंदनामा यः। प्रश्लापारिमतायां प्रतिष्ठितिं
साधु कारितवान् ॥ चनेन पुखेन भन्न (भवनन्त्र) सिन्धं जगत्युनीन्त्रे भुवनाधिनायः ।
स्त्रीय्यं संसारपयो — दैः (पयोधिसुदैः) क्रोगोर्ग दुःक्जकप्रपूर्वमिति ॥ त्रेयोऽसु
संवत् १८१ प्राक्तमुनग्रक्तद्यस्यां तिथी रोदिवीनचने श्रोभनयोने द्रवस्यतिवासरे
ग्रामसनु ।

The next codex wais fully equal to the last in quality. It was obtained by Mr. Hodgson at Kathmandu, and is a remarkably correct and valuable record. It was presented by Mr. Hodgson to the Royal Asiatic Society of Great Britain from which I obtained loan of it through the kindly help of the late Mr. Grote. palm-leaf codex of 204 folia, each folium measuring  $22 \times 2\frac{1}{4}$  inches, and bearing 6 lines of writing on each page. The writing is neat, clean and most scrupulously uniform, affording an excellent example of the best style of Newari caligraphy. The leaves are in a fair state of preservation but worn at the right-hand end and slightly worm-eaten. The leaves are held together by two strings to two boards, the inside of which is ornamented by vignette paintings, but most of these are become smudgy. There are some illustrations also on the first and the last two pages as also on folia 100 and 101. It was copied on the 9th year of Mahárájádhirája Govindapála's reign, by a scribe who apparently was a native of a village near Nálandá; but the end of the colophon is so decayed and illegible that I have not been able to read it satisfactorily.\* The king named is one of the Pálas of Magadha whose inscriptions are met with in Behar, and whose name occurs in Táránatha's list of the kings of Behar. Coupling this with the fact that the scribe was a resident of Nálandá, the great seat of Buddhist learning in Behar down to the 13th century the in-

<sup>\*</sup> परसेश्वरपरसभद्दारकपरमधीनतमद्वाराजाधिराजत्रीसद्वोविन्दपाञ्चस्य विजयराच्ये संवत् ॥ ४॥ शुन्यो≪कपासवास्वयत्रीसद्वास्वय + + सन्तु सर्वञ्चनतां । Helf क्र line illegible.

ference is legitimate that the MS. was copied at Nálandá in Behar, and thence, at a later date, carried to Nepal by some emigrant who, on the downfall of Buddhism on the plains of India, found an asylum in Nepal. It may be possible too that that MS. was copied at Nálandá for sale elsewhere.

The next MS. (marked w) is the property of Dr. A. F. R. Hoernle, Honorary Secretary, Philological Department, Asiatic Society of Bengal, who did me a great favour by giving me the loan of it for two years. It is in every respect similar to the last, except as regards the length of the cover which measures 22 inches. The illustrations are the same, but the caligraphy is somewhat less finished. Its colophon informs us that it was written on the 7th of the wane in the month of Vaisákha in the 15th year of the flourishing reign of the Saugata king Ráma Pála Deva in the Province of Magadha, by an inhabitant of Nálandá. The scribe's name is doubtful, but there is no mistake about the name of the king, and he is one of the Pála kings of Behar. His name occurs in inscriptions as well as in the list of Táránátha.\*

The next two (s and s) belong to the library of the Cambridge University for which they were purchased at Patan in Nepal by Mr. Bendall during his recent

सद्दाराजाधिराजपरसेश्वरपरसभद्दारकपरसधौगतत्रीसद्दासपाखदेवप्रवर्दसान् विजय-राश्चे पञ्चद्रससे संवत्सरे व्यक्तिख्छामाने यवाक्केनापि संवत् १५ वैद्याच्य (ख) दिने क्रम्यसप्तस्यां ॥ व्यक्ति समधविषये त्रीनाखन्दाविख्यकेश्वक × दनकुष्टेन भन्नारिकी प्रश्नापारसिता खिविता इति ॥

<sup>\*</sup> The colophon runs thus:

tour in search of MSS. wais 23 inches long by 2 in breadth, the number of folia being 212, each having 5 lines of writing. Judging from its decayed and wormeaten condition, it would seem to be even older than the preceding, but the last leaf being broken I have not been able to read its colophon sufficiently to make out its meaning. The style of writing is much inferior to that of the last. The codex has not the benefit of any illustration or decoration.

\* is short in length, being only 16 inches, but its breadth of 2½ inches, has enabled the scribe to put in 7 lines of writing on each page. The total number of folia is 237; the writing is even inferior to that of the last. It has no illustrations, and is frequently faulty. Its condition is more worm-eaten and decayed than the last, but it has the merit of a dated colophon. It was written in the dominion of king Nanda whose name occurs among the rulers of Nepal. The date is Thursday, the 7th of the waxing moon in the month of Phálguna. The

\* याते अच्चे सद्वाक्षवा मवन सार्च सिते पाक् मुने । सत्त्रयां स्मृवास्ते भवतीवाक्षास्त्रिका ॥ अदाभारनतो हि वतः यदयनुम्बल — कता । यो वर्षेष महान्
प्रमास्ति सुतरां हप्तारिद्रेपाप अत्राम्भाविकारिकारिकारिकारिकार्थ । अप्युक्तपदाक्ष्यः ।
जीनन्दः सुमन्तिपतिर्गुषिनिधिः प्रोटप्रतापान स्रो राजे (राज्ये) तस्य सते कस्य + + ते सर्व्यः स्वाने संस्तृते ॥ जातोऽयं प्रवराप प्रवन्न स्वयः जीमस्तिम् सुक्षास्त्रये मुद्रोपासक संज्ञनानिक ये
स्वयः स्वाने । प्राञ्चनी प्रदेश स्वयः जीमस्ति । स्वने प्रस्ते भवना स्वयः प्रज्ञापारिकार्यः । स्वने प्रस्ते स्वयः स्वयः प्रज्ञापारिकार्यः । स्वने प्रस्ते स्वयः स्वयः प्रज्ञापारिकार्यः । स्वने प्रस्ते स्वयः स्वयः प्रक्षास्त्र (वि)नायः । स्वनीर्यः संसारमन्ति स्वयः क्षेत्रोरः (सं) दुःस्वक स्वप्रपूर्वः ॥ प्रशंसितः सर्वे किस्यः । स्वने प्रस्ते स्वयः स्व

figures of the date are given in a chronogram which translated would mean "the year of the weapon of Madana, the serpents and the eyes." The first obviously refer to the five flowery arrows of the Hindu Cupid, and the 'serpents' to the eight Nágas of mythology; but the 'eyes' are doubtful. They may mean two, that being the ordinary number of the optical organ in mortal man, or three as in the case of God S'iva. It is commonly accepted as three, though in writing it is often qualified by the term 'Hara-nayana, 'the eyes of S'iva:' but the unqualified term is as often used for two. Now, following the rule commonly, but not invariably, observed in chronograms of reading from the right to the left (ankasya vámá gatih) we have 285 or 385 for the figures of the year. Now in Prinsep's 'Useful Tables' the initial date of the Newari era is October 870, and that added to the figures in the colophon would make the date of the MS. 1155 or 1255 A.D. as we take the word nayana to mean 2 or 3. This MS. is noticed in Mr. Bendall's 'Journey of Literary and Archæological Researches in Nepal and Northern India,' p. 46, and there, curiously enough, it is said to be of date 1020 A. D. The king named in the colophon is Nanda, and he occurs in Mr. Bendall's list to have begun his reign in 1165-66. If we accept the nayana to mean 2, and assume an addition of ten years in the initial date, as suggested in Mr. Bendall's Catalogue of Buddhist Sanskrit MSS. in the Cambridge Library, we may make the MS. coeval with the first year of Nanda's reign, (1165), but the 1020 of page 46 of Mr. Bendall's

book remains unaccounted for. That requires a heavy refraction and not an addition. Mr. Bendall qualifies the date 1020 by the letter C which obviously suggests the meaning corrected; but I know not how the correction has been made or how far it is justifiable. That on p. 46, the corrected date should be 1020, and on page 73 it should stand for 1165 is very puzzling. Anyhow this much may be taken for granted that the M8. before me is of the 12th century and closely allied to the others at my disposal. As for Mr. Bendall's Catalogue, I am glad to bear my humble testimony, that apart from this puzzle and a few mistakes, it is a work of great merit, and highly useful to those who are engaged in the study of Nepalese bibliography. I regret, however, that owing to the codices & and whaving come to hand at a late period, I have not been able to make use of them in the collation of the earlier part of my text.

In carrying the work through the press I have been greatly assisted by Pandit Harináráyana Tarkaratna to whom I take this opportunity to publicly acknowledge my obligations.

8 Maniktallah,
October 28th, 1888.

## अष्टुसाइसिका

नाम-

## प्रज्ञापारमिता।

-049

त्रासियातिक-सोसाइति-नाम-समाजानुज्ञया

श्रीराजेन्द्रखाख-मिचेख

सम्पादिता।

विवाता

वाप्तिकमिषयाभिध-यन्त्रावये मुनिता।

यंवत् १८८५।

# श्रष्टसाइसिकानामप्रश्नापारमितायाः स्विपायम्।

| चचावः      |       | विषयः                                |                    |               |       | पचन् ।      |
|------------|-------|--------------------------------------|--------------------|---------------|-------|-------------|
| 2          | •••   | सर्व्याकार चतात्रयीपरि               | वर्त्तः            | •••           | •••   | •           |
| ~          | •••   | प्राक्रपरिवर्षः 🔑                    | •••                | •••           | •••   | 77          |
| R          | ••• , | <b>ष</b> प्रमेयगुग्धारमपारमि         | ।<br>तास्तूपस      | <b>लारपरि</b> | र्काः | 38          |
| 8          | •••   | गुरूपरिकोत्तंत्रप्र <b>रिवर्त्तः</b> | •••                | •••           | •••.  | €8          |
| ¥.         | •••   | गु <b>ग</b> पर्यायपरिवर्त्तः         | •••                | •••           | •••   | १०२         |
| €          | •••   | <b>च</b> नुमोदनापरि <b>या</b> मना    | परिवक्तः           | •••           | •••   | १३५         |
| •          | •••   | निरयपरिवर्त्तः.                      | •••                | •••           | •••.  | 100         |
| ~          | •••   | विश्वद्धिपरिवर्त्तः                  | •••                | •••           | •••   | 8 = 1       |
| Ł          | •••   | स्त्रविपरिवर्ताः                     | •••                | •••           | •••   | ₹••         |
| <b>१</b> • | •••   | धार <b>गग्य</b> परिकीत्तंनपर्        | रेवर् <b>सः</b>    | •••           | •••   | 2.5         |
| 88         | •••   | मार <b>क्रमं</b> परिवर्त्तः          | •••                | •••           | •••   | <b>२३</b> २ |
| १२         | •••   | जोकसन्दर्शनपरिवर्त्तः                | •••                | •••           | •••   | <b>२</b> ३५ |
| ११         | •••   | <b>ष</b> िचन्यपश्चितर्त्तः           | •••                | •••           | •••   | <b>ee</b> > |
| १8         | •••   | ष्प्रीपन्यपरिवर्त्तः                 | •••                | •••           | •••   | ₹=8         |
| ९४         | •••   | देवपरिवर्त्तः                        | •••                | •••           | •••   | <b>र</b> हर |
| १६         | •••   | तचतापरिवर्त्तः                       | •••                | •••           | •••   | ₹∘≰         |
| eş         | •••   | च्चविनिवर्त्तं नीयाकारिव             | <b>द्ग</b> निमित्त | परिवर्त्तः    | •••   | इ२इ         |
| १८         | •••   | <b>श्रुन्यताप</b> रिवर्त्तः          | •••                | •••           | •••   | ₹8₹         |
| १८         | •••   | ग्रङ्गदेवीभगिगौपरिवर्त्त             | :                  | •••           | •••   | ₹५२         |

### ( 7 )

| चथायः         |       | विषयः                             | पचम् ।            |         |         |             |
|---------------|-------|-----------------------------------|-------------------|---------|---------|-------------|
| <b>२</b> •    | •••   | उपायकी प्रस्यमी मांसाप            | <b>रिवर्त्त</b> ः | •••     | •••     | ₹••         |
| <b>₹</b> १    | •••   | 'मार्यमीपरिवर्त्तेः               | •••               | •••     | •••     | \$ EV       |
| 22            | •••   | कच्या ग्रामित्र परिकर्तः          | ere is a          | •••     | •••     | ₹८€         |
| <b>₹</b> ₹    | •••   | भ्रावापरिवक्तः                    | •••               | •••     | •••     | 81.         |
| 28            | ***   | <b>च</b> िमानपरिवर्तः             | •••               | •••     | •••     | 8१€         |
| <b>TX</b>     | •••   | शिचापरिवर्त्तः                    | w.                | •••     | •••     | . HOR 8     |
| ₹₹€           | •••   | मायोपमपरिवर्तः                    | 'শীৰ চ            | A61     | •••     | <b>17.8</b> |
| ***           | • • • | सारपरिवर्त्तः                     | ****              | 2500    | •••     |             |
| 48.0          | •••   | <b>ं व्यक्तीर्वनुस्म</b> पश्चिमीः | 100.00            | 960     | •••     | eys         |
| 390           | • 6 • | •                                 | ° <b>%</b> •      | ***     | •••     | gey.        |
| a <b>Ş</b> •  | •••   | सदाप्रसदित परिवर्त्तः             | •••               |         | •••     | 855         |
| ¥ <b>\$</b> ? | •••   | 20 %                              | r.26 € e          | i ele e | • • • • | **          |
| ्र            | • • • | परीन्द्रनापरिवर्त्तः              | a'# a             | •••     | •••     | 440         |

### प्रज्ञापार्मिता।



### सर्व्वाकार्ज्ञताचर्यानाम प्रथमो विवर्तः।

श्रों नमें भगवत्ये त्रार्थप्रज्ञापारमिताये॥
निर्विकत्ये नमन्तुभ्यं प्रज्ञापारमितेऽमिते।
या लं सर्वानवद्याङ्कि निरवद्यैनिरीचित्ये॥
त्राकात्र(१) मित्र निर्विपां निष्पुपद्यां निरचरां।
यत्वां पद्यति भावेन स पद्यति तथागतं॥
तत्र चार्थगुणाद्याया सुद्धस्य च जगद्गरोः।
न पद्यनयन्तरं सम्तयन्त्रचित्रकथोरित॥
कपात्मकाः प्रपद्य लां सुद्धभंपुरत्सरीं।
सुद्धेनायान्ति माद्यात्मगुलं भित्तवत्वे॥
सक्षद्यात्रये शुद्धे यस्तां विधिवदीचते।
तेनापि नियतं सिद्धिः प्राप्यतेऽमाघदर्शने॥
सर्वेषामपि वीराणां परार्थनियतात्मनां।
यो(१) ऽधिका जनयित्री च माता न्तमि वत्मला॥
यद्धुद्वा लोकगुरवः पुत्रास्तव क्रपालवः।

<sup>(</sup>१) ख॰ घ॰ ग्रस्तकयोः प्रायसः तालयग्रकारस्यके दन्यसकारो स्ववद्वतः।

<sup>(</sup>२) या इति पाठो विश्वदः।

### प्रचापारमिता।

तेन लमपि कच्याणि सर्वसलपितामधी॥ सर्वपारमिताभिख्वं निर्मेखाभिरनिन्दिते। चन्द्रलेखेव ताराभिरनुचातामि मर्वदा ॥ विनेयं जनमासाद्य तच तच तथागतैः। बक्कद्रपा विमेवैका नानानामभिरीदाचे ॥ प्रभां प्राप्येव दीप्तांशारवस्थाचोदविन्दवः। लां प्राप्य प्रखयं यान्ति दोषा वादाश्च वादिनां। स्रमेव चायजननी बाखानां भीमदर्भना । श्राश्वासजननी चासि विद्वां सौम्यदर्भना ॥ यस तयपिभवकुस्वनायस न विद्यते। तस्याम्ब कथमन्यच रागदेवी भविखतः॥ नागक्किय जुतस्थिलं न च कचन गक्किस । खानेव्यपि च सर्वेषु विदक्तिनीपसभ्यसे॥ चे लामेवं<sup>(१)</sup> न प्रयन्ति प्रपद्यन्ते च भावतः । प्रपद्य च विसुच्यन्ते तदिदं महदङ्गतं ॥ लामेव बधते पश्चनपश्चनि बधते<sup>(१)</sup>। लामेव सुचाते पद्मनपद्मनिप सुचाते<sup>(ह)</sup>॥ श्रहो विस्रयनीयासि गर्भोरासि यमस्तिनि(<sup>8)</sup>।

<sup>(</sup>१) लामेव इति क॰ ख॰ ग॰।

<sup>(</sup>२) विबध्यते इति क॰ ग॰ घ॰।

<sup>(</sup>३) विमुखते इति क ॰ घ॰।

<sup>(8)</sup> यश्रस्तिनी इति ख॰।

सुर्वेशिशि मायैव दृश्यसे न च दृश्यसे ॥
बुद्धेः प्रत्येकबुद्धेय आवक्षेय निषेविता ।
मार्गस्त्र मेका मेशिस्य नास्त्र न्य दित निष्यः ॥
स्ववहारं पुरस्त्रत्य प्रज्ञात्य प्रज्ञात्य प्रज्ञात्य प्रज्ञात्य प्रज्ञात्य प्रज्ञात्य प्रज्ञात्य प्रज्ञात्य करीरिकां।
क्राया खेकिनायेस्वयुक्यसे न च चेश्व्यसे ॥
सक्तः कस्त्रामिह स्रोतं निर्मिमां निरच्चनां ।
सर्वेदात्विषयातीतां या लं कचिदनित्रिताः ॥
सत्त्रेवमिय संद्या वाक्ष्यवैयमीदृशैः।
लामस्त्रत्यामिप सतीं तुष्टुषमाः सुनिर्द्यताः॥
प्रज्ञापार्मितां स्त्रता यक्षायोपचितं प्रदुभं।
तेनास्त्राद्ध क्रमल्लस्तं प्रज्ञापारपरायणं॥

एवं मया श्रुतमेकसिन् समये भगवान् राजयहे विहरति सा।

ग्रिश्रकूटपर्वते महता भिनुसक्षेन सार्द्धमर्द्धस्योदस्रभिभेनुकतैः सर्वैरईद्धिः खीणाश्रवैनिःक्षेप्रवैजीश्रतैः स्विमुक्तिसत्तैः स्विमुक्तपत्तिः स्विमुक्तपत्तिः स्विमुक्तपत्तिः स्विमुक्तपत्तिः स्विमुक्तपत्तिः स्विमुक्तपत्तिः स्विमुक्तपत्तिः स्विमुक्तपत्तिः सर्वस्रेतेविप्रपरमपारिम्नातिरेकं पुद्गसं खापयिला यदुतायुग्ननमामन्दं॥ तन ससु
भगवान् श्रायुग्ननं सुश्रतिं स्विरमामन्त्रयते सा। प्रतिभातु ते
सुश्रते वेधिसलानां महासलानां प्रज्ञापारमितामार्थ्य यथाः
वेधिसला महासलाः प्रज्ञापारमितां निर्यायुरिति॥

त्रय सन्वायुग्नतः प्रारिपुत्रस्थे<sup>(१)</sup> तदभवत् । किमयमायुग्नान्

<sup>(</sup>१) सारदतीप्रमस्ति ख॰, सारधनीपुत्रस्ति ग॰।

सुक्षतिः स्विति श्वात्मीयेन स्वकेन प्रज्ञाप्रतिभानवसाधानेन स्वकेन प्रज्ञाप्रतिभानवसाधिष्ठानेन वेषियत्वानां महासत्वानां प्रज्ञापार-मितासुपदेस्यत्युताहो बुद्धानुभावेनेति॥

त्रय खलायुगान् सुश्वितिर्द्वातुभावेनायुग्नतः श्वारिपुत्रस्य दममेवं रूपं चेतमेव चेतःपरिवितर्कमाश्वायायुग्ननं श्वारिपुत्रमेनद्वोचत्।
यत् किस्तिद्वायुग्नन् मारिपुत्र भगवतः श्रावका भावन्ते देश्रयन्युपदिश्वन्युदीरयन्ति प्रकाश्वयन्ति सम्प्रकाश्रयन्ति स सर्वस्त्रश्वागतस्य पुरुषकारे।
वेदितयः। तत्कस्य हेतोः (१)। यो हि तथागतेन धर्मा देशितस्तत् धर्मदेश्रनायां शिचमाणास्ते तां धर्मतां साचात्तुर्वन्ति धारयन्ति तां धर्मतां
साचास्त्रय धारयिला यद्यदेव भावन्ते यद्यदेव देश्रयन्ति यद्यदेव उपदिश्वन्ति यद्यदेवोदीरयन्ति यद्यदेव प्रकाश्रयन्ति यद्यदेव सम्प्रकाश्रयन्ति सर्वन्तत् धर्मतया श्वविद्दं तथागतधर्मदेश्रनाया एवायुग्नन्
सारिपुत्रेष निय्यन्दायते सुस्रपुचा उपदिश्वन्तस्तां धर्मतां धर्मतया
न विरोधयन्ति॥

श्रथ खन्नायुगान् सुम्रतिर्बुद्धातुभावेन भगवन्तमेतद्वीचत्। यद्भगवानेवमाद्द। प्रतिभातु ते सुम्रते बेधिसलानां मद्दासलानां प्रश्चापारमितामारभ्य यथा बेधिसला मद्दासलाः प्रश्चापारमितां निर्यायुरिति। बोधिसलो बोधिसल इति यदिदं भगवनुष्यते। कत-मस्येतद्भगवन् धर्मस्याधिवचनं यदुत बोधिसल इति। नादं भगवं-स्वं धमें समनुपन्नामि(१) यदुत बोधिसल इति। तमप्यदं भगवन्

<sup>(</sup>१) तत्वसाद्धेतोः इति ग॰।

<sup>(</sup>२) समनुपद्यामीति ग॰।

धर्षे न समसुप्रशामि यदुत प्रज्ञापारमिता नाम। सेऽइं भगवन् वोधिसलं वा<sup>(१)</sup> वोधिसलधर्मे वा श्रविन्दस्तरुपस्तभमाने।ऽपमसुप्रशन् प्रज्ञापारमितामण्यिन्दस्तरुपस्तभमाने।ऽपमसुप्रश्नन् कतमं वोधिस-लं<sup>(२)</sup>कतमस्यां प्रज्ञापारमितायामवविद्याम्यस्त्रशासियामि<sup>(२)</sup>। श्रपि नु खसु पुनर्भगवन् स चेदेवं भाष्यमाणे देग्रमाने उपिद्यमाने वोधिस्तस्य चिनं नावसीयते न संसीयते न विषीदति न विषादमापद्यते नास्य विष्टशीभवित मानसं न भग्नपृष्टीभवित ने।श्रस्तित न सन्तर्यति न सन्तर्यति न सन्तर्यापारमितायान् मस्त्रापनीयः। एषेवास्य वोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञापारमितायान् मस्त्रापनीयः। एषेवास्य वोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञापारमितायान् विदित्या। एषोऽववादः प्रज्ञापारमितायां स चेदेवं तिष्टत्येषै—वास्त्राववादास्त्रशासनी। पुनरपरं भगवन् वोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां परता प्रज्ञापारमितायां भावस्यता एवं जित्तित्यं प्रश्नापारमितायां परता प्रज्ञापारमितायां भावस्ता एवं जित्तित्यं प्रश्नापारी जित्त्यां परता प्रज्ञापारमितायां भावस्ता एवं जित्तित्यं प्रश्नापारी जित्त्यां परता प्रज्ञापारमितायां भावस्ता एवं जित्तित्यं प्रशासि जित्त्यां हित्तित्तमस्त्रमापस्ति। वोधिचित्तन न मन्येत। तत्कस्त हेतो-स्त्रा हित्तित्तमस्तिनं प्रकृतिस्त्रस्त्रप्तपाः।।

श्रय खनायुगान् सारियुत्र श्रायुग्नमं सुक्षतिमेतद्वाचत्। किं युनरायुग्नन् सुक्षते श्रस्ति तिचत्तं यिक्तमिक्तं॥

एवसुके त्रायुषाम् सुभूतिरायुषामं सारिएषमेतरवाचत्। किं पुनरायुष्मन् सारिएष या त्रिचित्तता तचाचित्ततायामस्तिता वा नास्तिता वा विद्यते वा खपस्रभवते वा ॥

सारिपुत्र त्राइ । न द्योतदायुष्मन् सुऋते॥

<sup>(</sup>१) बाधिसत्वं वा इति पाठः क॰ ग॰ प्रक्तकयार्गं विद्यते।

<sup>(</sup>२) कतमं धर्मं वोधिसत्वमिति ख॰।

<sup>(</sup>३) खववदिश्राम्यनुश्रश्चिश्रमि इति ग॰।

सुभृतिराइ। स चेदायुषान् सारिपुच तचाचित्ततायामस्तितः वा नास्तिता वा न विद्यते वा नापसभ्यते वा। श्रपि त ते युक्तः एष पर्यानुयोगो भवति यदायुषान् सारिपुच एवमाइ श्रस्ति तिचत्तं यचित्तमिति॥

एवसुके श्रायुक्तान् वारिपुच श्रायुक्तमं सुश्वतिमेतद्वीचत्। का पुनरेवा<sup>(१)</sup> युक्तन् सुश्वते श्रचित्तता॥

सुभ्रतिराष्ट्र । श्रविकारायुग्नम् सारिपुचाऽविकस्पाऽचित्रता ॥ त्रय खन्नायुगान् सारिपुत्र त्रायुगते सुक्षतये साधुकारमदात्। साधु साध्वायुषान् सुऋते। यथापि नाम सं भगवतारप्यविदारिणा-मयताचास्त्रिहिं हो निर्दिश्वसि । श्रतस्त्र बोधिसलो महासलोऽविनि-वर्मनीयोऽनुभरायाः सम्यक्संबोधेरूपयरीचितव्यः ऋविरदितञ्च बोधि-सलो महासलः प्रज्ञापारमितायां वेदितवाः। त्रावकभूमावपि त्रिचितुकामेन द्रयमेव प्रजापारमिता श्रोतया उर्ग्यदीतया धारयितवा वाचितवा पर्यवाप्तवा प्रक्नीयतवा रहेव प्रजापा-रमितार्या शिचितव्यं योगमापत्तव्यं। प्रत्येकबुद्धभ्रमावपि त्रिचि-तुकासेन द्रयमेव प्रज्ञापार्यमता श्रोतया उद्गदीतया धार्यितया वाचितव्या पर्यवाप्तव्या प्रवर्त्तीयतव्या दुचैव प्रज्ञापारमिनायां योगमापत्तर्य। बोधियलभूमावपि प्रिचितुकामेन इयमेव प्रज्ञापार्मिता श्रोतया उद्गहीतया धार्यितया वाचयि-तवा पर्यवाप्तवा प्रवर्त्ताधितवा । इद्देव प्रज्ञापारमितावासुपावकौ-प्रस्थसम्बागतेन सर्वबोधियलधर्मससुदागमाय योगः कर्णीयः।

<sup>(</sup>१) प्रनरेव इति ग॰।

तत् कस्य हेतोः। इहैव हि प्रज्ञापारिमतायां विसरेष सर्ववोधियलिधमां उपदिष्टाः यत्र बोधियलेन महासलेन जिलितकं योगमापत्तवं। अनुक्तरायामिप सम्यक्षंबोधौ जिलितकां योगमापत्तवं। अनुक्तरायामिप सम्यक्षंबोधौ जिलितकां वाचितिका
प्रज्ञापरिमिता अतिका उद्यहीतका धारिवतका वाचितिका
पर्यात्रात्वा प्रवर्क्तियतका। इहैव प्रज्ञापारिमतायासुपायकौज्ञससमन्वागतेन सर्वबुद्धधर्मसमुद्दागमाय योगः करणीयः। तत्कस्य
हेताः। इहैव हि प्रज्ञापारिमतायां विसरेण सर्वबुद्धधर्मा उपदिष्टाः यत्र बोधिसलेन महासलेन प्रिचितकं योगमापक्तकं॥

श्रय खल्वायुग्नान् सुक्षितिर्भगवन्तमेतद्वोषत्। योऽषं भगवन्नेतदेव बोधिसलनामधेयं न वेद्यि नेपिलेभे न समसुप्रशामि प्रश्चापारमितामपि न वेद्यि नेपिलेभे न समसुप्रशामि वेऽषं भगवन्नेतदेव बोधिसलनामधेयमिवन्दन्तसुप्रस्नभानेऽसमसुप्रसन् प्रश्चापारमितामपि श्रविन्दस्तसुप्रस्नभानेऽसमसुप्रसन् कतमं बोधिन् सलं कतमस्यां प्रश्चापारमितायामववदिय्याम्यनुश्चासिय्यामि । एत-देव भगवन् कौक्तयं स्थात् योऽषं वस्त्रविन्दस्तसुप्रस्नभानेऽसमसु-प्रस्नामधेयमानेणायय्ययं सुर्यां यदुत बाधिसल इति । श्रपि तु सक्तु पुनर्भगवंस्तद्वि नामधेयस्त्र स्थितं नास्थितं न विष्ठितं नावि-ष्ठितं । तस्तस्य हेतेः । श्रविद्यमानलेन तस्त्र नामधेयस्य । एवं तस्त्राम-धेयं न स्थितं नास्थितं न विष्ठितं नावि-ष्ठितं । तस्तस्य हेतेः । श्रविद्यमानलेन तस्य नामधेयस्य । एवं तस्त्राम-धेयं न स्थितं नास्थितं न विष्ठितं नाविष्ठितं । स चेद्वोधिमलस्य महायलस्येवं गस्त्रीरायां प्रशापारमितायां भाष्यमाणायां देग्यमा-नायासुपदिस्यमानायां विश्वं नावस्त्रीयते न संस्रीयते न विषीदितं । स्रविद्यमानस्यते नास्य विष्ठष्ठीभवित मानसं न भग्नप्रष्ठीभवित

ने चिख्यति न मन्त्रस्थति न मन्त्राममापद्यते अधिसुच्यतेऽधाज्ञयेना-विर्हितो बोधिमलो महामलः प्रज्ञापारमितायां वेदितयः स्त्रितो-ऽविनिवर्त्तनीयायां बोधिसलभूमी सुस्थितोऽस्थानयोगेन । पुनरपरं भगवन बोधिलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां चरता प्रज्ञा-पारमितायां भावयता न इपे स्नातयं न वेदनायां मंज्ञायां न मंस्कारेषु न विज्ञाने स्थातव्यं। तस्कस्य हेतोः। स चेद्रपे तिष्ठति क्याभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञाणार्यमतायां। एवं स चेदेद-नायां मंज्ञायां मंस्कारेषु स चेदिज्ञाने तिष्ठति विज्ञानाभिमंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां । तन्कस्य हेतोः । न ह्यभि-संकारे चरन् प्रज्ञापारमितां परिग्रज्ञाति नापि प्रज्ञापारमितायां थोगमापश्चते नापि प्रज्ञापारमितां परिपूरयते श्रपरिपूरथमाणः प्रज्ञापारमितां न निर्यास्त्रित सर्वज्ञतायामपरिग्रहीतं परिग्रहन्। तत्कस्य हेताः। इपं श्वपरिग्टहीतं प्रज्ञापारमितायामेवं वेदना-मंज्ञासंस्कारा विज्ञानं ह्यपरिग्टहीतं प्रज्ञापारिमतायां । यस इप-द्यापरिग्रही न तद्र्पमेवं यो वेदनायाः मंज्ञायाः मंस्काराणां यो विज्ञानस्थापरियहो न तदिज्ञानं नापि प्रज्ञापार्मिता श्रपरियहीता। एवं द्याच बोधिमलेन महामलेन प्रजापार्मितायाञ्चरितवां त्रयच बोधिसलख मदासलख सर्वधर्मापरिग्रहीता नाम समाधिर्विपुत्तः पुरक्तात: श्रप्रमाण्नियते। सर्वश्रावकप्रत्येकब्द्धी: सापि सर्वज्ञता श्रपरिग्रहीता न हि निमित्तता यहीतवा। स चेश्विमित्तता यहीतव्या श्रभविव्यत्र चेर श्रेणिकः परिवाजकः श्रद्धामलस्यत । तम हि श्रेणिकः परिवाजकः सर्वेजज्ञाने अधिसुचा सद्धानुसारी प्रादेशिकेन ज्ञानेनावतीर्णः सोऽवतीर्थं न रूपं परिग्रहीते । एव न वेदनां न संज्ञां न संस्कारान न विज्ञानं परिग्रहीते। नापि तत्र प्रीतियुखेन तज्ज्ञानं समनुपश्चति । नाधात्मं रूपख तज्ज्ञानं सम-सुपम्मति । न विद्धा रूपस्य तज्ज्ञानं (१) समसुपम्मति । नाध्यासा-वहिर्धा<sup>(२)</sup> इपद्य तज्ञानं समनुपद्मति । नाष्यन्यत्र इपात्तज्ञानं समन्प्रयति । एवं नाध्यातां वेदनायाः संज्ञायाः संस्काराणां नाध्यातां विज्ञानस्य तज्ज्ञानं समनुपद्मति। न विद्धी विज्ञानस्य तज्ज्ञानं समनुपम्मति। नाष्याताविद्धां विज्ञानस्य तज्ज्ञानं समनुपम्मति। माण्यन्यच विज्ञामात्<sup>(२)</sup> तज्ज्ञामं समसुपम्यति ॥ श्रच पद्पर्याचे श्रेणिकः परिवाजकोऽधिसुकः सोऽच सर्म्ब श्रद्धानुसारी सर्मेश्वश्चा-नेऽसिम्नुच्यते धर्मतां प्रमाणीक्यवैवमधिमुक्त इति । तेन न कचिद्धर्यः परिग्रहीता नापि स कश्चिद्धर्की य खपसभोऽयं स(8) ग्रहीयात् सुद्धेदा स निर्व्याणमपि न मन्यते (१) ॥ इयमपि भगवन् बोधिसमस्य महासलस्य प्रज्ञापारमिता वेदितसा सद्रुपं न परिग्रसीते। एवं थदेदनां संज्ञां संस्कारान् यदिज्ञानं न परिग्रहीते न चान्तरा परि-निर्व्वाति (१) अपरिपूर्वे (१) ईश्वभिस्तथागतवस्त्रे वतु भिस्तथागतवैसार्से-रष्टादश्रभियावैणिकेर्बुद्धधर्मेसस्मादियमपि भगवन् बोधिसतस्य

<sup>(</sup>१) रूपस्य च चार्नामिति ग॰।

<sup>(</sup>२) विश्ववा इति ग॰।

<sup>(</sup>३) विज्ञानस्येति ख॰।

<sup>(</sup>३) ग॰ पुस्तको स इति पाठो गस्ति।

<sup>(4)</sup> मनते इति ग्॰।

<sup>(</sup>६) परिनिर्वाद्य इति ख॰।

<sup>(</sup>७) परिपूर्वेरिति ख॰।

भदासम्बद्ध प्रज्ञापारिमता वेदितद्या ॥ पुनर्परं भगवन् बोधिसस्नेन महासस्नेन प्रज्ञापारिमताद्यां चरता प्रज्ञापारिमतां भावद्यता यवसुपपरीचितव्यमेवसुपनिष्यातद्यं ॥ कतमैवा प्रज्ञापारिमता कद्य चैवा प्रज्ञापारिमता किं द्यो धर्मी न विद्यते नेप्रक्रभयते सा प्रज्ञापारिमतिति ॥ स चेदेवसुपपरीचमाण एवसुपनिष्याद्यनावसीयते न संसीयते न विद्योदित न विद्यादमापद्यते नाद्य विप्रष्ठीभवति भागसं न भग्नपृष्ठीभवति नेप्रस्थाति न सन्त्रासमापद्यते स्वविर्द्यते वोधिस्त्रां महासत्तः प्रज्ञापारिमतद्या वेदितद्यः ॥

यय खन्नायुपान् सारिएण प्रायुप्तनां स्प्रतिनेतद्वोषत्। किं कारणमायुप्तन् स्प्रते प्रविरक्तिते बोधियलो सहासलः प्रज्ञा-पारमितवा वेदितव्ये यदा रूपमेव विरक्तिं रूपसभावेन। एवं यदा वेदनैव संप्रीव संस्कारा एव यदा विज्ञानमेव विरक्तिं विज्ञानसभावेन यदा प्रज्ञापारमितेव विरक्तित प्रज्ञापारमिता-स्वभावेन यदा सर्वज्ञतेव विरक्तित सर्वज्ञनास्त्रभावेन॥

एव सुक्ते चायुक्तान् सुक्षितिराष्ट्रक्तं सारिप्रचनेतद्वोचत्। एवकेतद्ययुक्त् सारिप्रचैवनेतत्। क्ष्यमेवायुक्त् सारिप्रच विरक्तिं क्ष्यसभावेत्र। एवं वेद्नैव संक्रीव संस्कारा एव विज्ञानमेवायुक्त् सारिपुच विरक्तिं विज्ञानसभावेत् । प्रज्ञापारमितिवायुक्त्रम् सारिपुच
विरक्तिं प्रज्ञापारमितासभावेत् । सर्वज्ञतेवायुक्त्न् सारिपुच विरक्तिः।
सर्वज्ञतास्त्रभावेत्। प्रज्ञापारमितासच्चेत्वापि प्रज्ञापारमिता विरक्तिः।
सच्चस्त्रभावेनापि सच्चं विरक्तिं। सच्चस्त्रभावेनापि सच्चं विरक्तिं।
स्त्रभावसच्चेनापि स्त्रभावो विवक्तिः॥

एवसुके प्रायुक्तान् सारिएच प्रायुक्तनं स्थातिमेतद्वोषत् । किं प्रगरायुक्तन् सुभूते यो बोधिसलो सङ्गसलोऽच विविद्यते स नि-र्यास्त्रति सर्वज्ञतायां ॥

श्रायुगान् सुश्रतिराह । एवमेनदाबुगन् सारिषुषैक्मेतत् । को बोधियलो महासलोऽण त्रिवियते स निर्याद्यति सर्वञ्चनायां । तत् कस्य हेतोः । श्रवाता श्रानिकाता श्रायुग्गन् सारिपुण सर्वधर्माः । एवश्वरत श्रायुग्गन् सारिपुण बोधियलस्य महासलस्य संग्रता श्रावसीभवति ॥ स्या यया सर्वञ्चता श्रायसीभवति तथा तथा सल्परिपायना<sup>(१)</sup> कायचित्तपरिग्रद्धक्षंत्रसपरिग्रद्धकुँद्वचेणग्रद्धि-बुँद्धैय समवधानं भवति ॥ एवश्च पुनरायुग्गन् सारिपुण बोधि सत्तो महासतः प्रज्ञापारिमतायाद्यरम् सर्वञ्चताया श्राससीभवति ॥

पुनरपरमायुगान् सुश्रुतिर्वेशिषवतं महासममारश्वेतमाह। स चेद्रूपे चरति निमिन्ने चरति स चेद्रूपनिमिन्ने चरति निमिन्ने चरति<sup>(१)</sup> स चेद्रूपं निमिन्नमिति चरति निमिन्ने चरति स चेद्रूप-क्षोत्पादे चरति निमिन्ने चरति स चेद्रूपक विरोधे चरति निमिन्ने चरति स चेद्रूपक्ष विनात्रे चरति निमिन्ने चरति स चेद्रूपं सून्य-मिति चरति निमिन्ने चरति त्रहस्तरामीति चरति निमिन्ने चरति यहं बोधिकत दति चरति निमिन्ने चरति श्रहस्तिधिकत दति सुपन्नक्ष एव स चरति। एवं स चेद्रेदनायां चंद्रायां चंद्रायां

<sup>(</sup>१) परिपाचनाया इति सः।

<sup>(</sup>२) स चेनूपनिमित्ते चरति निमित्ते चरति इति पाठः ख॰ पुत्तके न क्यिते।

य चेदिशाने चरति निमिन्ते चरति य चेदिशाननिमिन्ते चरति निमिन्ते चरति य चेदिशानं निमिन्तमिति चरति निमिन्ते चरति य चेदिशानस्वोत्पादे चरति निमिन्ते चरति य चेदिशानस्य निरोधे चरति निमिन्ते चरति य चेदिशानस्य विनाशे चरति निमिन्ते चरति य चेदिशानं श्रून्यमिति चरति निमिन्ते चरति श्रष्टशरा-मीति चरति निमिन्ते चरति श्रद्धनोधियल दति चरति निमिन्ते चरति श्रद्धनोधियल दति श्रुपस्तथ एव व चरति । य चेत्पुनरस्थेवं भवति । य एवं चरति य प्रश्चापारमितायां चरति य प्रश्चापार-मिताक्यावयतीति निमिन्त एव य चरति । श्रयम्बोधियलोऽनुपाय-स्त्रमत्तो वेदितस्य:॥

श्रय खलायुगान् बारिएच श्रायुग्नमं सुस्रुतिमेतद्वीचत् । कर्थ पुनरायुग्नन् सुस्रुते चरन् बोधिवलो महासलश्चरति प्रशापारमितायां॥

एतमुको श्रायुशान् सुश्वतिरायुश्वनां सारिपुचमेतद्वोषत् । स चेदायुश्वन् सारिपुच बोधिसलो महासलः न रूपे चरति न रूपनिमिन्ते चरति न रूपं निमित्तमिति चरति न रूपयोत्पादे चरति न रूपय निरोधे चरति न रूपय विनाशे चरति न रूपं श्रूत्यमिति चरति नाषं चरामीति चरति नाषं बोधिसल इति चरति॥ एवं.स चेस्र वेदनायां न संज्ञायां न संस्कारेषु स चेस्र विज्ञाने चरति न विज्ञानमिन्ते चरति न विज्ञानं निमित्तमिति चरति न विज्ञानस्थोत्पादे चरति न विज्ञानस्थ निरोधे चरति न विज्ञानस्थ विनाशे चरति न विज्ञानं श्रूत्यमिति चरति नाष्ट्यरमीति चरति नाषं बोधिसल इति चरति। स चेत्<sup>(१)</sup> पुनर्नाखेवं भवति। य एवचरति स प्रज्ञापारमितायां परित स प्रज्ञापारमितां भावयतीति॥ एवचरम् बोधिसको मदासलय-रित प्रज्ञापारमितायां। स हि परंचरामीति नापिति न परमीति नोपिति परामि च न परामि चेति नोपिति नैव परामि न परामिति नोपिति नोपिति नेव परामि न परिव्यामीति नोपिति न परिव्यामीति नोपिति चरिव्यामि चेति नोपिति नैव परिव्यामि न परिव्यामि चेति नोपिति नैव परिव्यामि न परिव्यामि च न परिव्यामि चेति नोपिति नैव परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि च न परिव्यामि चेति नोपिति नैव परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि चेति नोपिति नेव परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि चेति नोपिति नेव परिव्यामि न परिव्यामि न परिव्यामि च परिव्यामि च परिव्यामि न प

बुद्धानुभावेनायुक्षान् सुश्वितः खितर एतमाइ । व्यक्ति तथे भगवन् बोधिसलो महासलः पूर्वकैसाथागते रहिद्धः सम्यक्षं बुद्धैः श्रनुत्तरायां सम्यक्षं बोधौ । यो उनेन समाधिना विहरति स तमि समाधि न समनुपद्यति न च तेन समाधिना मन्यते । श्रहं समा-हितः श्रहं समाधि समापत्ये श्रहं समाधि समापद्ये श्रहं समाधिन समापनः द्रत्येनन्तस्य सर्वेण सर्वे सर्व्या सर्वे न संविद्यते॥

एवसुने श्रायुशान् सारिएच श्रायुश्ननं सुभ्रतिमेतद्वीचत्। कतमेनायुश्रम्<sup>(१)</sup> सुभ्रते समाधिना विहरन् बोधिसतो महासलस-

<sup>(</sup>१) यवं स चेदिति ख॰।

<sup>(</sup>२) खनुपात्ता इति म॰।

<sup>(</sup>३) येनायुषामिति ख॰।

यागतर्रह्मिः सम्यक्षंबुद्धैः व्याक्रियते जन्तरायां सम्यक्षंबोधी प्रकाः व समाधिर्दर्भवितं ॥

सुभूतिराइ। ने। हीदमायुषान् सारिपुत्र । तत्कच्य हेतोः। तमपि हि स कुसपुत्रः समाधि न जानाति न संजानीते॥

त्रायुवान् सारिएत त्राह। न जानाति न सञ्चानीते रत्यायुवन् सुश्वते वदसि ॥

श्रायुशान् सुश्वतिराद । न जानाति न सञ्चानीते दत्यायुश्वन् सारिपुत्रवदामि । तत्कस्य देतोर्नजानाति न सञ्चानीते । श्रविश्व-मानलेन तत्त्व समाधेसं समाधिं न जानाति न सञ्चानीते ॥

श्रय ख्लु भगवानायुश्वते सुभूतये साधुकारमदात्। साधु साधु सुभूते। एवनेतत् सुभूते एवनेतत्। बयापि नाम तयागतानुभावेन ति प्रतिभाति तयागताधिष्ठानेनेपिद्श्वसि ॥ एवश्वात्र बोधिसलेन सहासलेन शिवितयं। तत्कस्य हेतोः। एवं हि श्रिक्माणो बोधि-सलो महासलः प्रज्ञापार्यमतायां शिक्ते॥

श्रय खलायुषान् बारियुची भगवन्तमेतदवीचत् । एवं प्रिच-माणो भगवन् बोधिसलो महासलः प्रज्ञापारमितायां प्रिचते ॥

एवसुके भगवानायुग्ननं सारिपुचमेतद्वीचत् । एवं जिलमाणः सारिपुच बोधिसलो मदासलः प्रजापार्यमतायां जिलते॥

एवसुके श्रायुषान् सारिपुची भगवनामेतहरीचत् । एवं श्रिच-साणी भगवन् बोधियस्यो महासत्तः कतमस्मिन् धर्मे श्रिचते॥

एवसुको भगवानायुक्तमां सारिपुचमेतद्वोचत्। एवं जिस्तमाणः सारिपुच बोधिसला महासलो न कसिंखिद्धर्मी जिस्तते। तत्कस्थ हेतोः । न हि ते यारिपुत्र धर्याख्या यंविद्यन्ते यथा वासप्तयम्-जना त्रत्रुतवन्तोऽभिनिविद्याः ॥

भाग्यान् सार्पुत्र भाद । कथना है ते भगवन् संविद्यने ॥
भगवाना । यथा सार्पुत्र न संविद्यने तथा संविद्यने एवमविद्यमाना सेनी चाने प्रविद्येत । तान् सास्त्र प्रयुक्त प्रश्नुतवनो 
ऽभिनिविद्यः। तैरसंविद्यमानाः सर्वधर्याः किष्यताः । ते तान् कष्यिताः स्थोर्न व जानित्त न प्रयुक्ति । तसानेऽसंविद्यमानान् सर्वधर्यान् कष्यधन्ति । कष्यिता दावनाविभिनिविभन्ते । प्रभिनिविद्य तिष्यदानसुपस्थानित्रियातीतान् धर्यान् कष्यदिन प्रयुक्त्यकान् धर्यान् कष्यदिन प्रयुक्त्यकान् धर्यान् कष्यदिन प्रयापना । ते कष्यदिना नामक्षेऽभिनिविद्यः । तरसंविद्यमानाः सर्वधर्याः किष्यताः । ते तानसंविद्यमानान् सर्वधर्याः कष्यदने 
यथास्तं मार्गं न जानित्त न प्रयन्ति । यथास्तं मार्गमजानकोऽपस्यनो न निर्यानि वैधातुकान्त वृथ्यने स्रतकोटि । तेन
ते वासा दति संद्यां मण्डिना ॥ ते सत्यं धर्यं न बद्धपति ॥ न
ससु पुनः सारिपुत्र वोधिसता महासताः किष्दद्धर्ममिभिनिविद्यन्ते ॥

एतसुने चायुपान् सारिपुचो भगवन्तनेतद्वोचत् । एवं प्रिच-माखो भगवन् वोधिसको महासकः सर्वञ्चतार्था विचते॥

भगवानाइ। एवं जिल्लमाणः सारियुत्र बोधियत्वो महासत्तः सर्वे-श्वताचामपि न विचते। एवं जिल्लमाणः सारियुत्र बोधिसत्वो महासतः सर्व्यक्षेत्रं वृज्ञिकते। एवं जिल्लमाणः, सारियुत्र बोधिसत्वोमहासतः सर्वे-

<sup>(</sup>१) अनारवारिति ग॰।

श्वतायां शिचते सर्वेश्वताया श्रासनीभवति सर्वेश्वतायां निर्वाखिति॥ श्रय खन्नायुशान् सुमृतिर्भगवनामेतद्वोषत्। यो भगवन्नेवं परिष्टक्केत्। किमयं मायापुरुषः सर्वेश्वतायां शिनिखते सर्वेश्वताया श्रासनीभविखति सर्वेश्वतायान्त्रिर्थाखतीति। तस्य भगवन्नेवं परि-ष्टक्कतः कथं निर्देष्टयं स्थात्॥

एवसुके भगवानायुग्नकं सुस्रुतिमेतद्वोचत् । तेन हि सुस्रुते खामेवाच प्रतिप्रच्यामि यथा ते चमते तथा व्याकुर्याः॥

साधु भगवित्रत्यायुषान् स्रक्षतिभगवतः प्रत्यश्रीषीत् ॥

भगवानेतद्वीचत्। तत् किं मन्यचे सुश्रुते श्रन्या सा माया श्रन्यत्तद्रूपं श्रन्या सा माया श्रन्या सा वेदना श्रन्या सा संज्ञा श्रन्ये ते संस्काराः श्रन्या सा माया श्रन्यत्तदिज्ञानं॥

स्थितिराष्ट्र। न होतर्भगवन्न हि भगवन्नन्या सा माया त्रन्यत्तद्रूपं। इत्यमेव भगवन्नाया मायैव इत्यं न हि भगवन्नन्या सा माया त्रन्या सा वेदना त्रन्या सा संज्ञा त्रन्ये ते संस्काराः। वेदनासंज्ञासंस्कारा<sup>(९)</sup> एव भगवन्नाया मायैव वेदनासंज्ञासंस्काराः न भगवन्नन्या सा माया त्रन्यत्तिज्ञानं विज्ञानमेव भगवन्नाया मायैव विज्ञानं ॥

भगवानारः। तत् किं मन्यसे सुभ्रते ऋवैषा धंज्ञा समज्ञा-प्रज्ञ-प्रिय्यवहारः पञ्चस्रपादानस्कन्धेषु यदुत बोधिसल रति ॥

- एवसुन्ने त्रायुगान् सुरुतिर्भगवन्तमेतद्वोत्तत्। एवमेतद्भगवन्नेव-.सेतत् सुगत्॥ तेन डि भगवन् बोधिमलेन महासलेन प्रज्ञापार्सि-तार्था ज्ञिसमाणेन मायापुरुषेणवे<sup>(१)</sup> त्रिचितयं भवत्यमुन्तरार्थां सम्यक्-

<sup>(</sup>१) यवं वेदनासंज्ञासंस्कारा इति ग॰।

<sup>(</sup>२) मायापुरुषेयविभिति ग॰।

मंबोधी॥ तत् कस्य हेतो: । स एव हि मगवनायापुरुषी धारियतस्यो चद्रत पञ्चोपादामस्क्रन्थाः॥ तत् कस्त्र हेतोः। तथा वि भगवनायोपमं क्पमुक्तं भगवता। यच क्पं तत्वडिन्द्रियं ते पञ्चक्तन्थाः॥ तचा हि भगवनायोपमा वेदना-मंज्ञा-संस्कारा उन्नासचा दि भगवनायोपमं विज्ञानसुत्रं भगवता । यच विज्ञानं तत् विडिन्द्रियं ते पचस्कस्थाः॥ मा भगवन् नवयानसंप्रस्थिता बाधिसत्वा महासला दमं निदेशं श्रुला उन्निसिषुः सन्त्रसिषुः सन्त्रायमापत्यते ॥

भगवनाइ। यह सुभूते नवयानसंप्रस्थिता देशियना नहा-सलाः पापिमचहस्तगता भविष्यांना उन्नसिकाना सन्त्रसिकाना यन्त्रायमापत्यन्ते॥ त्रय चेत् सुभूते नवयानसंप्रस्थिता वेाभिसत्ता महासनाः बच्चाणमिषद्यानता भविधन्ति ने स्वानित न सन्त-.सिखन्ति न सन्तासमापत्यन्ते॥

एवसुके चायुषान् सुरुतिभंगवनामेतद्वे।चत्। कानि धुनर्भगवन् बोधियत्वसः महायतसः कस्याणमित्राणि वेदितयानि ॥

भगवानाइ। य एनं पारमितास्ववदन्यमुक्तार्यात<sup>(१)</sup>। घेऽसी मार्क्काणुपदिश्वनि । एवं मारदोषा बाद्भव्या इसे मारदोषाः । एवं मारकर्माणि वाह्यानि इमानि मारकर्माणि। तानि लया बुद्धा विकर्णयित्यानीति ॥ इमानि सुभृते बाधिसत्त्रस्य महासलस्य महासन्नाह्यनद्भस्य महायानसंप्रस्थितस्य महायानसमाह्दस्य कल्या-णमिनाषि वेदितयानि ॥

एवसुके श्रायुषान् सुरुतिर्भगवन्तमेतदवाचत्। यङ्गगवानेव-

<sup>(</sup>१) धनुशासन्ति इति ग॰। 8

मार । दमानि स्भूते नेश्विमत्तस्य महायत्वस्य महासम्बद्धस्य महायानसंप्रस्थितस्य महायानसमाद्धत्य कस्त्राणि निवित-व्यानीति॥ यस वाधिसत्त्वो महासत्व दति भगवन्नुच्यते। तत्र नेश्वि-सत्त दति भगवन् कः पदार्थः॥

एवसुको भगवानायुग्ननं सुमृतिमेतद्वाचत्। त्रपदार्थः सुमृते विधिमन्तपदार्थः॥ तत्कस्य हेताः। सर्वधर्माणां हि सुमृते विधि-सन्तो महासत्वोऽसकतायां जिन्नते। सर्वधर्माणां हि सुमृते विधिसन्तो महासत्वोऽनुवेधनार्थेनासकतायामनुत्तरां सम्यक्षविधिमभिषंबु-ध्यते॥ वेष्थर्थेन तु सुभृते बोधिसन्तो महासत दृत्युच्यते॥

सुश्वतिराष्ट्र । यत् पुनर्भगवानेवमाष्ट्र । वेाधिसत्तो महासल इति । केन कारणेन भगवम् वेाधिसत्तो महासल इत्युच्यते ॥

भगवानाइ। महतः सत्तरात्रेर्महतः सत्तिनिकायस्यायतां कार-चिस्रतीति तेनार्थेन बोधिसत्त्वो महासत्त द्रत्युच्यते (१)॥

श्रय खन्वायुगान् सारिपुची भगवन्तसेतदवेष्यत्। समापि भगवन् प्रतिभाति येनार्थैन वेषियन्त्रो महासत इत्युच्यते॥

<sup>(</sup>१) नेशिसत्त्वो महासल इत्येतयोः प्रब्दयोर्भध्ये नेशिसत्त्व इत्यत्र सत्त्वपदं ग्रागवाचनं, ग्रागवाचिनः सत्त्वप्रव्यस्य प्रचलितसंख्युत्रमध्ये प्रायशो दितकारलं दृश्यते, महासल इत्यत्र सत्त्वपदं जीवनाचनं, प्राणिवाचिनः सत्त्वप्रव्यस्य प्रचलितसंख्युत्रमध्येषु प्रायश्च रक्तत्कारलं दृश्यते। किन्तु चादर्भपुत्तनेषु न॰ ख॰ प्रस्तक्तयोः नेशिसत्त्वो महासल रतदुभयत्रैव प्रायशः रक्ततकारो स्ववद्यतः, ग॰ प्रस्तके तदुभयत्रैव प्रायशो दितकारो स्ववद्यतः। सत्त्वश्वद्य प्राणिवाचित्वे गृणवाचित्वे च दितकारतं पृषोदरा-दिपाठात् रक्ततकारत्वमपि सम्भवति।

भगवानाइ। प्रतिभातु ते सारिपुच यखेदानीं कालं मन्त्रचे ॥
प्रायुगान् सारिपुच त्राइ। महत्या त्रात्महृद्धाः सत्तरृद्धाः
जीवहृद्धाः पुद्रलदृद्धाः भवहृद्धाः विभवदृद्धाः ज्ञात्रतृद्धाः खकायदृद्धाः एतामामेवमाद्यानां दृष्टीनां प्रहाणाय
धर्मन्देप्रयिखतीति तेनार्थेन वेाधिमत्त्वो महासम्बद्धाः स्त्रुच्यते ॥

श्रय खल्वायुषान् सुस्रतिर्भगवन्तमेतद्वाषत्। समापि भगवन् प्रतिभाति येनार्थेन बाधिमन्त्रो सद्दामल रह्युच्यते ॥

भगवानाइ। प्रतिभातु ते सुभृते यस्त्रेदानीं कास्तं मन्यसे॥
सुभृतिराइ। बाधिसत्त्वो महासल (१) इति भगवन्नु स्थते। बदपि
तद् (१) भगवन् बोधि चित्तं सर्वेद्यताचित्तमन।स्वतं चित्तमसमं चित्तसमाधारणं सर्वेत्रावकप्रयोकबुद्धैः। तचापि चित्ते त्रव्यक्तोऽपर्यापन्नः॥
तत्कस्य हेताः। तथा हि तस्त्रवेद्यताचित्तमनास्त्रवमपर्यापन्नन्तसद्धिः
तस्त्रवेद्यताचित्तमनास्त्रवमपर्यापन्नं। तचापि चित्ते त्रवक्तीऽपर्यापन्नः॥ तेनार्थेन बोधिसत्त्वो महासत्त इति संस्थां गस्कृति॥

त्रय खल्वायुगान् सारिपुत्र त्रायुग्नन्तं सुरुतिमेतदवे चत्। केन कारणेनायुग्नन् सुरुते तत्रापि चित्ते त्रत्रकोऽपर्यापन्नः॥

सुभ्रतिराष्ट्र । त्रिचित्तादायुग्नन् सारिप्रच तचापि चित्ते त्राप्रकोऽपर्यापन्नः॥

सारिपुत्र त्राह । किं पुनरायुग्नन् सुभूते ऋखि तिचनं यचि-न्तमित्तं॥

<sup>(</sup>१) महासत्त्वो महासत्त्व इति ग॰।

<sup>(</sup>२) यदिष तदित्यस्मिन् स्थले यदि इति पाठः ग॰ पक्तके वर्त्तते।

स्थातिराच । किं पुनरायुग्नन् सारिपुत्र तत्राचित्ततायामस्तिता वा नास्तिता वा विद्यते वा उपसम्बते वा ॥

सारिपुच त्राइ। ना चीदमायुगन् स्मृते॥

सुश्रुतिराह । तद्यदि श्रायुश्वन् सारिपुत्र तत्राक्तितायाम-स्तिता वा नास्तिता वा न विद्यते वा ने।पस्थिते वा तत् स्थमा-सुश्चान् सारिपुत्र एवमाह । श्रस्ति तत्रित्तं यसिक्तमिति॥

सारिपुच त्राष्ट्र । साधु साध्वायुग्नान् सुभ्रते । यथापि नाम त्वं भगवता त्ररणाविष्टारिषा<sup>(१)</sup> मग्रतायां निर्द्धि निर्देशिस ॥

यथ खन्यायुद्धान् पूर्णे मैचायणीयुचो भगवनामेतद्वेष्यत्। महाधलो महासल रति यदिदं भगवनुष्यते। महासन्नाहधंनद्धः स सलो महायानसंप्रस्थिते। महायानसमाइङ्ख् स सलः। तस्नातः महासलो महासल रति संख्यां गक्कति॥

. श्रथ खन्नायुगान् सुस्रतिर्भगवनामेतदवे। यह। शहाधन्ना ह-सन्नद्वो महाचानसंगद्ध इति चदिदं भगवनुच्यते। किचता भगवन् वाधियाचो महासत्नो महासन्नाहसन्नद्वो भवति॥

भगवानाइ। इइ सुभते वेशिसस्य महासत्स्यीतभावति।

प्रमिया सया सत्याः परिनिर्म्वापियाया इति । श्रमक्कीया स्था
सताः परिनिर्म्वापियाया इति । न च ते सन्ति चैंचे परिनिर्म्वापियाया इति ॥ स तांसावतः सत्तान् परिनिर्म्वापयति । न च
स कञ्चित्सत्वो यः परिनिर्न्दते। येन च परिनिर्म्वापिता भवति ॥
तत् कस्य हेताः। धर्मतैषा सुभते धर्माणां मायाधर्मता-

<sup>(</sup>१) चारणाविचारियां इति पाठी विश्वद्धः।

सुपादाच स्वात्। यथापि नाम सुभूते दश्वो माधाकारे। वा माया-कारान्तेवासी वा चतुर्मदापथे मद्दानं जनकायमभिनिर्मिनीते। श्रभिनिर्माय तसीव मदता जनकायसान्तर्द्धानं सुर्थात्॥ तत् किं मन्त्रसे सुभूते। श्रपि नुतन केनचित् कश्चिद्धते। वा स्टते। वा नाशितो वान्तर्हितो वा॥

सुभृतिराष्ट्र । ने। दीदं भगवन् ॥

भगवानाइ। एवमेव सुरुते नेशियत्तो महासलोऽप्रसेथान-बद्धोयान् सलान् परिनिर्धापयित। न च स कश्चित् सलो यः परिनिर्द्धता येन च परिनिर्वापिता भवति॥ स चेद्दोधिसत्तो महा-सल दमं निर्द्धिसेवं निर्द्धिमानं शुला नेश्चियति न संपद्धति न सन्तासमापद्यते। दयता चयं सुरुते नेशियत्तो महासलो महा-सन्ताहसंनद्धो वेदितयः॥

श्रय खलायुगान् सुस्रतिर्भगवनामेतद्वीचत्। यथाइं भगवन् भगवता भाषितक्षार्थमाञानामि तथा श्रसमाइसमञ्जो वतायं भग-वन् वेधिमची महासलो वेदितव्यः॥

भगवाना । एवमेतत् सुभूते एवमेतत्। श्रम्याद्यसञ्ज्ञो वतायं वेशिषस्तो महासत्तो वेदितयः॥ तत् कस्य हेताः। श्रक्तता हि सुभूते पर्वश्चता श्रविकता श्रमभिषंक्षता। तेऽपि बलाः श्रकता श्रविकता श्रमभिषंक्षताः येवां सलामामर्थायायं सम्राहसस्रद्धः (९)॥

एवसुक्ते प्रायुप्तान् सुरुतिर्भगवन्तमेतद्वीचत्। एवमेतद्भगव-स्रोवमेतत् सुगत्॥ तत् कद्य हेतोः। तथा हि भगवन् रूपमधद्भम-

<sup>(</sup>१) सन्नाइः सन्नद्ध इति व ।

सुक्तं। एवं वेदना-संज्ञा-संस्कारास्तथा हि भगवन् विज्ञानमबद्धमसुक्तं। रूपतथतापि भगवस्रबद्धाऽसुक्ता। एवं वेदनातथतापि संज्ञातथतापि संस्कारतथतापि विज्ञानतथतापि भगस्रबद्धाऽसुक्ता॥

त्रय खकायुकान् पूर्णा मैनायणीपुत्र त्रायुक्तमं सुस्रतिमेत-द्वाचत्। रूपमायुक्तन् सुस्रते त्रवह्नमसुक्तमिति वद्धि। एवं वेदना-संज्ञा-संस्कारा विज्ञानमायुक्तन् सुस्रते त्रवह्नमसुक्तमिति वद्धि। रूपतयताण्यायुक्तन् सुस्रते त्रवह्नाऽसुक्तेति वद्धि। एवं वेदनातय-तापि संज्ञातयतापि संस्कारतयतापि विज्ञानतयताण्यायुक्तन् सुस्रते त्रवह्नाऽसुक्तेति वद्धि॥ त्रय कतमत्तदायुक्तन् सुस्रते रूपं यद्रूप-मवद्रमसुक्तमिति वद्धि। एवं कतमा सा वेदना कतमा सा संज्ञा कतमे ते संस्काराः कतमत्तदायुक्तन् सुस्रते विज्ञानं यदिज्ञानमब-द्रमसुक्तमिति वद्धि। कतमा सा त्रायुक्तन् सुस्रते रूपतयता या रूपतयताण्यवद्वाऽसुक्तेति वद्धि। एवं कतमा सा वेदनातयता संज्ञातयता संस्कारतयता कतमा सा त्रायुक्तन् सुस्रते विज्ञानतयता या विज्ञानतयताण्यवद्वाऽसुक्तेति वद्धि॥

एवसुको आयुषान् सुश्वितरायुषानां पूर्णं मैत्रायणीपुत्रसेतद्वीचत्। यदायुषान् पूर्णं मायापुरुषस्य रूपं तदसङ्कमसुकां। एवं या
मायापुरुषस्य वेदना या मायापुरुषस्य संज्ञा ये मायापुरुषस्य
संस्कारा यदायुषान् पूर्णं मायापुरुषस्य विज्ञानं तदसङ्कमसुकां। या
आयुषान् पूर्णं मायापुरुषस्य रूपतथता सा असङ्काऽसुका। एवं या
मायापुरुषस्य वेदनातथता संज्ञातथता संस्कारतथता या आयुषान्
पूर्णं माथापुरुषस्य विज्ञानतथता सा असङ्काऽसुका।। तत् कस्य

हेताः । श्रमद्भताबादबद्घाऽसुका विविक्तवादबद्घाऽसुका श्रमुत्पन्न-लादबद्घाऽसुका॥ श्रयं स बेाधिसम्बद्ध महासत्वस्य महासत्राह्मंगद्धस्य महायानसंप्रस्थितस्य महायानसमाक्ष्यस्य महासत्राहोऽसन्नाहः॥ एवसुके श्रायुकान् पूर्णाः मैनायणीपुनस्त्रव्णीमभ्रत्॥

श्रय खल्वायुशान् सुभूतिभेगवन्तमेतदवोचत्। कयं भगवन् बोधियत्वो महासत्वो महासन्नाहसन्द्रः सन् महायानसंप्रिक्षतो महायानसमाद्भृहो भवति। कतमच तन्महायानं। कयं वा तत्संप्रिक्षतो वेदितव्यः। कुतो वा तन्महायानं निर्यास्यति। केन वा तन्महायानं संप्रस्थितं। का वा तन्महायानं स्वास्थिति। को वाऽनेन महायानेन निर्यास्थिति॥

एवसुकी भगवानायुश्वमं मुश्वितिमेतद्वीचत्। महायानिति सुश्विते अप्रमेयताया एतद्धिवचनं। अप्रमेयिमिति सुश्विते अप्रमा- एत्वेन यदिप । सुश्विते एवं वद्धि कथं वा तत्संप्रस्तितो वेदितयः। कुतो वा तत्महायानं निर्यास्ति। केन वा तत्महायानं संप्रस्तितं। का वा तत्महायानं स्वास्ति। को वाऽनेन महायानेन निर्यास्ति। का वा तत्महायानं स्वास्ति। को वाऽनेन महायानेन निर्यास्ति। येनार- मणं(१) तेन संप्रस्ति। सर्वेज्ञतायां स्वास्ति। वोधिसक्ते महा- सक्ते निर्यास्ति । सर्वेज्ञतायां स्वास्ति। वोधिसक्ते महा- सक्ते निर्यास्ति। न कित्रास्ति स्वर्षेज्ञ- तायामस्वानयोगेन। नापि किस्तिन महायानेन निर्यातो नापि निर्यास्ति नापि निर्यासित ॥ तत् कस्त हेतोः। यश्व निर्यायात्

<sup>(</sup>१) येनारम्बस्मिखत्र येनारम्भसमिति पाठः साधुः।

येन च निर्यायात् उभावेतौ धर्मी न विद्येते नोपसभ्येते। एवम-विद्यमानेषु सर्व्यधर्मेषु कतमो धर्मः कतमेन धर्मेष निर्याद्यति॥ एवं दि सुभृते नोधियन्तो मद्दायाने मद्दायानसञ्जद्धो मद्दायानस्न प्रस्थितो मद्दायानसमाद्द्यो भवति॥

एवसुकी आयुगान् सुश्चितिर्भगवन्तमेतद्वोचत्। महायानं
महायानमिति भगवजुच्यते। सदेवमानुवासुरखेकिमभिभविद्ययाद्यति (१) प्राकाष्ठसमतया प्रतिमहत्तया तन्त्रहायानं ॥ यथाकाष्ठे
प्रप्रमेयाणामगंख्येयानां सलानां प्रवकाषः एवमेव भगवज्ञसिन् याने
प्रप्रमेयाणामगंख्येयानां सलानामवकाषः॥ प्रनेन भगवन् पर्यायेण
महायानमिद्ग्वोधिमन्त्रानां महासलानां। नैवास्थागमा दृष्यते नैवास्य
निर्गमो दृष्यते नाष्यस्य स्थानं संविद्यते। एवमस्य भगवन् महायानस्य
नैव पूर्वान्त अपसम्यते नाष्यपरान्त अपसम्यते नापि मध्य अपसम्यते।
प्रथ समं भगवंस्तद्यानं। तस्यानस्यागं महायानमित्रस्थते।

श्रय खलु भगवानायुक्तते स्वक्षतये साधुकारमदात्। साधु साधु सुक्षते। एवनेतत् सुक्षते एवमेतत्। एवं मदायानिवदं बोधिसकानां मदासलानां। श्रव शिखिला बोधिसक्षेमेदाससैः सर्वज्ञता श्रतु-माप्ता श्रनुप्रास्थते श्रनुप्रास्थते स॥

श्रथ खन्नायुगान् पूर्णा मैत्रायणीपुत्रो भगवन्तमेतद्वोत्तत्। श्रयं भगवन् सुभृतिः स्वविरः प्रज्ञापारमितायाः क्रत्रवा<sup>(९)</sup>ऽभीष्टी महायानमुपदेष्ट्यं मन्यते ॥

<sup>(</sup>१) श्विममवति निर्यास्यति इति ख॰।

<sup>(</sup>२) क्रत्य इत्वर्धे क्रतसम्बदी खबहुतः।

श्रय खन्वायुगान् सुम्हतिभैगवक्तमेतदवीचत्। नार्च भगवन् प्रज्ञापारमितां व्यतिकम्य महायानमवीचं॥

भगवानाइ। नौ हीदं सुभूते श्रनुसोम सं सुभूते प्रज्ञापार-मिताया महायानसुपदिश्वसि ॥

एवसुके त्रायूषान् सुकृतिर्भगवन्तमेतद्वीचत्। बुद्धानुमावाद्ग-गवन्। ऋषि नु खलु पुनर्भगवन् पूर्व्यान्ततो बोधियत्तो नोपैतिः श्रपरान्ततो बोधियत्त्वो नापैति मध्यता बोधियत्त्वो नापैति॥ तत् कस्य हेतोर्ने।पैति । इपापर्थमतया दि बोधिमत्वापर्थमता वेदितव्या, एवं वेदना-मंज्ञा-संस्काराः । विज्ञानापर्यन्नतया 👣 बोधिसन्तापर्यम्तता वेदितवा॥ इपं बोधिसम इति नोपैति इद-मपि न विद्यते नोपलभ्यते, एवं वेदना-संज्ञा-संस्काराः । विज्ञानं बोधिसल इति ने।पैति इदमपि न विद्यति ने।पसम्बते॥ एवं भगवन् सर्वेष सर्वे सर्वेथा सर्वे बोधिमत्तधर्मामनुपलभमाना नाइं भगवन तं धर्मं समनुपछामि यखैतन्नामधेयं यद्त नेधिसल इति। प्रज्ञा-पारमितामपि न समनुपद्मामि ने।पखेमे सर्वज्ञतामणि न समनु-पम्यामि नेरपलेभे। सेर्षं भगवन् सर्वेष सर्वे सर्वेषा सर्वे तं धर्ममनुपस्तमाने । असमनुपयम् कतमं धर्मं कतमेन धर्मे । कतमस्मिन् धर्मेऽववदिव्यास्यतुत्रासिव्यामि ॥ बुद्ध इति भगवस्नाम-भेयमाचमेतत् बोधियत्व इति भगवन्नामधेयमाचमेतत् प्रज्ञा-पार्मितेति भगवन्नामधेयमानमेतत्। तच नामधेयमनभिनिर्धनां यथा त्रात्मा त्रात्मेति च भगवस्रचते । त्रायनतया च भगवस्र-

भिनिर्देश प्राह्मा॥ एवमसभावानां(१) सर्वधर्याणां कतमशह्यं यद्याद्यासमाभिनिर्द्शनं कतमे ते वेदना-मंज्ञा-मंकाराः कतमत्त-दिशानं चद्याद्ममनभिनिर्ह्णं। एवनेतेषां मर्व्वधर्माणां चाऽख-भावता सा श्रमभिनिर्द्धत्तः। या च सर्वधर्याणामदभिनिर्द्धत्तिर्न ते धर्माः। तत् किमनभिनिर्वत्तिमनभिनिर्वृत्त्यां प्रज्ञापारसिता-बामवविद्यास्वतुत्रासियामि । न वात्यच भगवस्रनिभिनिर्दत्तितः सर्वधर्मा वा ब्दूधर्मा वा बोधिमन्वधर्मा वा उपसभ्यनी॥ यो वा शोधाय चरेत् व चेङ्गगवन्नेवं भाष्यमाणे एवं देखमाने एवसुपदि-श्रमाने बोधियनस्य महामलस्य चित्तं नावसीयते न संसीयते न विषीद्ति न विषाद्मापवते। नाचा विष्टाभवति मानसं न भग्नप्रदीभवति गोस्रस्थति न संपर्धति न संपासमापद्यते। एवं वेडितयं चरत्वयम्बोधियस्वो महानतः प्रश्लापारमितायां भाव-व्यव्यं बोधिम्त्वो महामतः प्रज्ञापार्मितासुपपरीचतेऽयं बोधिन मचो सहायतः प्रज्ञापारमितासुपनिधायत्ययं बोधियत्वो महासतः प्रजापार्सितामिति ॥ तत् कछ हेतोः । यसिन् हि समग्रे भगवन् बोधियनो मदायतः इमान् धर्यान् प्रशापार्मितायां ख्पपरीचते तिकान् समये न इपसुपैति न इपसुपमञ्ज्ति त क्रुपक्षोत्पादं यमतुपद्यति न इवस्य निरोधं यमतुपद्यति । एतं न बेदनां न संज्ञां न संस्कारान् न विज्ञानसुन पगच्छति न विज्ञानस्रोत्पादं समतुपस्रति न विज्ञानस्य निरोधं समतुपस्यति ॥ तत् कसा हेताः। तथा हि यो इपसानुत्यादे। न

<sup>(</sup>१) अभावखभावानामिति ख॰।

तद्रुपं थी रूपखाययो न तद्रुपिमत्यमुत्पाद्य रूपश्चादयमेतद-दैधीकारमित्यर्थस्य<sup>(९)</sup> रूपश्चादयमेतददैधीकारं । यत्पुनरेतदुच्चते क्पिमित्यदयखीवा गणना जता॥ एवनाया दि यो वेदनायाः मंशायाः संकाराणामाया हि यो विद्यानस्वानुत्पादो न तदि-ज्ञानं यो विज्ञानस्राययो न तदिज्ञानभिष्यनुत्पादस् विज्ञानं चादयमेतदर्देधीकारमित्यव्यवयु<sup>(९)</sup>विज्ञानद्वादयमेतद्देधीकारं। यत् पुनरेतद्कते विज्ञानमित्यदयसीया गणना कता ॥ एवक्षगवन् प्रज्ञान षारमितायां सर्व्याकारं सर्वधर्मान् शुपपरीचमाणः तस्मिन् समये व रूपसुपैति न रूपसुपगच्छति न रूपस्रोत्पारं समनुपछति न रूपस निरोर्ध समनुष्याति। एवं न वेदनी न संज्ञी न संस्कारान् न विज्ञानसुपैति न विज्ञानसुपमञ्चति न विज्ञानस्रोत्पादं समनुपन्नति न विज्ञानस्य निरोधं ममनुपय्यति॥ तत्कस्य हेताः। तया हि को रूपकानुत्पादी न तद्रूपं यो रूपकाष्ययो न तद्रूपमित्यनुत्पादस् रपञ्चादयमेतददेधीकार्मित्यव्ययश्व<sup>(२)</sup> एपञ्चादयमेतददेधीकारं । यापुनरेतदुष्यते रूपमित्यद्वयस्थेवा गणना कता॥ एवनाया हि यो वेदनायाः वंजायाः मंस्काराणान्त्रया हि यो विज्ञानसान्त्यदी न तदिज्ञानं यो विज्ञानसाययो न तदिज्ञानमित्यनुत्पादस्य विज्ञा-नञ्चादयमेतरदेधीकारमित्यव्ययश्व<sup>(४)</sup> विज्ञानं चादवमेतददेधीकारं। चत्पनरेतद्चते विज्ञानमित्यदयसीषा गणना छता॥

<sup>(</sup>१) इति व्ययच इति ख॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) इति ख्रुयस इति ख॰ घ॰।

<sup>(</sup>३) इति खयस इति ख॰ घ॰।

<sup>(8)</sup> इति खयस इति ख॰ घ॰।

त्रय सम्बायुगान् सारिपुच त्रायुग्गनं सुभ्रतिसेतदवाचत्। तेन हि यथाहसायुग्गतः तुभ्रतेभीवितस्थार्णमात्रानामि तथा बाधिसन्तो-ऽप्यनुत्पादः॥ यदि चायुग्गन् सुभूते बोधिसन्तोऽप्यनुत्पादः किम्बोधि-सन्तो दुस्करचारिकाचरित यानि वा तानि सत्नानां कृतसो दुःखा-न्युग्रहते प्रत्यनुभवितं॥

एवसुको श्रायुशान् सुश्वतिरायुश्रनं शारिपुत्रमेतदवे।चत्। नाइमायुग्रन् सारिपुत्र रच्छामि वेाधियन्तं महासलं दुष्करचारि-काञ्चरनं नापि स नेाधिसत्तो मदासतो यो दुष्करसंज्ञया चरति॥ तत्कस्य हेताः। न द्वायुग्नन् सारिपुत्र दुष्करसंज्ञां अनियता क्रकोऽप्रमेयाणामसंख्येयानां सतानामर्थः कत्तुं। ऋषि तु सुखसंज्ञामेव क्रवा धर्मेववानामिन्तने मादयंज्ञां पित्रमंज्ञां पुचमंज्ञां दुहित्यंज्ञां स्त्रीपुर्वे खेवमेताः संज्ञाः कला बेाधियाची महासलो वाधियत्वचारिकां चरति॥ तस्रामाहमंत्रा पिहसंज्ञा पुचसंज्ञा द्शित्मं ज्ञा वेशिमचेन महामनेन मर्जमलानामिनने यावदात्मधं-द्योत्पाद्यितवा। यथा त्रात्मा सर्वेष सर्वे सर्वेथा सर्वे सर्वेदु:-बोस्यो ने।चयितवाः। एवं सर्वसलाः सर्वेण सर्वे सर्वथा सर्वे मर्वदः खेभ्यो मेाचितव्या इति । एवच मर्त्रमलेषु मंज्ञीत्पादियतव्या ॥ मर्चेते धर्वसला न परित्यक्तव्याः। मर्चेते धर्वसलाः परिमाचितव्याः श्रपरिमाणते। दुःख्खान्थात्। न च मयेतेषु चित्तप्रदोष जत्पादियत-व्योऽन्तमः मतभाऽपि क्रियमानेनेति। एवं हि बाधिसत्तेन महासत्तेन चित्रसुत्पादियतथं॥ स चेदेवंचित्रो विद्दरिखति न दुष्करसन्नी चरिव्यति न दुष्करमंज्ञी विद्दरिव्यति॥ पुनरपरमायुषान् मारि-

पुत्र बेशियस्वेन महासलेनैवं चित्तसुत्पादिशत्यं यथा सर्वेण सर्वे सर्वथा सर्वमात्मा न विद्यते नेपस्थाते। एवं सर्वेण सर्वे सर्वथा सर्वे सर्वथा सर्वे सर्वथाने नेपस्थाने। एवमाध्यात्मिकताद्मेषु सर्वे सर्वधिक्यों न संविद्यन्ते नेपस्थाने। एवमाध्यात्मिकताद्मेषु सर्वे धर्मेषु संज्ञोत्पादियत्या॥ स चेदेविचित्तस्वरिव्यति न दुष्करसंज्ञी चिर्दायति॥ यदप्यायुगान् सारिपुच एवमाद अनुत्पादो बेशियस्व इति। एवमेतदायुग्नन् सारिपुचेव-मेतत्। अनुत्पादो बेशियस्व इति॥

सारिपुत्र त्राष्ट्र । किंपुनरायुग्नन् सुऋते वेाधिसत्त्व एवानुत्पाद खताहा वेाधिसत्त्वधर्मा त्रायनुत्पादः॥

सुर्धतराह। बाधियत्तधर्मा श्राष्यायुष्मन् सारिपुचामुत्पादः॥ सारिपुच श्राष्ट्र। किं पुनरायुष्मन् सुभ्दते बाधिसत्त्वधर्मा एवानुत्पाद जताहे। सर्वज्ञताष्यनुत्पादः॥

स्थितिराइ। सर्वज्ञताष्यायुग्नम् सारिपुत्रानुत्यादः॥

श्राष्ट्र । किं पुनरायुग्नन् सुभ्रते सर्वज्ञतैवानुत्पाद् स्ताहे। सर्वज्ञताधकी श्रयनुत्पादः॥

त्राह। सर्वज्ञताधर्मा त्रायायुग्नन् सारिपुचासुत्पादः॥

न्नाह । किं पुनरायुशन् सुभूते सर्वज्ञताधकी एवानुत्पादः खताहा प्रथम्जनेऽध्यनुत्पादः॥

न्नाह । प्रथग्जनेाऽष्यायुक्तम् सारिपुत्रानुत्यादः ॥

. श्राइ। किं पुनरायुषान् सुभ्रते पृथग्जन एवानुत्पाद जताहै। पृथग्जनधर्माः श्रायनुत्पादः॥

त्राद । प्रथम् जनभन्नी त्राचायुक्तम् सारिएपानुत्पादः॥

एवसुको त्रायुगान् सारिएत त्रायुग्गमं सुस्रतिमेतद्वीचत्। यद्यायुग्गन् सुस्रते बेाधिमचोऽष्वतृत्पादो बेाधिमच्यभा त्र्ययतृत्पादः सर्वज्ञतायनृत्पादः सर्वज्ञताधर्मा त्र्यमृत्पादः पृथग्जने।ऽप्यमृत्पादः पृथग्जनधर्माप्यमृत्पादः। मन्वायुग्गम् सुस्रते त्रमृप्राप्तैवायक्षेन बेाधिमच्चेन महासक्षेन सर्वज्ञता भवति॥

एवसुने श्रायुशान् सुस्रतिरायुश्नमं सारिपुत्रमेतद्वेश्वत्। नाइमायुश्नन् सारिपुत्रानुत्पन्नस्य धर्मस्य प्राप्तिमित्रकामि नाप्यभि-समयं नाप्यनुत्पन्नेन धर्मेणानुत्पन्ना प्राप्तिः प्राप्यते॥

श्राह । किं पुनरायुग्नन् सुन्दते श्रमुत्पस्नेन धर्मेणानुत्पन्ना प्राप्तिः प्राप्यते जताहे। जत्पस्नेन धर्मेणानुत्पन्ना प्राप्तिः प्राप्यते ॥

श्राद्य। किं पुनरायुग्नम् सारिपुत्रानुत्पन्नो धर्म अध्यन्न अताहे। श्रनुत्पन्न एव धर्मीऽनुत्पन्नः॥

श्राष्ठ । किं पुनरायुगन् सुस्रते जत्पाद एव धर्मीऽनुत्पाद षताचेऽनुत्पादो धर्म जत्पादः॥

त्राह । जत्यादो धर्मी अनुत्यादो धर्म इत्यायुष्यन् सारिपुत्र प्रतिभाति जल्पितं॥

श्राहः। त्रनुत्पादोऽपि ते त्रायुश्वम् सुश्चते न प्रतिभाति जन्तितं॥ श्राहः। त्रनुत्पादः एवायुश्वन् सारिपुत्रः जन्तः। त्रनुत्पादः एवा-युश्वन् सारिपुत्रः प्रतिभाति त्रनुत्पादः एवःयुश्वन् सारिपुत्रः प्रतिभानं। एवसेवायुश्वन् सारिपुत्रात्यन्तं प्रतिभाति॥

एवसुके श्रायुशान् सारिपुत्र श्रायुश्यकं सुरुतिमेतदवेश्यत्। धर्मकथिकानामायुशान् सुरुतिरयतायां स्थापितस्यः॥ तत् कस्य

हेताः । तथा द्वायुषाम् सुभ्रतः स्वविरो यते। यत एव परिप्रश्नी-क्रियते ततस्ततं एव निःसरति धर्मतायाय व स्वति तास्र धर्मतः ज विरेध्यिति॥

एवसुको श्रायुशान् सुश्वितिरायुश्वनं सारिपुत्रमेतद्वे विष् । धर्मतेषा श्रायुश्वन् सारिपुत्र भगवतः श्रावकाणामनिश्चितधर्माणान्ते धता यत एव परिप्रश्चीक्रियन्ते ततस्तत एव निःसरन्ति धर्मतास न विरोधयन्ति धर्मतायास न स्वतिवक्तंन्ते॥ तत् कस्य हेताः। यथापि नामाश्चितवात् सर्वधर्माणां॥

एवसुको श्रायुशान् सारिपुत्र श्रायुश्वन्तं सुस्रितिमेतद्वोत्तत् । साधु साध्वायुश्चन् सुस्रते । कतमेषा सर्वधर्मानिश्चितपारिमता बोधिसत्तानां सद्दासतानां॥

सुश्चितिराइ। प्रश्चापारिमितेवायुषाम् सारिपुत्र सार्वयानिकी (१) सर्व-धर्मानिश्चिततया सर्वधर्मा निश्चितपारिमिता च। इति हि यस बोधि-सत्तस्य महासलस्थेवं गम्भीरायां प्रश्चापारिमितायां भाय्यमाणायामेवं देखसानाया मेवसुपदिष्यमानायां न भवति चित्तस्यावस्नीनलं न भवति काञ्चायितलं न भवति धन्तायितलं न भवति चित्तस्यान्ययालं वेदित-स्रामयं बोधिसत्तो महासलो विहरत्यनेन प्रश्चापारिमिताविहारेणावि-रहितस्यानेन मनसिकारेणिति॥

त्रय खन्नायुषान् सारिपुत्र त्रायुषान्तं स्भितिमेतद्वीचत्। कथमायुषान् स्थते त्रविर्हिता भोधियन्तो महासलोऽविरहिता मनसिकारेण भवति यः प्रज्ञापारमिताविहारेण विहरति॥

<sup>(</sup>१) सर्व्वयानिकी इति ग॰।

थिद द्यायुग्नन् सुमृते बोधियन्तो मंद्यासलोऽविरिद्धिता मनिषकारेण भवत्येवं स विरिद्धतः प्रज्ञापारिमताविद्यारेण भवति। यदि चायुग्नन् सुमृते श्रविरिद्धिता बोधियन्तो मद्यासलः प्रज्ञापरिमिताविद्यारेण भवत्येवं स विरिद्धिता मनिषकारेण भवति। यदि चायुग्नन् सुमृते मनिषकारेणाविरिद्धिता बोधियन्त्रो मद्यासलोऽविरिद्धत एव प्रज्ञा-पारिमताविद्यारेण भवति एवं सित सर्वसला श्रयविरिद्धता भविष्यन्तिः प्रज्ञापारिमताविद्यारेण ॥ तत् कस्य देताः। सर्वसला श्रिप ह्यवि-रिद्धता मनिसकारेण विद्यन्ति ॥

एवसुको स्रायुकान् सुस्रतिरायुक्षनं सारिपुत्रमेतद्वीचत्। साधु
साध्वायुक्षन् सारिपुत्र । स्रिपि तु उपाल्ण्यों ला स्र्यं एव लायुक्षताः
सारिपुत्रेण स्तपदाभिधानेन परिग्रहीतः॥ तत् कस्य हेताः। सला-स्वभावतया स्रायुक्षन् सारिपुत्र मनिषकारास्त्रभावता वेदितव्या। सल-विविक्ततया स्रायुक्षन् सारिपुत्र मनिषकारासिद्भावता वेदितव्या। सल-विविक्ततया स्रायुक्षान् सारिपुत्र मनिषकारिविक्तता वेदितव्या। सला-निसंबोधनतया स्रायुक्षन् सारिपुत्र मनिषकारात्रिक्यता वेदितव्या। सला-निसंबोधनतया स्रायुक्षन् सारिपुत्र मनिषकारानिसंबोधनता वेदिन्या। सलाव्यास्तार्याभिसंबोधनतया स्रायुक्षन् सारिपुत्र मनिषकारानिसंबोधनता वेदिन्तव्या। सलाव्यास्तार्याभिसंबोधनतया विदित्वया। स्रोनायुक्षन् सारिपुत्र मनिषकारान्यास्तार्याभिसंबोधनता वेदितव्या। स्रोनायुक्षन् सारिपुत्र मनिषकारान्यास्तार्याभिसंबोधनता वेदितव्या। स्रोनायुक्षन् सारिपुत्रवंद्यपेणः मनिषकारेण द्रस्कामि वेधिसत्त्वं महास्रवं विहरन्तमनेन विहारेणिति॥

श्रार्थाष्ट सदस्तिकायां प्रज्ञापार्तिनायां सर्व्वाकार्श्वनायर्थे। परिवर्त्ती नाम प्रथमः॥

## [ \$\$ ]

## श्रव शक्रपरिवर्त्ती नाम दितीयः।

तेन खलु पुनः समयेन जना देवानामिन्द्रसाखानेव पर्षदि
सन्निपतितः सन्निषकोऽभ्रत् चलारिंजता चायक्तिंजलायिकैर्देवपुचसन्द्रः सार्द्वः। चलार्य लोकपाखा विज्ञत्या चातुर्मन्दाराजनायिकैदेवपुचमन्द्रः सार्द्वः बद्धापि सन्नापति । देजिकिक्ष्वकायिकैर्देवपुचमन्द्रः सार्द्वः पय च ग्रद्धावामानां देवपुचाणां सन्द्राणि तथानेव पर्वदि
सन्निपतितानि सन्निषद्यान्यभ्रवन् । योऽपि च देवानां खन्नक्षंविपाक्रजोऽवमायः चे।ऽपि सर्व्वा मुद्धानुभावेन बुद्धतेजसा बुद्धाधिष्ठानेनाभिभ्रते।ऽभ्रत्॥

श्रय खलु शको देवानामिन्द श्रायुश्वनां स्थिति खित्रिसेतद-वेश्वत् । इसान्यार्थं स्थिते सम्बद्धक्षानि देवपुत्रसद्धाष्मद्धां पर्वदि सित्रपतितानि सित्रविवान्यार्थस्य स्थितेरित्तिकात्प्रशापारिमतां श्रोतु-कामानि वेश्विसत्तानां महासलानामुपदेशमक्वादातुशासनीञ्च । तत्क्षयम्बोधिसत्तेन महासलेन प्रशापारिमतायां स्थातव्यं कथं त्रित्तित्यं कथं योगमापत्त्वयं ॥

स्वितरः सुश्वितराह। तेन हि कैशिक उपदेख्यामि ते बुद्धानु-भावेन बुद्धतेष्ठमा बुद्धाधिष्ठानेन। यैदेंवपुनेरनुत्तरायां सम्यक्-सम्बोधी चित्तं नेत्यादितं तैक्त्यादियत्यं। ये लवकाम्माः सम्यक्ष-नियामं न ते भया श्रनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधी चित्तसुत्यादियतं॥ तत्कस्य हेताः। बद्धसीमाने। हि ते संबारस्रोतसः। श्रभवा हि ते

<sup>(</sup>१) साधापविशित्वनुमीयवे।

पुनः पुनः संवरणायानुत्तरायां सम्यक्षमोधौ चित्तसुत्पादयितं ॥
श्रिपि त खन्न पुनकोषामयत्ते।दे सचेत्तेऽयतुत्तरायां सम्यक्षमोधौ चित्तान्युत्पादयेरस्रादं सुग्रसमूखस्थान्तरायं करे।मि । विश्विष्टेभ्यो दि धर्मेभ्यो विश्विष्टतमा धर्मा श्रधालम्बितयाः॥

श्रय खबु भगवानायुश्नमं स्थितिमामन्त्रयते सा। साधु साधु सुश्चते साधु खबु पुनस्वं सुश्चते। यस्वं बोधिमन्वानां महासवाना-सुत्साहं ददािम ॥

एवसुको श्रायुशान् सुश्वितिर्भगवन्तमेतदवेश्यत् । इतश्चेरसाभिभगवन् भगवता भवितव्यक्षाइतश्चेः ॥ तत्कस्य हेताः । पौर्वकाणां
हि भगवंस्वयागतानामर्हतां सम्यक्षम्बुद्धानामन्तिकेऽस्वद्धें भगवान् यथा ब्रह्मचय्यं बोधाय चरन् पूर्वं बोधिसन्तस्त एव सेन्
येः त्रावकेरववदिते।ऽनुश्चिष्ट्य पारमितासः । तत्र भगवता चरता
त्रनुन्तरं श्चानसुत्पादितं ॥ एवं भगवन्नसाभिरिप बोधिसन्ता
सहासना त्रनुपरिग्रहीतव्या त्रनुपरिवारयितव्यास्य संपरिग्रहीतव्याः
संपरिवारयितव्यास्य ॥ तत्कस्य हेताः । त्रासाभिरिप हि भगवन्
बोधिसन्ता महासना त्रनुपरिग्रहीता त्रनुपरिवारितास संपरिस्टहीताः संपरिवारितास ज्ञिप्रमनुन्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिबुध्यन्ते ॥

त्रथ खलायुपान् सुम्हतिः प्रकं देवानामिन्द्रमामन्त्रयते सा।
तेन हि कौ प्रिक प्रणु साधु च सष्ठु च मनसि सुद आधिखेऽहनी
यथा वे धिषत्त्वेन महासलेन प्रजापारमितायां स्थातयं॥ शून्यतायां कौ प्रिक तिष्ठता वे धिषत्त्वेन महासलेन प्रजापारमितायां
स्थातयं। तेन हि कौ प्रिक वे धिषत्त्वेन महासलेन महासलाइ-

सम्बद्धेन भवितव्यं। न रूपे खातव्यं। न नेदनावां न संज्ञावां न संस्कारेषु न विज्ञाने खातयं। न चनुषि खातयं। न रूपे खातयं। न चनुर्विज्ञाने स्थातयं। न चनुःसंस्पर्धे स्थातयं। न चनुःसंस्पर्धेजायां वेदनायां खातथं। एवं न श्रोचचाचित्रज्ञाकायमनःसु खातथं। न प्रब्दगन्धरसंस्पृष्टव्यधकींषु न श्रीचित्राने चावस मनावित्राने न मनःशंखर्भे न मनःशंखर्भजायां वेदनायां स्थातयं। न प्रथिवी-भाती खातथं। नाभाती न तेजाधाती न वायुधाती नाकाम-धाती न विज्ञानधाती स्थातस्यं। न स्थत्युपस्थानेषु स्थातस्यं। न सम्प्रहाणर्द्धिपादेन्त्रियसस्योधक्रेषु न (१) मार्गाक्रेषु स्थातव्य । न श्रोतत्रापत्तिपत्ने छातथं। न सजदागामिपत्ने नानानामिपत्ने गार्डले स्वातसं। न प्रयेकबुद्धले स्वातसं। न बुद्धले स्वातसं। इति हि रूपमिति न स्थातयं । इति हि नेदनेति मंज्ञीत संस्कारा दित दित दि विद्यानमिति न खात्रयं। दित दि चचुरिति याव-मान:धंसार्कना वेदनेति न खात्रयं। दति हि एथिवीधातुरिति याविद्यानधातुरिति न खातयं। दति हि साखुपकानानीति न खातवं। दत्ति दि सम्यक्प्रदाणर्द्धिपादेन्द्रियवसमोध्यङ्गानीति दति दि मार्गाङ्गानीति न खातवं। इति हि श्रेतिशापत्तिपासिति न ह्यातयं। इति हि यद्वदागामिफक्कमित्यनागामिफक्षमित्यक्ष्यमिति न स्वातव्यं। इति हि प्रत्वेकबुद्धलमिति न स्वातव्यं। इति हि बुद्धलमिति न खालयं । इपिन्नत्यमनित्यमिति न खात्तर्थं । एवं वेदनासंज्ञासंस्कारा विज्ञानिस्रत्यमनित्यमिति न स्थातयं। इत्यं

<sup>(</sup>१) क॰ ग॰ चिक्रिवपुत्तकयोः नपदं न दासते।

सुर्धा दः समिति न सातसं। इवं वेदनावं शायं कारा विशानं सुर्ध दुः विमिति न शातयं। इपं ग्रूनमग्रू समिति न शातयं। एवं विद्यासंज्ञासंस्कारा विज्ञानं शून्वमशून्वमिति न स्वातवां । इपमा-त्मानात्मेति न खातवं । इवं वेदनावंज्ञाचंकारा विज्ञानमात्मा-नाक्षीति न स्थातवां। रूपं सुभमसुभिनित न स्थातवां। एवं वेदना-र्यञ्चार्यस्कारा विज्ञानं ग्रुभनग्रुभिमिति न स्थातयं । ६ पं ग्रुन्बसुप-काश्वते वेति न स्वातकः । एवं वेदनासंज्ञासंस्कारा विज्ञानं शून्यसु -. पश्चित विति न स्थातमा । श्रोतमापश्चितमसंस्थातप्रभावितमिति व स्थातस्य । एवं वहर्गामिषक्षमनामामिषक्रमर्श्वमर्गक्रातस्था+ वितमिति न खातयं। प्रत्येकमुद्धलमसक्ततप्रभावितमिति न खातयं। श्रोतचापत्री दिच्छीच रति न खातथं। श्रोतचापन्नः सप्तकते भनपरम इति न स्वातवं। सक्तदानामी द्विजीय इति न स्वातवं। सञ्जदानान्यपरिनिष्टितलात् सङ्गदिमं स्रोक्तमासम्य दुःखस्रान्तं करि॰ श्रातीति न स्नातवं। त्रनागामी दिख्यीय इति न स्थातखं। त्रना÷ मान्यनामक्केमं खेषमन्त्रेव परिनिर्काद्यतीति न खातका । प्राईन्द् सिन चीव इति न चातव्यं। ऋर्षक्षदेवानुपिधमेषे निर्माणधातौ परि÷ निर्माखतीति न सातयं। प्रत्येकवृद्धो दिचचीय रति न सातयं। प्रत्येकनुद्धोऽतिक्रम्य आवक्षश्रमिमप्राप्य बुद्धश्रमि परिविन्वास्तरीति न स्थातयं। बुद्धी दिचचीय इति न स्थातयं। मुद्धीऽतिकस्य पृथग्जनभू निमतिकास आवक्रम्भमिनिकाय प्रत्येकनुद्धभूमिमप्र-क्षेत्राणामसंस्त्रेवानां सलानामधं सलाऽप्रमेयाध्यसंस्रोयानि सलका-टीनियुतवतसस्साणि परिनिर्काष्मप्रमेथानसंस्रोधान् सलान् त्राव-

कत्रधिवनुद्ववंग्धन्वंनुद्धावनियतान् काला नुद्वासनी स्तिता नुद्वकतां काबाउत्तपधिमेवे निर्वासधाती बुद्धपरिनिर्वाके परिनिर्वासतीस्त्रे-वसवनेन न सातवं॥

श्रय समायुक्ततः वारिपुत्रसीतद्भवत्। वदि वृङ्कोऽतिकक ष्ट्र**चन्त्रमातिकन्य अविक**श्चमिमक्किन्य प्रत्येकमुद्धभूमिमप्रमे− याषाममंख्येयानां मलानामधं ज्ञलाऽप्रमेया यमंख्येयानि मलकाटी-नियुतज्ञतकश्वाचि परिनिर्वायाप्रसेयानकंखेयान् कलान् त्राक्कप्रहो-क्षुद्धसम्यक्षमञ्जूद्धलिवताम् सता बुद्धभ्रमी खिला बुद्धक्रयां समान उत्तपश्चित्रेचे निर्ध्वाणभातौ बुद्धपरिनिर्म्वाणेन परिनिर्वत्रकातीत्येक्मण-नेन न स्वातस्यं तत्कर्य प्रजरनेन स्वातस्यं<sup>(१)</sup> कर्य क्रिस्तिसमिति ॥

श्रव खन्दायुकान् सुश्रातिर्वद्भासभावेनायुक्रतः सारिष्ठकस्य चेतरीव चेतःवरिवितर्क्षमाञ्चायायुक्तमां वारिषुचनेतदवे।चत् । तत्कि मन्यवे त्रायुषान् वारियुत्र क<sup>(९)</sup> तथानते। उर्वन् वस्यक्षमुद्धः स्थितः ॥

श्रायुपान् सारिपुत्र श्राष्ट्र । न कचिदायुग्नन् सुक्षः ते तवासातौऽर्दन् सम्बक्षंबुद्धः खितः॥ तत्कस्य हेताः। चप्रतिष्ठितमानचे। दितचाग-त्री अर्थन् सम्यक्षमृद्धः। य नैव संस्कृते धानौ स्थिता नाम्यसंस्कृतेः भारती सितान च तता शुल्यतः॥

त्रथ खण्वायुक्षान् सुश्वतिरायुक्षन्तं बारिपुचनेतद्वे।कत्। एक्सेवायुषान् सारियुच नेाधियलेन महायतेन खातवं एवं त्रिचि॰ तयं यथा तथामते। उर्वन् यायन्यम्बद्धी न कचित् स्थिते। नास्थिते।

<sup>(</sup>१) पुनरनेन न ख्यानव्यमिति ग॰। (२) काना इति ग॰।

न विष्ठिते गाविष्ठितस्था खाखामीखेवमनेन बिचित्रवं। यथा तथागतस्थानं तथा खाखामीति तथा बिचित्र्ये इति यथा तथा-गतस्थानं तथा खाखामीति सुखितोऽखानयोगेनेखेवमन बोधिसन्तेन महासलेन खातव्यनेवं बिचित्रवं। एवंहि बिचमाणो बोधिसन्तो महासलो विहरत्यनेन प्रज्ञापारमिताविहारेणाविरहितञ्चानेन मन-सिकारेणेति॥

श्रय खलु तच पर्वदि नेषाश्चिद्देवपुचाणामेतदस्रत्। यानि तानि यचाणां यचभाषितानि यचदतानि यचपदानि यचमन्त्रितानि यचप्रयादतानि तानि विज्ञायने जस्यमानानि। न पुनरिदं विज्ञा-यते यत् सुश्चतिः खविरे। भाषते प्रयादरित देशयत्युपदिश्वति॥

त्रथ खलायुषान् सुक्षतिर्बुद्धानुभावेन तेषां देवपुत्राणासिम-मेर्द्धपं चेत्रवेव चेतःपरिवितर्क्षमाज्ञाय तान्देवपुत्रानामन्त्रयते सा। न विज्ञायते न विज्ञायते ददन्देवपुत्राः। तथा दि नाच किञ्चित् सुत्र्यते नाच किञ्चित् श्रूयते॥

श्रय खलु तेषान्देवपुत्राणां पुनरेवेतदस्रत् । उत्तानीकरि-स्वित वतायमार्थ्यस्थातदत्तानीकरिस्थात वतायमार्थ्यस्थातिरिति । दूवाद्दूरतरमार्थ्यस्थातः प्रविश्वति स्रचात् स्रचातरं गभीराद्वभी-रतरमार्थ्यस्थातः प्रविश्वति देशयित भाषत इति ॥

त्रय खलायुषान् सुश्वितिर्दुत्तनुभावेन पुनरिप तेषामेव देव-पुत्राणाश्चेतसैव चेतःपरिवितर्क्षमाज्ञाय तान्देवपुत्रानामन्त्रयते साः तेन हि देवपुत्रा यः श्रोतत्रापत्तिपत्तं प्राप्तुकामः श्रोतत्रापत्ति-फले स्थातुकामः स नेमां चान्तिमनागम्य पेथासं। यः सक्षदागा- मिष्पं प्राप्तुकामः यद्यदागामिष्पं खातुकामः योऽनागामिष्णं प्राप्तुकामोऽक्षे खातुकामः योऽर्दं प्राप्तुकामोऽक्षे खातुकामः याप्तुकामः याप्तुकामः याप्तुकामः याप्तुकामः याप्तुकामः याप्तुकामः याप्तिकामः यापतिकामः याप्तिकामः यापतिकामः याप्तिकामः याप्तिकामः याप्तिकामः याप्तिकामः याप्तिकामः या

त्रय खलु पुनरपि तेषां देवपुत्राणानेतदभवत्। किं इत्या त्रस्यार्यद्वभृतेर्धार्मत्रवणिका एष्ट्याः॥

त्रथ खन्नायुगाम् सुभूतिर्मुद्धानुभावेन तेषां देवपुणाणाश्च-तसैव चेतःपरिवितर्क्कमाञ्चाय तान्देवपुणानामकायते सा। मायानि-वित्तसदृशा हि देवपुणा मम धार्मश्रवणिका एष्ट्याः॥ तत् कस्त्र हेतोः। तथा हि ते नैव श्रोयमा न च सावात् करियन्ति॥

श्रय खलु ते देवपुत्रा श्रायुग्नमां सुक्षतिमेतद्वीचत्। किं पुनरार्थ सुक्षते मायोपमास्ते बला न ते माया॥

एवसुकी त्रायुद्धान् सुक्षितिसान् देवपुत्रानेतद्वीत्रत्। माथोप-मासे देवपुत्राः सलाः खप्तोपमासे देवपुत्राः सला इति हि माथा त्र सलाखादयमेतद्देधीकारमिति हि खप्त्रत्र सलाखादयमेतद्देधी-कारं॥ सर्व्धधमा त्रपि देवपुत्रा माथोपमाः खप्तोपमाः। त्रोत त्रापन्नो-ऽपि माथोपमः खप्तोपमः। त्रोतत्रापत्तिपत्तसमि माथोपमं खप्तोपमं। एवं सहदानाम्यपि सहदानामिषसमिपि त्रनानाम्यपि त्रनानामिषतः-मपि त्रर्थक्ष्यक्ष्तमिप माथोपमं खप्तोपमं। प्रत्येकबुद्धोऽपि माथोपमः खप्तोपमः। प्रत्येकबुद्धलमिप माथोपमं खप्तोपमं। सम्यक्षमुद्धोऽपि माथोपमः खप्तोपमः। सम्यक्षमुद्धलमिप माथोपमं खप्तोपमं खप्तोपमं स्वप्तोपमं॥ त्रय सन् देवपुत्रा त्रायुश्चनां सुम्हितिनेतद्वीत्तन्। सम्यक्समुद्धी-ज्यार्थः सुम्हिते साथीपमः स्त्रतोत्तम इति वद्धि। सम्बक्समुद्धन-सपि साथीपमं स्त्रतोपममिति वद्धि॥

स्थातिराह । निर्माणमपि देवपुत्रा माघोपमं साप्रोपमं रति वदामि किं पुनरन्यद्वभैं॥

ते देवपुत्रा श्राजः । निकासमणार्थं सुभूते माधोपमं सान्नीपम-मिति वदसि ॥

श्रायुश्वाण् स्भूतिराष्ट्र । तद्यदि देवपुत्रा निर्माणादप्यः कश्चिद्धर्मीः विश्विष्टतरः स्वात्तमण्यं मायोपमं स्वित्रापन्नमिति वदेणं। द्रति वि देव-प्रश्ना माया च निर्वाणश्चादयमेतददेशीकारमिति वि स्वत्रस् निर्माण-श्चादसमेतददेशीकारं॥

भव खकायुपान् बारिएन श्रामुगांच पूर्की मैनाबकीएन श्रायु-गांच महाने। हिल श्रायुगांच महाकात्मायन श्रायुगांच महाकात्म-मोऽत्ये स महाश्रावका श्रनेकैमें भिसल्सस्हर्षेः सार्क्षमायुग्ननं सुरुति व्यविद्यामन्त्रपते सा। केऽस्था श्रायुग्नन् सुरुते प्रश्नापार्यमतास्य एनविद्यामानायाः प्रत्येषका भनिष्यन्ति॥

त्रष्ठ खब्बायुग्नामानन्दस्ताम् स्वितिरानेतद्वेश्वत् । ते स्वन्ताः मुग्नमो वेदितव्या पविनिवर्त्तनीया वेश्वियमा महासवा दृष्टि-यन्यन्ता वा पुष्णका पर्दमो वा चीषास्त्रा येऽस्थाः प्रज्ञापारमिताया एवन्निर्द्दिश्यमानायाः प्रवेषका भविष्यमि ॥

श्रय खन्तायुश्वान् सुभूतिः खविरसान् खविरानेतद्वीचत्। नाखा श्रायुश्वन्तः प्रश्नापारमिताया एवं निर्द्धिमानायाः केचित् ग्रखेषका भविष्यिनि ॥ तत् कषा हेतोः । तथा श्राण न कश्चि-द्वर्षाः स्रच्यते न कश्चिद्वर्षाः परिदीय्यते न कश्चिद्वर्षाः प्रश्चयते । तथ्यवैवाण न कश्चिद्वर्षाः स्रच्यते न कश्चिद्वर्षाः परिदीयते न कश्चिद्वर्षाः प्रश्चयते तथैवाषाः प्रश्चापारिमताषाः एवं निर्दियाः मानाया न कश्चित् प्रत्येषका भविष्यति ॥

श्रव बनु बन्नसं देवानामित्रसैतर्श्वत्। श्रवः धर्वपर्याय-स्थार्थेष सुश्वतिना भाष्यमाषसः पूजार्थं सन्तरं सुन्यासितिर्याः-यार्थं सुश्वतिमभवकिरेयमिति॥

त्रथ संबु प्रमि देशगामित्रस्थां वेद्यायां पुत्राकाशिनि-भाषावृत्रानां प्रश्वतिमभवितरत्॥

श्रय खलावुषातः सुभ्रतेः खिक्तिस प्रका देकागानिष्रमात्याः दरवायेतद्भत् । न खलु पुनिरमानि पुष्पाचि मया वर्षासां-प्रेषु देवेषु प्रवर्तना दृष्टपूर्वाचि । यानीमानि प्रकेष देवागानिष्टे खाभ्यक्कीर्णानि निर्धातान्येतानि पुष्पाचि । नैतानि पुष्पाचि द्याः सुष्पास्तानिर्वातानि । यानि प्रकेष देवागानिष्टेषाभ्यकीर्षानिः मने।स्वान्येतानि पुष्पाचीति ॥

त्रय खलु त्रको देवानामित्र त्रायुवातः स्कृतेस्तिषेक चेतः परिवितर्क्षमात्रायायुवानं स्कृतिमेतद्वे च्या । त्रानिर्वाताम्बर्धः सुभूते पुष्पाणि ॥ तत्कस्य हेताः। न हि मनेनिर्वातमि कानि-वित्युम्याणि नापि हत्त्रास्त्रास्तानिर्वातमि ॥

त्रय खल्वायुग्राम् सुभ्रतिः ग्रजं देवानामिन्द्रसेतद्वे। कृत्। क्ष्मं कौष्ठिवे वद्सि । श्रमिर्जातास्थेतानि पुष्पाणि नैतानि

मने निर्जातानि नापि व्यगुलाखतानिर्जातानीति। यत् कौ शिका-निर्जातं न तत्पुष्यं॥

श्रथ खलु श्रक्तख देवानाभिन्दखैतदस्रत्। गभीरप्रश्चो वताय-मार्थः सुरुतिखास नाम पदप्रश्चितं निर्दिश्चित तास्च न विरोधयिति तास्चोत्तानीकरोति तामेव चोपदिश्चति॥

श्रय समु शको देवानामित्र श्रायुग्नमं सुश्वतिमेतद्वे। प्रमेतदार्थ सुश्वते एवमेतत्। एवचाच वेश्वियत्तेन महासलेन शिचितवं यथार्थस्थतिस्पदिश्वति ॥

एवसुको त्रायुगान् सुकृतिः त्रकं देवना निक्स नेतद वे चित् । एवनेतत् को शिक्षेव नेतत् । एवमच ने धिमलेन महासलेन शिक्तिकः ।
एवं शिक्षमाणः को शिक ने धिमलो महासलो न त्रोतत्रापत्तिफले
विकते न सहदागा निफले नाना गा निफले नाईले शिकते न
प्रत्येक बुद्धले शिकते न बुद्धले शिकते । यो नाइड शुनिषु जिकते
स बुद्धले सर्व्यञ्जले वा शिकते (१) । यो बुद्धले सर्व्यञ्जले वा शिकते (१)
साउप्रमे ये व्यव्यक्ते ये वृद्ध सर्वेषु त्रिकते । यो उप्रमे ये व्यव्यक्ते ये बुद्धले वृद्ध धर्मेषु शिकते स न इपस्य विद्यु ये शिकते न परिहाणाय । एवं
स न वेदनाया न संज्ञाया न संक्ताराणां स न विज्ञानस्य विद्यु ये
शिकते न परिहाणाय । यो न इपस्य विद्यु ये शिकते न परिहाणाय
एवं यो न वेदनाया न संज्ञाया न संक्ताराणां यो न विज्ञानस्य

<sup>(</sup>१) बुद्धले सर्वेले प्रिचते इति ग॰।

<sup>(</sup>२) बुद्धले सर्व्यचले ग्रिक्तते इति ग॰।

विद्रद्वये क्रिकते न परिष्ठाणाय स न इपस परिग्रष्ठाय क्रिकते नेत्सर्गाय । एवं स न वेदनाया न संज्ञाया न संस्काराणां स न विज्ञानस्य परिग्रष्ठाय क्रिकते नेत्सर्गाय नापि कस्यिषद्धसंस्य परिग्रष्ठाय क्रिकते नेत्यादाय नान्तर्द्वानाय क्रिकते । यो न कस्य-चिद्धसंस्य परिग्रष्ठाय क्रिकते नेत्यादाय नान्तर्द्वानाय क्रिकते स न सर्व्यक्रताया श्रिप परिग्रष्ठाय क्रिकते नेत्यादाय नान्तर्द्वानाय क्रिकते । एवं क्रिकमाणो बोधिसस्तो मद्दासत्यः सर्व्यक्रतायां क्रिकते सर्व्यक्रतायां निर्यास्यति ॥

त्रथ खन्नायुक्षान् सारिएत त्रायुक्षनं सुरुतिसेतद्वेषित्। य त्रायुक्षन् सुरुते वेषिमत्तो महासतः न कस्विद्धर्मस्य परि-यहाय त्रित्तते नेतिपादाय नान्तद्भागाय क्रित्तते स न सर्वज्ञताया त्रपि परियहाय त्रित्तते नेतिपादाय नान्तद्भागाय क्रित्तते। एवं त्रित्तमाण त्रायुक्षन् सुरुते वेषिसन्तो महासतः सर्वज्ञतायां त्रित्तते सर्वज्ञतायां निर्यास्ति॥

श्रायुश्मन् सुश्वितिराष्ट्र । एवमेतदायुश्मन् सारिपुनैवमेतत् । य .
श्रायुश्मन् सारिपुन्न बेधियन्ते महासतः न कस्विद्धर्मस्य परियहाय श्रिन्तते नेत्पादाय नान्तर्द्वानाय श्रिन्तते स न सर्वेश्वताया
श्रिप परिग्रहाय श्रिन्तते नेत्पादाय नान्तर्द्वानाय श्रिन्तते । सर्वेसुद्धधर्माणामपि न परिग्रहाय श्रिन्तते नेत्पादाय नान्तर्द्वानाय
श्रिन्तते । एवं नायुश्मन् सारिपुन्न श्रिन्तमाणो नेधियन्ते महासतः
सर्वेश्वतायां श्रिन्तते सर्वेश्वतायां निर्यास्ति ॥

श्रय खलु प्रको देवानामिन्द्र श्रायुश्चन्तं शारिपुचमेतद्वे।चत्।

प्रज्ञापारमिता त्रार्थं ज्ञारिपुत्र वेाधियस्वेन महास्वेन सुतो गवे-वितथा॥

सारिपुत्र त्राष्ट्र । प्रज्ञापारिमता कौ जिक बोधिसलेन महा-सलेनायुग्नतः सुभुतेः परिवर्त्ताद्गवेषितया ॥

एवसुको क्षको देवानामिन्द्र श्रायुश्चनं सारिपुत्रसेतदवीत्। कसीव श्रार्थ सारिपुत्रातुभावो वेदितयः कसीतदिशिष्ठातं वेदितसं चदार्थसुद्धतिः प्रश्चापारमितां भावते॥

त्रायुग्नान् वारिएत त्राइ। तथागतखेव कौणिकानुभावो वेदि-तथासथागतस्रोतद्धिष्ठानं वेदितयं यदायुग्नान् सुक्षतिः प्रज्ञापार-मितां भाषते॥

त्रथ खनायुगान् सुश्रुतिः ग्रक्तं देवानामित्रसेतद्वोषत्। यत् कौ क्रिकेवं बद्धि कस्मिश्रित्रभावो वेदितयः कस्मित्रत्तृष्ठानं वेदितयं यदार्यस्थितिः प्रक्रापारमितां भाषते इति । तथागतस्थेव कौ क्रिका-नुभावो वेदितयः तथागतस्थेतदनुष्ठानं वेदितयं यददं प्रश्चापार-मितां भाषे॥ यद्धि कौ ग्रिकेवं वद्धि प्रश्चापारमिता बोधि-सन्तेन महासन्तेन कृतो गवेधितस्थिति । प्रश्चापारमिता कौ क्रिक बोधिसन्तेन महासन्तेन न रूपाद्ववित्तया नायन्यम रूपाद्वविक् तथा। एवं न वेदनाया न संश्चाया न संस्कारेश्यो न विद्यानाद्ववे-षितस्था नायन्यम विद्यानाद्ववित्तया॥ तत्कस्थ हेतोः। तथा हि क रूपं प्रश्चापारमिता नायन्यम रूपात्रश्चापारमिता । एवं न वेदना न संज्ञा न संस्कारा न विज्ञानं प्रश्चापारमिता नायन्यम विज्ञा-नात्प्रश्चापारमिता॥ एवसुके बक्को देवानामिन् प्रायुक्तनं स्थातिमेतद्वीचत्। महा-पारमितेचमार्थं स्थाते चदुत प्रशापारमिता । अपरिभाषपारमिते-यमार्थं स्थाते चदुत प्रशापारमिता । अपरिभाषपारमितेचमार्थं स्थाते चदुत प्रशापारमिता । अनन्तपारमितेचमार्थं स्थाते चदुत प्रशापारमिता ॥

खविरः सुभूतिराइ। एवसेतत् कौ विकेवसेतत्। महापारमितेषं कौन्निक चद्त प्रज्ञापार्मिता । अप्रमाष्पारमितेयं कौन्निक चद्त प्रज्ञापारमिता । श्रपरिमाखपारमितेयं कौ त्रिक चदुत प्रज्ञापारमिता । श्रननापारमितेयं कौश्रिक यदुत प्रज्ञापारमिता॥ तत्कछादेताः। इपम-इत्तया हि कौशिक महापारमितेयं यदुत प्रज्ञापरिमिता। एवं वेदना-संज्ञासंस्कारा विज्ञानमञ्चलया हि कौजिक मद्यापारमितेयं यद्त-प्रज्ञापारमिता। इपाप्रमाखतया कौ ज्ञिकाप्रमाखपारमितेयं यदुत-प्रशापारमिता। एवं वेदनामंशास्कारा विश्वानाप्रमाखतया कौ विका-प्रमाखपार्मितेयं यद्त प्रजापार्मिता। इपापरिमाखतया कौडि-कापरिमाचपारमितेयं यदुत प्रज्ञापारमिता। एवं वेदनासंज्ञा-संस्कारा विज्ञानापरिमाणतया कौश्विकापरिमाणपारिमतेयं यदुत प्रज्ञापार्रामता। इपाननातया कौ प्रिकाननापार्थितेयं यद्त प्रज्ञा-पार्मिता। एवं वेदनामंज्ञामस्कारा विज्ञानानन्ततया कौणिका-ननपारमितेयं यद्त प्रशापारमिता॥ एवं महापारमितेति कौशिक नाभिनिविश्रते । एवमप्रमाणपारमितेति एवमपरिमाणपारमितेति एवमनन्त्रपार्मितेति नाभिनिविश्वते ॥ तस्नात् कौश्रिक मदापार्-मितेयमप्रमाणपारमितेयमपरिमाणपारमितेयमनन्तपारमितेयं यदुत

प्रज्ञापार्मिता॥ त्रारमणानमतया<sup>(१)</sup> कौशिकानमपार्मितेयं यदत प्रज्ञापारमिता। सलाननातया कौ ज्ञिकाननापारियतेयं यद्त प्रज्ञा-पारमिता॥ कथं पुनः कौशिकारम्बणाननतया(१) उनन्तपारमितेयं यद्त प्रश्चापारमिता । सर्वेधर्माणां दि कौ प्रिक यतोगानो न मध्यं न पर्यवसानसुपसभ्यते ततः कौशिकानन्तपारमितेयं यदुत प्रज्ञा-पारमिता। त्रनेन कौक्षिक पर्यायेणारम्बनानन्ततया(१) त्रनन्तपार-मितेयं यदुत प्रजापारमिता॥ पुनरपरं कौ जिक यस्नात् सर्वधर्मा श्रनन्ता श्रपर्थन्ता न तेषामन्तो वा मधं वा पर्यवसानं वा उपलभाते तस्मात् कौ भिक भनन्तपारमितेयं यदुत प्रशापारमिता ॥ तत्कस्य इतो:। इपस्य दि कौषिक गान्तो न मध्यं न पर्यवसानसुपस्रभ्यते। एवं वेदनायाः संज्ञायाः संस्काराणां विज्ञानस्य दि कौशिक नान्तो न मध्यं न पर्य्यवसानसुपलभ्यते । त्रनेनापि कौन्निक पर्यायेणारम-णानन्तत्रवा<sup>(१)</sup>ऽनन्तपारमितेयं चदुत प्रज्ञापारमितता ॥ पुनरपरं कौभिक यत्नोऽनमोऽपर्यमाः॥ तत् कस्य हेताः। न हि सत्वस्थान्तो वा मध्यं वा पर्य्यवसानं वोपलभ्यते । तस्रात् कौन्निक सलानन्ततया त्रनन्तपारमितेयं यदुत प्रज्ञापारमिता ॥

श्रय खलु प्रक्रो देवानामिन्द्र श्रायुग्ननं सुस्रुतिमेतद्वोषत् । कथ-मायुग्नन् सुस्रुते सलानन्ततयाऽनन्तपारमितेयं यदुत प्रज्ञापारमिता॥

ख्यविरः सुभ्रतिरादः। न दि कौष्रिक गणनायोगेन वा गणना-वक्कत्वेन वा सत्नानन्ततया श्रनन्तपार्कितेयं यद्वत प्रक्रापार्किता॥

श्रक्त श्राह । कथन्तर्हीदानीं श्रार्थ सुभूते सवानन्ततया श्रनन्त-पारमितेयं यदुत प्रश्लापारमिता ॥

<sup>(</sup>१) चारसभगंति पाठः सम्भवति ।

खविरः सुभूतिराह। तत् किं मन्यसे कौष्रिक कतमस्थैत-द्वर्षास्थाधिवचनं घदुत सलः सल इति॥

शक श्राष्ट्र । नैतदार्थ सुस्तते धर्मास्ताधिवषनं नाधर्माधिवषनं यदुत सतः सत इति । श्रागमुकसेतसामधेयं प्रचित्रमवस्तकसेत-श्रामधेयं प्रचित्रमनात्मीयसेतन्नामधेयं प्रचित्रमनारम्बस्(१)सेतन्नाम-धेयं प्रचित्रं यदुत सतः सत इति ॥

स्वितरः सुभूतिराष्ट्र । तिलं मन्यसे कौ शिक काचिद् सल-क्विदीपमा कृता॥

ब्रक चाइ। नो हीदमार्थ सुभूते॥

सुश्चितराइ। यच कौशिक न काचित् सलपरिदीपना कता तच का सलानन्तता। सचेत् कौशिक तथागते।ऽईन् सम्यक्सम्बुद्धी-ऽनन्तिविद्यितिघोषेण गभीरिनिर्घाषेण खरेण गङ्गानदीवालुकापमान् कल्पानिप<sup>(१)</sup> वितिष्ठमानः सल सलः इति वाचं भाषेत श्रपि न तच कश्चित् सल खत्पन्नो वा खतपत्खते वा खत्पद्यते वा निरद्धो वा निरोत्खते वा निरुधते वा॥

श्रक श्राइ। ने। चीदमार्थं दुभूते॥ तत् कस्य हेतेः। श्रादि-श्रद्धलादादिपरिश्रद्धलात् मलस्य॥

सुभृतिराह। श्रनेनापि कौशिक पर्यायेण एवं सलानन्ततया श्रनन्तपारमितेयं यदुत प्रज्ञापारमिता । एवश्च पुनः कौशिक सलानन्ततया प्रज्ञापारमिताऽनन्तता वेदितया॥

<sup>(</sup>१) खनारमायामिति नेध्यं।

<sup>(</sup>२) कल्यानिति ग०।

त्रय खसु वेन्द्रका देवाः समझकाः सप्रजापितकाः सर्धिनरनारीगणास्त्रिद्रानसुद्रानयन्ति स्त । त्रहो धर्मः त्रहो धर्मः त्रहो धर्मः स्रहो स्रहोतः स्रहोतः स्रहास्त्रम् स्रहोतः प्रभावते । तथागतं तं वद्यं भगवन् वे।धिसन्तं महास्त्रमद्यापेष धार्थियामा चे।ऽनया प्रद्यापार्मितवाऽविर्हितो भविष्यति चे।ऽपि सानेन वे।धिसन्तो महास्त्रः
प्रज्ञापार्मिताविहारेण विह्रियाति॥

त्रय खलु भगवां लान् वेन्द्रकान् यत्रद्वाकान् यप्रजापितकान् यर्षिगरनारी गणानामकायते सा। एवमेतहे वपुत्रा एवमेतत्। यदाऽषं देवयुत्रा दीपद्धरस्य तथागतस्यार्षतः यम्यक्यन्द्वस्थानिको दीपवर्धा राजधान्यामक्तरावणमध्यगते। उनया प्रज्ञापारिमतयाऽविर्द्धितोऽस्रवं तदारं
दीपद्धरेण तथागतेनार्षता यम्यक्यम्बुद्धेन ब्याक्ततोऽराक्तरायां वस्यक् सम्बोधी। भविष्यि लं माणवानागतेऽध्वन्यसंख्येषेः कस्यः ज्ञाक्यमुनिनामः
तथागते। उर्द्धन् यम्यक्यम्बुद्धो विद्याचरण्यम्बनः सुगते। स्वीकिविद्यक्तरः
पुरुषद्य्यसारिषः ज्ञास्ता देवानाञ्च मनुख्यानाञ्च बुद्धो भगवानिति॥

श्रय खलु ते देवपुत्रा भगवन्तमेतद्वीत् । श्राद्यर्थं भगवन् परमा-द्ययं सुगत । यावदियं प्रश्वापारमिता बोधिसत्तानां मदास्तानां सर्वेश्वताया श्राद्वारिका (१)ऽनुपरिग्राद्विका चेति॥

् चार्ळाष्ट्रसाइचिकायां प्रज्ञापारमितायां ज्ञजपरिवर्त्ती नाम दितीयः॥ ३४३॥

<sup>(</sup>१) सर्वेचता खाद्वारिकेति ग॰।

## श्रव श्रप्रमेयगुणधार खपार मिता स्तूपसत्कार-परिवर्ती नाम तृतीयः ॥

श्रय खनु भगवाम् चे तच देवसुचाः पर्षदि सम्निपतिताः सम्नि-षवाञ्चास्त्रवन् याञ्च भिचुभिचुखुपायकोपासिकाः विद्यातिताः विच-षषाञ्चाभूवन् तान् देवसुचान् सम्चिपतितान् समिषषां च विदिला ताच वर्वाचतसः पर्यदः विविपतिताः विविष्णाः विदिला कामाव-**परान् रूपावपरांश्च देवपुचान्, ब्रह्मकायिकांश्च देवपुचानाभास्नरांश्च** परीत्तर्भाञ्चाकनिष्टां य् देवपुत्रान् साचिषः खापयिता प्रकदेवेन्द्र-प्रसुखान् कामावचरान् देवपुचानादाबद्वाप्रसुखांस ब्रह्मकायिकान् देवपुत्रानाभाखरां स्व देवपुत्रानामन्त्रयते सा। यो हि कश्चिद्देवपुत्राः कुबपुची वा कुबदुदिता वा दमां प्रजापारमितासुद्रवीव्यति धार-विव्यति वाचिव्यति पर्यवास्यति प्रवर्त्तिययिति न तस्य मारो वा-मारकायिका वा देवता श्रवतारप्रेक्किशेऽकतारगवेषिश्रोऽवतारं सार्थन्ते। नापि तस्य सुसपुत्रस्य वा सुसदुहितुर्द्दाः सनुस्या वा श्रमनुख्या वा श्रवतारप्रेचिषोऽवतारगवेषिषोऽवतारं खप्युक्ते। नापि य कुजपुत्रो वा कुजदुद्दिता वा विषमापरिदारेण काणं करिव्यति॥ पुनरपरं देवपुचा चे(१) देवपुचा अनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ संप्रश्चिता बैच देवपुचेरियं प्रज्ञापारमिता नोड्गृहीता न धारिता न वाचिता न पर्य्यवाप्ता न प्रवर्त्तिता ते देवपुचास्तं कुलपुचं वा कुसादुद्दितरं

<sup>(</sup>१) ये च इति ग॰।

वोपसंक्रितवं मंखने तथा च कुसपुषया वा कुसउ्हितं। इमां प्रज्ञापारिमतासुद्धृक्षतो धारधतो वाचवतः पर्य्यवाप्नुवतः प्रवर्त्तयमानस्थान्तिकात् श्रोव्यन्ति श्रुवा चोद्गृष्टीव्यन्ति धारियव्यन्ति वाचिव्यन्ति पर्य्यवास्थान्ति प्रवर्त्तयव्यन्ति । न च समु (१) पुनर्देव- पुषासंस्थ कुसपुषस्थ वा कुसउ्हित्वी इमां प्रज्ञापारिमतासुद्धृक्षतो धारयतो वाचवतः पर्य्यवाप्नुवतः प्रवर्त्तयमानस्थारस्थानस्य वा वच- मूसगतस्य वा प्रव्यवापारगतस्य वा श्रम्यवकाष्णगतस्य वा पि गतस्य वा सम्यवनास्थानस्य वा श्रव्यवापारगतस्य वा श्रम्यवकाष्णगतस्य वा पि गतस्य वा सम्यवनास्थानस्य वा श्रव्यवनास्थ वा श्रव्यवनास्थ वा सम्यवस्थ वा तिपस्य वा सम्यवस्थ वा विषयस्य वा निपस्य वा भवे वा भविव्यति स्वित्रस्य वा निपस्य वा भवे वा भविव्यति स्वित्रस्य वा भविव्यति स्वित्रस्य वा निपस्य वा

भण खलु चलारे। महाराजाने। भगवनामेतद्वोषत्। त्राख्यें भगवन् यदिमां प्रज्ञापारमित।सुदृक्षम् धारयम् वाचयम् पर्य्यवाप्नुवन् प्रवर्त्तथम् स खलपुची वा खलद्दिता वा चानचवे बलाम् विनयति न स समर्वज्ञासुत्पाद्यति॥ वयं भगवंदास्य खलपुचस्य वा खल्ल-दुहित्वा रचावरकण्पि संविधास्थामो य दमां प्रज्ञापारभितासुद्गृही-स्वति धार्यस्थिति वाचिस्थिति पर्यावास्थित प्रवर्त्तियस्थिति॥

श्रथ खबु शको देवानामिन्दो भगवनामेतद्वोचत्। श्रहमपि भगवंदाख कुष्ठपुच्छ वा कुष्ठदुष्टितुवा रचावर्षगुप्ति वंविधास्त्रामि य दमा प्रशापारमितानुदुष्टीव्यति धारचिव्यति वाचिव्यति पर्य-वास्त्रति प्रवन्तिविक्यति ॥

<sup>(</sup>१) न खतु इति ग॰।

<sup>(</sup>२) ग॰ पक्तके उत्पत्थते ना इति पाठी न विद्यवे।

ब्रह्मापि सहापितः (१) सार्ह्में ब्रह्मका चिकैरैं वपु वर्भगवना मेत्रवोचत् । श्रदमपि भगवंदाख दुव्यपुत्रक वा कुक्षदृष्टितुर्वा रक्षावरक्षणृतिं संविधाखामि व इसां प्रज्ञाप। रिमता बृद्धियिति धारिक्यिते वाचिक्यति पर्यावाद्यति प्रवर्णविक्यति ॥

त्रय खबु बन्नो देवानाभिन्दो भगवनासैतद्वीयत्। श्राख्या भन-वन् यदिमां प्रचापारमितासुद्ग्रहन् धारयन् वाचयन् पर्यवाप्नुवन् प्रवर्त्तयन् य सुस्रपुत्रो वा सुस्रदृहिता वा समानियतो हृष्टधार्मि-कान् गुणान् प्रतिस्रभते परिग्रहाति। किं पुनर्भगवन् प्रचापार-भितावासुद्ग्रहीतायां सर्वाः षट्पारमिता सद्ग्रहीता भवन्ति॥

एवसुकी भगवान् क्षकं देवानामिक् सेतदवीचत्। एवमेतत् कौक्षिवैवमेतत्॥ प्रज्ञापारमिनायां कौक्षिकोद्ग्रहीतायां सर्वाः षट्-पारमिता खद्ग्रहीता भवित् ॥ पुनर्परं कौक्षिक प्रज्ञापारमिनाया-सुद्ग्रहीतायां धारितायां वाचितायां पर्य्वाप्तायां प्रवर्त्तितायां स कुलपुचो वा कुलदुहिता वा दृष्टधार्यिकान् सुणान् परिग्रहाति। तान् कौक्षिक सर्वान् ग्रह्मु बाधु च सुद्गु च मन्नसि कुद् भाषिकोऽहको॥

साधु भगवित्रति ऋकी देवानामिन्द्री भगवतः प्रत्यश्रीषीत्॥

भगवानेतद्वीषत्। तष की क्षित्र ये मम धर्षां विग्रहीतथं मंखने विवदितयं मंखने विरोधिषतथं मंखने तेवां विग्रहीत्-कामानां विवदित्वकामानां विरोधियत्वकामानामुत्यश्रीत्पन्ना विग्रहा विवादा विरोधाः पुनरेवानार्द्वाखन्ति न खाखन्ति। तेषां विग्रही-

<sup>(</sup>१) सञ्चापतिरितियदं खाजापतिरित्वर्थे प्रमुक्कमित्वन्मी वते ।

तुकामानां विवदितुकामानां विरोधियतुकामानां न तेऽभिप्रायाः परिपूरिं गमिखाना। तत्काख हेतोः। एवं द्वेतत्कीशिक भवति व इसां प्रज्ञायारमितां खुसपुषो वा खुसदुष्टिता वा खद्रुष्टीव्यति घार-विकति वाचविकति पर्यवाच्यति प्रवर्त्तविकति देवविकास्परदेखा-खादेखाति खाधाखति तसीवं तानुत्यकोत्पन्नान्यधिकरणानि पुन-रेवानाङ्कोस्थनित न स्वास्थनित। तेषां विवहीतुकामानां विवदितु-कामानां विरोधयितुकामानां न तेऽभिप्रायाः परिपूरिं नमिखन्ति ॥ इसमिप स कौन्निक कुसपुत्रों वा कुसदुहिता वा दृष्टधार्मिकं ग्रणं परिग्रकाति य रमा प्रजापारमितासुद्रुकाति धारयति वाचयति देत्रयत्युपदित्रत्युद्दित्रति खाध्यायति॥ पर्थ्यवाप्नोति प्रवर्त्तयति तद्यथापि नाम कौत्रिक मधीनामीवधी सर्व्यविषप्रश्रमनी तचात्री-विषेश अनुना बुश्चितेनाद्वारार्थिनाद्वारमवेषिका कश्चिदेव प्राक्क-जातो जम्मुर्दृष्टी भवेत् । स न्नान्नीविषसं प्रापकजातं गन्धेनातु-बभीचादनुगच्छेदाहारहेतोर्भचचितुकामः। त्रष्ट य प्राणकजातो चेन सा मधीनामौषधी तेने।पसंकामेक्तेनोपसंकम्य तिष्ठेत्। ऋष स त्राप्तीविषसाच्या त्रोपच्या गन्धेनैव प्रत्युदावर्त्तत ॥ तत् कस्य हेतोः । तथादि तस्या त्रोपधा भैवन्यग्रणः च तादृत्रो यसस्या-श्रीविषय तदिषमभिभवति एवं बस्नवती हि सा श्रोषधी ॥ एवमेव कौजिक यः कुखपुची वा कुखदुहिता वा दर्मा प्रज्ञापारिमता सुद्गदीयति धार्यियति वाचिययति पर्यवाप्सति प्रवर्त्तीययति देशिययसुपदेक्तसुद्देक्ति खाधास्ति तस कौष्टिक यानि ता-न्युत्पन्नोत्पन्नान्यधिकर्णानि विग्रहा विवादा विरोधा भविष्यन्ति ते प्रज्ञापामितायास्त्रेजसा बलेन स्वामतः प्रज्ञापारमिताबसाधानेन(१) चिप्रं तत एवोपरंखिना उपग्रमिखना श्रमाई।खिना न विवर्डिखनो थतो यत एवोत्पाखको तच तचैव निरोक्षको प्रकार्द्वास्त्रिक न विवर्द्धियमे न खास्त्रमि(<sup>९)</sup>॥ तत्कस्य हेतोः । प्रज्ञापारमिता हि रागादीनां यावस्त्रिर्वाणगाइस्रोपन्नमियनी<sup>(२)</sup>म विवर्द्धिकेति॥ चलारस तस्य महाराजानः प्रक्रस देवानामिन्हो ब्रह्मा च सहापतिः(<sup>8</sup>) सर्वे च बुद्धा भगवनी बोधियांबाच रचावरणगुप्तिं संविधास्त्रनि य दमां प्रज्ञापारमितासुद्रुचीखित धारचिखित वाचिखित पर्यवा-श्चित प्रवर्त्तिय्यति देशिययातुपदेत्त्वातुदेत्त्वाति साध्याद्यति ॥ अयं तेन जुक्यपुचेण वा जुक्रदुहिचा वा दृष्टधार्मिका गुणः परिग्रहीता भविष्यति ॥ पुनरपरं कौन्निक चः खुखपुत्रो वा खुखदुहिता वा इ.मां प्रज्ञापारमितासुद्रुचीखित धारियखित वाचिथित पर्य वास्त्रति प्रवर्त्तयियति देत्रयियत्युपदेस्त्रत्युदेस्यति खाधास्तरि य त्रादेयवषमञ्च भविव्यति सदुवषमञ्च भविव्यति मितवषमञ्च भविद्यति त्रप्रकीर्णवचनस्य भविस्यति न च क्रोधाभिभ्रते। भविस्यति न च मानाभिश्वता भविष्यति ॥ तत् कछा इतोः । तथा हि तं प्रज्ञापारमिता परिदमयति प्रज्ञापारमिता परिणमयति न क्रोधं वर्द्धयति न मानं वर्द्धयति स गोपनाषं परिग्रवाति न व्यापादं

<sup>(</sup>१) प्रचापारमिताया बलाधानेनेति ख॰।

<sup>(</sup>२) ख॰ पुक्तको न विवर्धियनो इति ग॰ पुक्तको न स्थास्यन्ति इति च पाठो नास्ति।

<sup>(</sup>३) यावित्रर्थायाम् स्योपप्रमियत्री इति ग॰।

<sup>(8)</sup> सञ्चापतिश्रव्दर्यार्थं एकपञ्चाश्चत्तमपत्रपृष्ठे विख्तम्।

परिग्रहाति नात्त्रयं धारयति॥ एवं चरतोऽस्य कुलपुषस्य वा कुलदुहितुवा सृतिमेंची चोत्पद्यते। तस्वैवं भवित सचेद्दं व्यापा-दसुत्पाद्यिव्यामि तेनेन्द्रियाणि मे परिभेत्स्यन्ते । सुखवर्षस्य मे धन्त्रते श्रयुक्तस्वैतन्त्रम यदसमतुत्तरायां सन्यक्षमयोधौ संप्रस्तितक्षच शिचितुकामः कोधस्य वर्ष गन्केयमित्येवं स चिप्रमेव स्थितं प्रतिस्थाते॥ सममपि स कौष्ठिक सुखपुत्रो वा कुलदुद्तिता वा सृष्टधार्मिकं गुणं परिग्रहाति यं समां प्रश्लापारमितासुद्भरीव्यांत धारयिव्यति वाचित्यति पर्य्यवास्थाति प्रवर्त्तियस्थति देशयत्युपदेस्स्य-त्युदेस्स्यति खाधास्थति॥

एवसुके प्रको देवानासिन्द्रो भगवन्तसेतद्वोचत्। श्रास्तर्थं भगवन् यथेयं प्रश्नापारसिता परिद्रमनाय प्रत्युपस्थिता श्रन्तनामास वेषिसन्तानां सदासमानां॥

भगवानाइ। पुनरपरं कौषिक च दमां प्रज्ञापारिमतां कुलपुनो वा कुलदुहिता वा उद्ग्रहीयिति धारिययिति वाचिय्यिति
पर्यवास्त्रिति प्रवर्त्तियियिति देशिययात्युपदेस्थात्युदेस्थाति खाध्यास्ति
स चेत् कुलपुनो वा तुलदुहिता वा दमां प्रज्ञापारिमतामेवसुद्रुह्णन्
धारयम् वाचन् पर्यवाप्तवन् प्रवर्त्तयम् देश्ययनुपदिश्रनुदिश्रम् खाध्याचन् संग्रामे वर्त्तमाने संग्रामिश्वरिष समाहृदः स्तात्। तस्य संग्राममवतरता वा श्रवतीर्णस्य वाऽतिकामतो वा संग्राममध्यगतस्य वा तिष्ठतो
वा निष्णस्य वा श्रस्तानमेतत् कौश्यिकानवकाशो सत्तस्य कुल्यपुत्रस्य वा
कुलदुहितुर्वा दमां प्रज्ञापारिमतां मनिष कुर्व्यतो वा उद्गृह्णती

<sup>(</sup>१) परिभेष्यन्ते इति ख॰।

वा धारवतो वा वाचयतो वा पर्यवाप्रवतो वा प्रवर्त्तयतो वा देश-चतो वा उपदिव्रतो वा उद्दिवतो वा साध्याचतो वा जीविताना-रायो वा भवेत्। परोपक्रमेष जीवितानारायं सोऽनुप्राप्न्यान्नेतत् कानं विद्यते। संकेरपुनसाक कश्चित् कौ भिकतत्र भक्तं वा दण्डं वा खे। इंवा अन्यदा विषेत्रीतत्तवा अरीरे निपतेत् ॥ तत् कवा हेतोः। मदाविद्येषं की क्रिक चदुत प्रश्चापारमिता अप्रमाचेयं की क्रिक विद्या चरुत प्रज्ञापारमिता चपरिमाणेयं कौजिक विचा चदुत प्रज्ञापा-रमिता अनुसरेशं कौक्रिक विद्या चंदुत प्रज्ञापारमिता असमेशं कौजिक विचा बद्त प्रज्ञापारमिता अधमयमेथं कौजिक यद्त प्रज्ञापारमिता॥ तत्क्कस्य हेताः । अत्र हि कौष्टिक विद्यार्था श्रिच-क्रुजपुत्री वा कुलदुदिता वा नात्मयावाधाय चेतयते न परवाशभाय चेतयते नो भयवासधाय चेतयते। श्रव हि कौजिक विद्यार्था जिचमाची ने।धियत्नो मदायत्नोऽनुसरां यग्यक्-बन्दोधिमभिवंशोत्स्ते बर्चप्रज्ञानश्च प्रतिखर्सते । तेन बोऽनुत्तरां सम्बक्षमोधिमभिमन्षुध सर्वेषवानां चित्तानि खबसेकियिथिति ॥ तत् कथा हेता:। श्रव दि कौतिक विद्यार्था श्रिचमाणया वेशियलया भदायलयः व तत् किञ्चिद्सि यत्र प्राप्तं वा न जाता-स्ततं वा स्थात्तस्थात् सर्वज्ञज्ञानिमत्युच्यते ॥ त्रयमि कौणिक तेन कुखपुर्वेष वा कुखदुहिचा वा बृष्टधार्थिको मुखः परिव्यहीता भवि-व्यति च इसां प्रज्ञापारमितासुद्रुचीस्वति धारियव्यति वाचिय्वति पर्य्यवास्यति प्रवर्त्तिययति देशियश्वस्यु वदेन्यस्युदेन्यति साध्यास्यति॥ पुनरपरं कौशिक यत्रेयं प्रज्ञापारिकता श्रमाश्री खिखिला पुस्तक-

गतां ज्ञला पूजापूर्वेङ्गमं खापियला न सक्तरिखते नेार्गदीखते न धार्यियते न वाचिययते न पर्यवाखते न प्रवर्भयियते न देश-विखते नेपदेच्यते नेद्देच्यते न खाधाखते न तत्र कौन्निक सवार्गा मनुखी वा प्रमनुखी वा प्रवतारार्थिकाऽवतारगवेखवतारं सास्वते खापियता पूर्वकर्षाविपाकं॥ इममपि स कौ प्रिक कुलपुनो वा कुल-दुहिता वा दृष्टधार्मिकं गुणं परिग्रहाति॥ पुनरपरं कौजिक तद्य-थापि नाम ये बोधिमण्डगता वा बोधिमण्डपरिसामन्तमता<sup>(१)</sup> वा बोधिमण्डाभ्यान्तरगता वा बोधिरजमूलगता वा मनुख्या वा श्रम-नुष्या वा तिर्थ्यग्योनिगतानपुपादाय<sup>(१)</sup> यावस ते प्रका मनुष्येर्वा त्रमनुर्थेवी विषेठियतुं वा व्यापादियतुं वा त्रावेत्रियतुं वा स्थाप-विला पूर्वकर्षविपाकं ॥ तत्कच्य हेतीः । तत्र द्वातीतानागतप्रत्यु-त्पन्नासायागता अर्चनः सम्यक्षम्बुद्धा अभिसमुद्धा अभिसंभोत्समी त्रभिषम्धने च ये सर्वसवानामभयमदैरमनुवासं प्रभाक्यिकः प्रकात्रयमि(१) ॥ एवमेव कौन्निक यच जुखपुची वा जुखदुहिता वा इमां प्रज्ञापारमितासुद्**गडीस्थति धार**यिखति वाचयिस्यति पर्यवाप्स्रित प्रवर्णिययति देशशियागुपदेस्यत्यदेस्यति साधास्रित तत्र हि कौ प्रिक सला न प्रका मनुष्यें प्रमनुष्यें विहेठियतुं वा व्यापाद्यितुं वा श्रावेशयितुं वा स्वापयिता पूर्वकर्मविपाकं॥ तत्कस्य हेतोः। श्रमयैव हि कौजिक प्रज्ञापारमितया पृथिवीप्रदेशः

<sup>(</sup>१) बोधिमखपरिसामखगता इति ग॰।

<sup>(</sup>२) तिर्थायोगिगता वा नप्यपादाय इति ग॰।

<sup>(</sup>३) ग॰ पक्तके प्रकाणयन्तीतिपाठी न विद्यते।

सत्तानां चैत्यभ्रतः कतो वन्दनीयो माननीयः पूजनीयोऽर्चनीयो-ऽपचायनीयः सत्त्वरणीयो गुरुकरणीयस्त्राणं ग्ररणं स्वयनं परायणं कतो भविष्यति तचोपगतानां सत्तानां॥ इममपि स कौशिक कुस-पुत्रो वा कुस्रदुदिता वा दृष्टधार्मिकं गुणं परिग्रहाति॥

एवसुको क्रको देवानामिन्द्रो भगवनामेतदवीचत्। यो भगवन् कुलपुन्नो वा कुलदुहिता वा दमां प्रशापारिमतां लिखिला पुन्नकार्गा कला खापयेदेनाञ्च दियाभिः पुष्पधूपगन्धमास्त्रविले-पनकूर्षचीवरक्तन्नध्वअधण्डापताकाभिः समनाच दीपमालाभिवंड-विधाभिञ्च पूजाभिः सत्त्रुर्याद्गृहकुर्यात् मानयेत् पूजयेदर्षयेदप-चायेत्। यञ्च तथागतस्त्राहितः सम्यक्षम्बुद्धस्य परिनिर्द्वतस्य अरीराणि स्त्रपेषु प्रतिष्ठापयेत् परिग्रह्मीयाद्धारयेदा तांच्य<sup>(१)</sup> तथेव दियाभिः पुष्पधूपगन्धमास्त्रविलेपनचूर्णचीवरक्तन्नध्वजध्वापताकाभिः सम-नाच दीपमालाभिवं इविधाभिञ्च पूजाभिः सत्त्रुर्यादु हक्तुर्यात् मानयेत् पूजयेदर्षयेदपचायेत्। कतरस्त्रयोः कुलपुत्रयोः कुलदुहि-भोवां बद्धतरं पुष्यं प्रस्वेत्॥

एवसुको भगवान् शकं देवानामिन्द्रसेतद्वो चत्। तेन हि कौ जिक लामेवाच प्रतिप्रच्छामि। यथा ते चमते तथा व्याकुर्थाः। तत् किं मन्यचे कौ शिक योऽयन्तयागतस्यार्चतः सम्यक्यमृद्धस्य सर्व-श्वतात्मभावोऽभिनिवर्त्तितः स कतमस्यां प्रतिपदि शिवमापेन तथागतेनार्चता सम्यक्यमृद्धेनानुत्तरा सम्यक्यमोधिः सर्वज्ञता प्रति-स्वश्वाः॥

<sup>(</sup>१) धारयेडान्तां च इति ख॰।

एवसुने बन्नो देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्वोचत्। इचैव भगवन् भगवता प्रज्ञापारमितायौ जिन्नमाणेन तथागतेनार्चता सम्यक्यसुद्धे-नासुत्तरा सम्यक्यम्बोधिः सर्व्यज्ञता प्रतिबन्धाऽभिसम्बद्धाः॥

भगवागाइ। तसात्तर्हि कौणिकानेना (१) साभावश्वरीरप्रति-क्रभेन तथागतस्वधागत इति मंखां गच्छति । मर्वेज्ञतायःन्त् प्रतिसञ्चायां तथागतस्तथागव इति मंखां गच्छति । येयं कौ जिक सर्वेज्ञता तथागतस्यार्हतः सन्यक्यम्बद्धस्य प्रज्ञापारमिता निर्जातेषा । एव च कौष्रिक तथागतस्थात्मभावगरीरप्रतिसमः प्रज्ञापार्मिता-पायकौत्रख्यनिर्जातः सन् सर्वेजज्ञामात्रयभ्रता भवति। एवं च्यात्रयं निश्चित्य सर्व्यज्ञज्ञानस्य प्रभावना भवति बुद्धज्ञरीरप्रभावना भवति धर्षाप्ररीरप्रभावना भवति गंघप्ररीरप्रभावना भवतीति॥ एवं सर्वेद्य-शानहेतुकोऽयमात्मभावगरीरप्रतिलक्षः सर्वश्वशानाश्रयसृतलात् सर्व-यलानाञ्चेत्यभूतो वन्दनीयः सत्करणीयो गुरुकरणीयो माननीयः पूजनीयोऽर्चनीयोऽचायनीयः संष्टन्तो भवति॥ एवच्च मम परिनि-र्द्धतस्थापि सत एषां प्रतीराणां पूजा भविस्थति॥ कौणिक यः कञ्चित् कुलपुत्रो वा कुलदुहितावा इसां प्रज्ञापार-मितां चिखिला पुस्तकगतां वा कला खापयेदेनाञ्च दिखाभिः पुष्पभू पगन्धमास्य विलेपनचूर्षं चीवर्ष्क् सध्यजघष्टापताकाभिः सत्कु-र्याद्गुरुक्यांत् मानयेत् पूजयेदर्चयेदपचायेत्। त्रयमेव कौष्रिक तथाः कुलपुत्रयोः कुलदु हिचोर्वा बक्ततरं पुष्यं प्रसर्वेत् ॥ तत्कस्य-हेतोः। सर्वेज्ञज्ञानस्य दि कौंशिक तेन कुलपुत्रेण वा कुखदुदिया-

<sup>(</sup>१) कौ शिक नानेन इति ख॰।

वा पूजा कता भविर्यात यः कुषपुत्रो वा कुष्यंदृहिता वा रष्ट्र प्रज्ञापारमितायां खिस्यमानायां पुस्तकगतायां वा सत्कारं गुरुकारं माननां पूजनामर्चनामपचायनां पूजाच विविधां कुर्याद्यमेव तता बद्धतरं पुष्यं प्रस्वेत्॥ तत्कस्य हेताः। सर्व्यज्ञानस्य दि कौत्रिक तेन पूजा कता भविष्यति यः प्रज्ञापारमिताये पूजां करिष्यति॥

एवसुके अको देवानासिक् भगवन्तसेत्वोचन्। य दसे
भगवन् जामूदीपका मनुष्या दमां प्रज्ञापारसितां न सिख्यमित
ने व्याद्यायिक्त न धारिययिक्त न वाचिययिक्त न पर्यवाद्यमित
न प्रवर्त्ताययिक्त न देव्ययिक्षित्त ने।पदेच्यिक्त ने।देव्यक्ति व
स्वाध्यास्थित्त न देव्ययिक्षित्त ने।पदेच्यक्ति ने।देव्यक्ति व
स्वाध्यास्थित्त ताश्चेनां प्रज्ञापारसितां पुष्पधूपगत्ममास्थविष्ठेपनपूर्वचीवर क्रम्भव्यव्यापताकाभिः समन्ताच दीपमास्वाभिवं क्रविधाभिश्च पूजाभिनं सत्करियक्ति न गुरुकरियक्ति व मानियस्थित्त
न पूज्यययिक्ति नार्चिययिक्ति नापनायिक्षित्ति किं नु ते भगवन् व
ज्ञास्यक्ति एवं महार्थिका भगवतीका प्रज्ञापारिमतायाः पूजा क्रता
भविष्यतीति किं नु ते भगवन् न वेत्सिक्ति एवंमहानुष्रसा एवंमहाक्रसा एवंमहाविपाका भगवतीका प्रज्ञापारिमतायाः पूजा क्रताभविष्यतीति। न च ते वेद्यियक्ति उत्र ज्ञास्यक्ति वेत्स्रिक्त वेद्यिव्यक्ति न च पुनः श्रद्धास्थिक्ति ॥

एवसुक्ते भगवान् प्रकं देवानामिन्द्रसेतदवोषत् । तत्किं सन्यसे कौ-ष्रिक कियन्त्रको जाम्बूदीपका सनुष्या ये बुद्धेऽवेत्य प्रसादेन समन्वागता ये धर्मीऽवेत्य प्रसादेन समन्वागता ये संघेऽवेत्य प्रसादेन समन्वागताः॥ एवसुके श्रको देवानामिन्द्रो भगवन्तसेतदवोषत्। श्रन्यकाद्रो भगवन् जाम्बूदीपका मनुष्या चे बुद्धेऽवेत्य प्रसादेन समन्वागता चे धर्मीऽवेत्य प्रसादेन समन्वागता चे संघेऽवेत्य प्रसादेन समन्वागताः॥

एवसुक्ते भगवान् प्रकं देवानामिन्द्रमेतदवीचत् । कौजिकैवमेतत्। श्रस्पकास्ते जाम्बूदीपका मनुखा ये बुद्धेऽवेत्य प्रसादेन समन्वागता ये धर्में अवेश्य प्रसादेन समन्वागता ये संघे अवेश्य प्रसादेन समन्वागताः । तेभ्यः कौषिक श्रुल्पेभ्योऽस्पतरकास्ते ये श्रोतत्रापत्तिपत्तं प्राप्नुवित्त ततः सक्तदागामिपत्तसमनागामिपत्तं। तेभ्योऽप्यस्पेभ्योऽस्पतरकास्ते चेऽईन्वं प्राप्नुवन्ति । तेभ्योऽप्यस्पेभ्योऽस्प-तरकास्ते ये प्रत्येकवोधि साचात्कुर्विना। तेभ्याऽप्यस्पेभ्योऽस्पतर-कास्ते चेऽनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ चित्तान्यत्पादयन्ति। तेभ्योऽप्यस्पे-भ्याऽन्यतरकासी येऽनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधौ वित्तान्युत्याद्य तं चित्ता-त्यादं रंडयन्ति । तेभ्योऽप्यस्पेभ्योऽस्पतरकासी येऽनुत्तरायां सम्यक-ममोधौ चित्तान्यत्पाद्योपष्टंदियला चारअवीर्था विदरन्ति। तेभ्यो-उष्यक्षेभ्योऽक्षतरकास्ते ये प्रज्ञापारमितायां ये।गमापद्यन्ते । तेभ्या-ऽष्यस्येभ्योऽस्पतरकास्ते ये प्रज्ञापारमितायाञ्चरन्ति । तेभ्योऽष्यस्येभ्येा-उल्पतरकास्ते ये प्रशापारमितायां चरन्ता घटमाना श्रविनिवर्त्त-नीयायां बोधिसत्त्वभूमाववतिष्ठन्ते । तेभ्येऽप्यक्येभ्योऽक्यत्रकास्ते ये प्रशापार्मिताचाञ्चरन्तो घटमाना अनुत्तरां सम्यक्सम्बोधमभिसंभो-स्यन्ते। तेभ्येऽप्यन्येभ्योऽन्यतर्कास्ते ये प्रज्ञापारमितायाञ्चरन्ते। घटमाना त्रनुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसम्बुध्वन्ते॥ ते ते कौन्निक बोधियत्वा महायता ये त्रविनिवर्त्तनीयायां बोधियत्वसमी स्थिता त्रनुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिसम्बुधान्येषामधासयसम्बनानां सुसपु-

त्राणां कुखद्दिवणञ्च प्रज्ञापारमितायां जिलमावानां घटमानानां प्रज्ञापारमितासुपदिशन्ति चोह्शिन्ति। ते चोद्ग्रहन्ति धारयन्ति वाचयन्ति पर्यवाप्नुवन्ति प्रवर्त्तयन्ति खपदेश्रयन्युपदिश्रन्युद्धिशन्ति खाध्यायन्ति तां चैनां प्रज्ञापारमितां पुष्पैर्धूपैर्गन्धैर्माखैर्विलेपनैसुर्धे-र्वस्त्रेश्वजेर्घण्टाभिः पताकाभिः समनाच दीपमासाभिवेत-विधाभिञ्च पूत्राभिः सत्कुर्व्यन्ति गुद्दकुर्व्यन्ति मानयन्ति पूत्रयन्य-र्चयन्यपचायन्ति॥ सन्ति खलु पुनः कौन्निकाप्रमेया ऋषंख्येयाः सला ये बेाधिवित्तसुत्पादयित बेाधिवित्तसुत्पाद्य बोधिवित्त-मुपटंच्यन्ति बोधिचित्तमुपटंच्यिता बोधाय चरन्ति । तेवां खल् पुनः कौ विकाप्रमेयाणामधंस्येयानां सवानां बोधाय चरता यद्येको वा दौ वाऽविनिवर्त्तनीयायां बोधिसत्तभ्रमाववितिष्ठेयातां॥ तत्कस्य हेती: । दुरभिसमावा हि कौश्रिकानुत्तरा सम्यक्सम्बोधिई-कुमीदेशिनमलेशीनचित्तेशीनमंत्रीशीनाधिमुक्तिकेशीनप्रज्ञैः । तस्मात्तर्हि कौ मिक कुल पुत्रेण वा कुल दुहिना वा चित्र द्वारात्तरां यम्बक्यम्बोधिमभियम्बोद्धुकासेन द्रयसेव प्रज्ञापारमिता ऋभीह्यूं श्रोतचा उद्ग्रहीतचा धारचितचा वाचितचा पर्यवाप्तचा प्रवर्क्तिया देवितयोपदेष्टयोद्देष्टया खाधातया परिप्रष्टया॥ तत् कस्य हेताः । तथा हि स एवं ज्ञास्थिति श्रव प्रज्ञापार-मितायां तथागतोऽर्दन् सम्यक्यमुद्धः पूर्वः बोधिसत्तवर्थाञ्चरन् विचितः। त्रसाभिरयत्र विचित्रयमेषोऽसाकं वास्ति। तिष्ठतो वा कौ जिक परिनिर्शतस्य वा तथागतसार्दतः सम्यक्यम्बद्धस्य बोधिसन्त-र्भश्चासतीः प्रज्ञापार्गमितीव प्रतिधर्म्तथा॥ तस्मात्तर्ष्टि कौ मिक यः कश्चित्

कुलपुत्तो वा कुलदुहिता वा तथागतस्तार्हतः सम्बन्धानुद्वस्य परिनिर्शतस्य पूजाये कोटिशः सप्तरत्नमयांस्वयागतधातुगभाग् सूपान् कारयेत् कारियता च तान् यावक्जीवं दिस्यैः पुष्पैर्दिस्यैर्भन् स्वेदिस्यैर्भास्त्रीदिस्यैर्विसेर्विसेर्येश्वेदिस्यैर्भेर्दिस्यैर्भेर्दिस्येर्भेर्दिस्यैर्भेर्दिस्यैर्भेर्दिस्यैर्भेर्दिस्यैर्भेर्मेर्दिस्येर्भेर्दिस्येर्भेर्दिस्येर्भेर्दिस्येर्भेर्मेर्दिस्येर्भेर्मेर्भेर्दिस्याभिः प्रताकाभिः समन्तास दिस्ये (१)दिपमासाभि-वैक्रविधाभिस्य दिस्याभिः पूजाभिः सत्तुर्याद्गृदतुर्यात् मानस्येत् पूज्यस्वेद्यस्यायेत् तत् विं मन्यसे कौशिकापि न स कुलपुत्तो वा कुलदुहिता वा ततो निदानं बक्षपुत्वं प्रसवेत् ॥

मक्र पार। वज्र भगवन् वज्र सुगत॥

भगवानाइ। त्रतः स कौशिक कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा वज्ञतरं पुष्णं प्रस्वित य इमां प्रज्ञापारमितामभित्रइधदवकत्त्रय-त्रिसुच्च प्रस्त्रचित्तो बोधाय चित्तसृत्पाद्याध्यास्यतः प्रशुवादुद्-रहीयाद्धारयेदाचयेत् पर्य्यताप्रयात् प्रवर्त्तयदेदेश्रयेदुपदिशेदुद्शित् खा-ध्यायेत् परेभ्यस्च विखरेण संप्रकाशयेदर्थमस्या विद्युप्यात्मनशाऽत्त्रवेतेत वधाधिकया च प्रज्ञयाऽच परिमीमांसामापद्येत । त्रभाशः पुस्तकगता-मिष कला धारयेत् स्थापयेत् सद्धर्मचिरस्थितिहेतामा बुद्धनेत्रीस-सुद्धदेशे भ्रत्या सद्धर्मान्तर्द्धानं बोधिसन्त्रानां महासलानाञ्चानुग्रहेष-संद्यार छते। भवित्यति नेव्यवेकस्थोनेत्॥ ताईनां प्रज्ञापारमितां सन्दु-र्याद्गुद्दुर्थात् मानयेत् पूज्यदेद्यदेपचायेत् पुष्णेधूपैर्गन्भेमांस्येवित्रे-प्रश्चेत्रवेकिकेवित्राभः पताकाभिः समन्ताच दीपमाचाभिः वज्ञविधाभित्य पूजाभिः पूज्यदेदयमेव ततः स कौश्विक कुलपुत्रो वा कुल-

<sup>(</sup>१) दिवाभिरिति पाठः साधुः।

भन त्राह। वज्र भगवम् वज्र सुगत॥

भगवानाइ। श्रतः य कौष्ठिक कुसपुत्रो वा कुसदुदिता वा वज्जतरं पुद्धं प्रयवित य दमां प्रज्ञापारमितामभिश्रद्द्धद्वकच्य-यन्नधिसुच्च प्रयन्नचित्तो बोधाय चित्तसृत्पाद्याध्याययतः प्रयुचादुद्-यन्नधिसुच्च प्रयन्नचित्ते वर्षवाप्रयात् प्रवन्तयेद्देश्रयेदुपदिश्रेदुद्दिश्रेत् स्वाध्यायेत् परेभ्यस्य विस्तरेण मंप्रकाश्रयेद्धंमस्या विद्युचात्रानमाऽन्य-वेचेतं यथाधिकया च प्रज्ञया श्रव परिमीमांसामापद्येत । श्रन्तश्रः पुस्त-कगतामि कला धारयेत् स्वापयेत् मद्धर्शंचिरस्थितिहेतोमां बुद्धनेत्री-समुच्छेदो भ्रत्या सद्धर्मान्तद्धांगं बोधिमन्तानां महास्त्रानां चानुग्रहोप संहारः स्रतो भविष्यित नेत्र्यवैक्छेनेति॥ ताद्येनां प्रज्ञापारमितां सत्कुर्व्याद्गुद्दकुर्व्यात्मानयेत् पूत्रयेदच्येदपचायेत् पुष्पेर्धूपैर्गन्धेमांस्थी-विस्तपनेसूर्वेविन्दीन्कन्तर्भक्षंश्रेष्ट्याभः पताकाभः समन्ताच दीप-भासाभः वज्जविधाभिस्य पूजाभः पूज्यदेद्यसेव ततः स कौष्ठिक कुष्णपुत्ती वा कुष्णदुष्टिता वा वज्जतरं पुष्णं प्रस्वित ॥ तिष्ठत खु पुनः कौ शिक श्रयं जम्मूदीपः सप्तरत्ममयानां तथागतधातुगभाणां खूपानां परिपूर्षः। सचेत् कौ शिक यावन्तयातुर्महादीपके लें। कधातौ सर्व-सलाक्षेषामेकैकः सलः एकैकं सप्तरत्ममयं तथागतधातुगभें खुपं कार-चेन्तस् यावज्जीवं दिखैः पुष्पे दिखै धूंपे दिखै गे श्रे दिखे भी खै दिखै सूर्षे दिखै ने वैक्ति दिखै प्रके हिंदे धे भी दिखै भी खे दिखै मान्या विद्याभिक्ष स्वामान्य दिखदीपमालाभिक विधानिस्य दिखानिः पूजानिः सत्कुर्याद्गुद-खुर्यात् मान्येत् पूजयेद चेयेदपचायेत् तत् किं मन्यमे कौ शिक श्रिप तु ते सर्वस्ताक्षतो निदानं वज्जपुष्यं प्रस्तेयः॥

शक्त प्राइ। वड भग्वन् वड सुगत॥

भगवानाइ। श्रतः स कौशिक कुखपुक्तो वा कुखदुहिता वा वक्ततरं पुछ्यं प्रसवित य दमां प्रज्ञापारिमतामिभश्रद्ध्यदेवक ब्ययन्निधसुख्य प्रसन्निक्तो ने धाय चित्तसुत्पाद्याध्यास्यतः ग्रृण्यादुद्ग्रहीया-द्वारयेदाचयेत् पर्यावाप्रयात् प्रवक्तयेद्देश्रयोदुपिदश्चेद्दृद्दिश्चेत् खाध्यायेत् परेभय्य विखरेण संप्रकाश्ययेद्ध्मस्या विद्युयान्त्रनसाऽस्ववेचेत यथाधिकया च प्रज्ञयाऽच परिमीमांसामापद्येत । श्रन्तशः पुद्धक-गतामि कला धारयेत् खापयेत् सद्धर्माचरित्वतिहेतोमा बुद्धनेची-ससुक्केदो भ्रत्ता सद्धर्मान्तर्द्धानं वोधिसत्तानां महासत्तानां चानुग्रहोप-संहारः कतो भविष्यति ने श्र्यवेक्त्येवित्ता ताः ताः स्वापारिमतां सत्तुर्थाद्गुद्दुर्थात्मानयेत् पूज्ययेद्चियद्यचायेत् पुत्र्येधूपैर्गन्धेर्मास्थी-विलेपनैश्चुर्वेवित्त्वेक्त्वेक्वं केर्धण्याभः पताकाभः समन्ताच दीपमाला-भिवेक्वविधाभिश्च पूजाभिः पूजपेद्यसेव ततः स कौश्वक कुखपुत्रो

वा कुसद्धिता वा ततो निदानं वज्ञतरं पुष्णं प्रस्वति । तिष्ठमु खलु पुनः कौन्निक चातुर्महादीपके लोकधातौ सर्वस्वा वावमाः कौन्निक साइले चूडिकायां लोकधातौ सर्वस्वाखेषानेकैकः सव एकैकं सप्तरक्षमयं तथागतधातुगभें खर्णं कारयमञ्ज वावच्छीवं दियोः पुन्महिंयीर्धूपैदिंथीर्गभीदिंथीर्मालीदिंथीर्विलेपनैदिंथीयूर्वे दिंथीर्वस्तिर्दिथी-म्क्निदिंथीर्ध्वेजिर्दिथाभिर्ध्वाभिर्दिथाभिः पताकाभिः समन्ताख दीपमालाभिर्वज्ञविधाभिञ्च पूजाभिः सत्कृर्याद्गुहकुर्यात् मान-येत् पूज्ययेदर्चयेदपचायेत् तत् किं मन्यसे कौन्निक श्रपि स सर्व-सवासतो निदानं वज्जपुष्णं प्रसवेयुः॥

शक श्राष्ट्र । वज्र भगवन् वज्र सुगत् ॥

भगवानाइ। त्रतः स कौशिक कुलपुत्रो वा कुलदुदिता वा वज्जतरं पृष्टं प्रस्वति य दमां प्रशापारिमतामिभत्रद्धदवकस्पयन्नधिमुच्य प्रसन्नित्तो बोधाय विन्तमृत्पाद्याध्यास्यतः द्रणुयादुह्द्वीयाद्धारयेदात्रयेत् पर्य्यवाप्त्रयात् प्रवर्त्तयेदेश्वयेदुपदिशेदुद्दिशेत्
खाध्यायेत् परेभ्यय विस्तरेण सम्प्रकाश्रयेदर्थमस्या विवृणुयात्
मनसाऽन्ववेचेत यथाऽधिकया च प्रश्चयाऽच परिमीमांसामापद्येत ।
त्रान्तशः पुस्तकगतामिष कला धारयेत् स्वापयेत् सद्धर्भविरस्थिति—
देतोसी बुद्धनेत्रीसमुक्षेदोऽभ्रमा सद्धर्मान्तद्धानं बोधिसन्नानां
महासलानां चानुग्रद्दोपसंदाः कतो भविस्यति नेत्र्यवेकस्थेनेति ।
ताद्येनां प्रश्चापारिमतां सत्कृर्यादुद्कुर्य्यात् मानयेत्पूजयेदर्चयेदपत्तावेत् पुत्रीर्धुपैर्गन्भेर्मास्थैर्विलेपनैस्थूर्वैवित्तैम्क्क्षेर्धजर्षप्राभिः पताकाभिः
समन्नाच दीपमाद्याभिवंक्षविधाभिस्य पूजाभिः पूज्यदेद्यमेव ततः स

कौकित कुक्षपुत्रों वा कुलदुहिता का ततो निहानं वक्रतरं पृष्धं प्रथति ॥ तिष्ठमु खलु पुनः कौक्रिक साइक्षे पूड़िकायां लेकिधाती वर्क्षयला यावमाः कौशिक दिसाइक्षे मध्यमे लोकधाती वर्क्ष-सवास्त्रों सेक्ष्यं प्रथानिक्ष्यः सल एकेकं धत्ररत्नमयं तथागतधातुगर्भं खरणं कारयेत् तथ यावक्षीवं दिखेः पृष्पेदिंखेर्धुपेदिंखीर्गन्धेदिंखीर्माकी-दिखीर्विलेपनैदिंखीर्कुर्वेदिंखीर्म्क्षिनेदिखीर्माकी-दिखीर्विलेपनैदिखीर्कुर्वेदिखीर्म्क्षिनेदिखीर्माकी-दिखीर्विलेपनिर्दखीर्म्क्षिः पत्राकाभः समन्ताच दिखदीपमालाभिवंक्षविधाभिच दिखाभिः प्रजाभिः सल्कुर्यादुद्खुर्यात् मानयेत् पूज्यदेक्षेवेदपचायेत् तत् किं मन्यमे कोशिक अपि न ते सर्वधलाक्षातो निदानं वक्षपुद्धं प्रस्वेयः ॥

ग्रक त्राइ। वक्त भगवन् बक्त सुगत्॥

भगवागदः। त्रतः य कौजिक कुखपुत्तो वा कुखपुत्ता वा बक्षतरं पुद्यं प्रववति च इमां प्रज्ञापारमितामभित्रद्वधदवकस्ययमधिकुष्य प्रधनिष्ता वोधाय वित्तसुत्पाद्याध्यासयतः प्रदुण्यादुद्यद्वीयाद्वारयेदापयेत् पर्यवाप्त्रयात् प्रवर्त्तयेद्वे प्रयेद्विदे दुद्विते खाध्यायेत्परभ्येत्र विसारेण सम्प्रकामयेदर्यमस्या विष्ठणुत्रात् मनसाऽत्यवेचेत व्याधिकवा च प्रज्ञवाऽच परिमीमांसामापद्येत । प्रज्ञञ्जः
पुक्षकगतामपि स्त्रवा धारयेत् स्थापयेत् यद्वर्याचिरस्थितिहेतोमाः
बुद्धनेत्रीससुत्त्वेदो अन्त्रा सद्वर्यान्तर्द्वानं वोधिसन्त्रानां मद्दास्त्रानाञ्चानुग्रद्वोपमंद्यारः स्त्रतो भविस्यति नेत्र्यवैक्क्येनेति। ताञ्चेनां प्रज्ञापारमितां वत्तुर्वाद्वदुर्व्यात् मानयेत् पूज्यदेर्ववेदप्रचायेत् पुत्रीधूर्विर्गर्व्यां स्वाद्विद्विद्यां स्वाद्वानः प्रज्ञाविद्यां स्वाद्वानः प्रविद्यां स्वाद्वानः प्रज्ञाविद्यां स्वाद्वानः स्वाद्वानः स्वाद्वानः प्रज्ञाविद्यां स्वाद्वानः स्वाद्वानः प्रज्ञाविद्यां स्वाद्वानः स्वाद्वानिः स्वाद्वानानिः स्वाद्वानिः स्वाद्वानः स्वाद्वानिः स्वाद्वानिः स्वाद्वानिः स्वाद्वाने स्वाद्वाने

नाच दीपमासाभिर्व प्रतिशिष्ट प्रजािभः प्रजािव समित ततः स कौ तिक कुसपुत्रो वा सुसद्दिता वा ततो निदानं वज्जतरं पुष्यं प्रन-वित ॥ तिष्ठमा खसु पुनः कौ तिक दिमादस्ते मध्यमे सोकधातौ सर्व्यस्ता यावमाः कौ तिक विशादसमद्दासादस्ते सोकधातौ सर्व्य-सत्तास्तेवासेकैकः सत एकैकं सप्तरत्नमयं तथागतधातुमभें स्त्रपं कारस्त्रस्य बावक्रीवं दिशैः पुष्पैदिशिर्धृपैदिशीर्गक्षे दिश्चिमास्पैदिशै-सूर्वे दिश्चैक्से दिश्चैम्क्से दिश्चै ध्वेजे दिश्चामिष्टा भिर्दिश्चामिः प्रताका-भिः समनाच दिश्वदीपमासाभिर्व प्रतिश्चि दिश्चामिः प्रजािमः सत्त्रस्थाद्ग दसुर्थात् मानयेत् प्रजावदर्षयेदपचायेत् तत् किं मन्त्रसे कौ तिक त्रपि न ते सर्वस्तासतो निदानं वस्त्रपुष्टं प्रववेयः॥

अक्र आह्य। वज्र भगवन् वज्र सुगत्॥

भगवागाह । त्रतः स कौ किक जुलपुक्तो वा कुलदुहिता वा वक्ततरं पुद्धं प्रस्तित य दमां प्रज्ञापारमितामिश्रम् ध्रद्धवकक्पयन्न धिसृष्य प्रस्ति विकास चित्तसुत्पाद्याध्यास्यतः ग्रहणुयादुतृ की याद्धारये-दाच्येत् पर्यवाप्तु यात् प्रवक्तये हे ग्रये दुवि भेदु हि भेत् स्वाध्यायेत् परे-स्वयं विकारेण सम्प्रकाजये दर्धमस्या विहणुयात् मनसा अववे नेत वधा-धिकसा च प्रज्ञया उच्च परिमीमां सामापयेतः । त्रक्त्यः पुस्तकगतामि स्वया प्रज्ञया उच्च परिमीमां सामापयेतः । त्रक्त्यः पुस्तकगतामि स्वया प्रज्ञया उच्च परिमीमां सामापयेतः । त्रक्त्यः पुस्तकगतामि स्वया प्रज्ञयो विश्वस्तानां महासलानाः चात्रग्रदे पर्या पद्धां विश्वस्तानां महासलानाः चात्रग्रदे परं हतो भविष्यति नेत्र्य वैक्तये के स्वयो प्रज्ञयो प्रज्ञापारिमतां सत्स्र्या द्र्ये प्रज्ञयोत् मानयेत् प्रज्ञये दर्धे सेत्रस्त्री प्रज्ञयोत् मानयेत् प्रज्ञये दर्धे सेत्रस्त्री प्रज्ञयोत् मानयेत् प्रज्ञये दर्धे सेत्रस्त्री स्वयं प्रज्ञयोत् स्वयं विकार्णिः समका स्त्रिका स्वयं स

र्वज्ञविधाभिद्य पूजाभिः पूज्यवेदयमेव ततः स कौन्निक कुसपुत्रो वा कुषदुहिता वा ततो निदानं बडातरं पुद्धं प्रस्वति॥ तिष्ठम् सबु पुनः कौष्रिक विषाइस्रमहाषाइसे सोकधातौ पर्व्यवता येषामेकैकः सल एकैकं सप्तरत्नमयं तथागतधातुगभें खुपं कारयेत्तञ्च यावक्जीवं पुष्पभूपगत्थमास्यविसेपनचूर्षचीवरस्क्रस्थनघष्टापता-काभिः यमन्ताच दीपमाखाभिर्वेक्चविधाभिञ्च पूजाभिः सत्तु-र्याद्गुस्तुर्यात् मानयेत् पूजयेदर्चयेदपनायेत्। येऽपि नेचित् कौत्रिक विवादसमहावादसे लोकधातौ यलाः यचेत्पुनसी वर्षे भ्रपूर्वाचरमं मातुम्बनमाताभावं प्रतिस्त्रभेरम् परिकस्पसुपादाय तत एकैकः सतः एकैकं सप्तरस्रमयं तथागतभातुगभें स्ट्रपं कारये-देके कञ्च मलसान् सर्वान् स्नूपान् कारयेत् कारयिला चतान् प्रतिष्ठाण कर्षा वा करणविश्वेषं वा सर्ववादीः धर्वगीतैः सर्वमृतीः मर्चत्रर्थताड़ावचरैर्दिथे: मर्चपुष्पै: मर्चग्रदे: मर्चगर्थे: मर्चगर्थे: यर्कवित्रेपनैः यर्कपूर्णैः यर्कवस्त्रैरियाभिः यर्कस्त्रभ्रधमध्यमप्रापता-काभिः यमनाच यर्वदीपमाजाभिवं इविधाभिश्व दिव्यमात्वि-कीभिः सर्वपूजाभिः सत्कुर्याद्गुक्कुर्यात् मानयेत् पूजयेदर्चये-इपचायेत्। एतयैवंद्भपया पुष्यित्रयया ते धर्मे सलासानप्रमेया-नसंख्येयान् सूपान् प्रतिष्ठाप्य एवंइपां पूजां कारयेयुः तत् किं मन्यसे कौशिक श्रिपि तु ते सर्वे सला सतोनिदानं बद्घपुर्छ प्रमवेयुः॥

ग्रम श्राइ। यज भगवन् बद्ध सुगतः॥ भगवानाइ। श्रातः स कौणिक कुसायुत्रो वा कुसायुहिता वा बक्रतरं पुश्चं प्रववित व इमां प्रक्षापारिमतामिभम् इधदवकस्थवस्थि
सुच्च प्रवस्तिनो बोधाय विस्तुत्पाद्याध्यासयतः प्रमुवादुद्र्यइथियद्वारयेदाचयेत् पर्य्यवाप्त्यात् प्रवर्त्तयेद्दे प्रययेद्द्रपदि हेद्दे हेत् त् स्थाध्यायेत् परेभ्यः विस्तरण सम्प्रकाष्त्रयेद्दं प्रययेद्द्रपत्रयात् मनसा
प्रस्तवेकेत यथाधिकया च प्रज्ञायाऽच परिमीमांसामापद्येत । चन्त्रप्रः
पुस्तकगतामपि कला धारयेत् स्थापयेत् सद्धर्याचरिस्तितिहेतोमा
बुद्धनेचीससुच्छेदो भ्रत्या सद्धर्यामार्द्धानं बोधिसलानां मद्यासलानां
चात्रपद्योपसंहारः कतो भविस्यति नेच्यवैक्छोनेति । ताच्चेनां प्रज्ञापारिमतां सत्सुर्यादुद्ध्ययात् मानयेत् पूज्ययेद्दं येद्यपत्रायेत् पुष्येधूपैगंभीमांच्येवित्तेपनेद्यूर्वेवंस्तिन्क् क्रीधंजैधंण्याभः पताकाभः समनाच
दीपमासाभिवं इविधाभिस पूजाभिः पूजयेद्यमेव ततः स कौ जिक्द
सुद्धपुत्रो वा सुसद्दिता वा ततो निदानं स्कृतरं पुष्यं प्रस्वति॥

एवसुके बको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्दे चित्। एवमेतद्भगवन्नेवमेतत् सुगत। प्रश्चापारमितां हि भगवन् सरकुर्वता ग्रह्मुर्व्वता मानयता
पूज्यता अर्चयता अपचायता कुछपुत्रेण वा कुछदुहिचा वा अतीतानागतप्रशुत्पन्ना बुद्धा भगवन्ते। बुद्धज्ञानपरिज्ञातेषु धर्व्यक्षेक
धातुव्वत्यन्ततया संखता ग्रह्मता मानिताः पूजिता अर्घिता अपचायितास्य भवन्ति। तिष्ठन्तु खखु पुनर्भगवन्तनेन पर्व्यायेण चिमाहस्यमहासाहस्य खोकधातौ सर्व्यस्ता येऽपि ते भगवन् गङ्गानदीवासुकोपसेषु चिमाहस्तमहासाहस्त्रेषु स्रोकधातुषु सर्वस्त्रास्त्र (१) एकैकः सत्त
एकैकं सत्ररक्रमयन्त्र यागतधातुगभे स्त्रपं कारयेदेकैकस्य सत्तस्त्राम्

<sup>(</sup>१) तत इति खं।

सम्बान् ख्रापान् कार्बेत् कार्बिला च तान् प्रतिष्ठाण कव्यं वा कव्याव-त्रेयं वा सर्मवाद्येः सर्वगितैः सर्वगृतीः सर्वतूर्व्यतास्ववदिवैतेः सर्वपुष्पैः मर्कथूपै: सर्वगर्की: सर्वमाखी: सर्वविश्वेपनी: सर्वक्वै: सर्ववित्ने-र्दिथाभिः सर्वेक् ऋधाजवण्डापताकाभिः समनात सर्वेदीपमाखाभि-वंज्ञविधाभित्र दिव्यमारुविकीिभः सर्वेपूजािभः सन्तुर्याद्गुद्कुर्यात् मानचेत् पूजवेदर्चचेदपचाचेत्। ऋयमेव तेभः य भगवन् सर्वसमेधः कुक्तपुत्री वा कुलदुहिता वा वक्ततरं पुष्टं प्रसवति व रमां प्रज्ञापारमितामभित्रद्धद्वकरपयम्बिसुच्य प्रसम्बन्ति बोधाय विनस्तावाधासयतः ऋणुवादुद्यकीयाङ्काचेदाचयेत् पर्यवापुचात् प्रवर्त्तचेद्देशचेदुपदिशेदुद्दिशेत् खाधाचेत् परेभ्यच विसरेण सम्प्रका-ऋयेद्र्यमसा विष्टुण्यात् मनसाऽन्ववेचेत ययाधिकया च प्रज्ञवाऽच परिमीमांसामापद्येत । श्रमात्रः पुस्तकगतामपि कला धारचेत् स्वापद्येत् यद्वर्षाचिरिक्तिवितोमी बुद्धनेषीयसुक्केदो श्रद्या यद्वर्षामार्द्धानं बो-धियत्वानां महासवानां चानुग्रहोपमंहारः कृतो भविष्यति ने श्रवैक-क्षेनेति। तां चैनां प्रज्ञापारमितां सत्कुर्यार्गुरुकुर्यात् मानचेत् पूज-चेदर्चचेदपचायेत् पुष्पैर्धू पैर्गन्धेर्मास्त्रैर्विसेपनैसूर्वेवेसी क्सीर्ध्वीर्ष्याभः पताकाभिः समन्ताच दीपमासाभिर्वज्ञविधाभिञ्च पूजाभिः पूज्येत् ॥

त्रय खबु भगवान् मनं देवानासिन्द्रमेतदवोचत्। एवमेतत् कौन्निकेनमेतत्। बड्डतरं स कौन्निक खुखपुत्रो वा खुखदुहिता वा ततो निदानं बड्डतरं पुद्यं प्रस्वति। त्रप्रमेषं स कौन्निक खुखपुत्रो वा खुखदुहिता वा ततो निदानं बड्डतरं पुद्यं प्रस्वति। त्रसंस्थेषं स कौन्निक खुखपुत्रो वा खुखदुहिता वा ततो निदानं बड्डतरं पुष्यं प्रस्वति। ऋचिन्दं व कौक्रिक कुसपुष्रो वा कुसदुदिता वा ततो निदानं यञ्जतरं पुष्यं प्रसवति । ऋतुस्थं स कौ प्रिक सुख-पुत्रो वा कुसदुहिता वा ततो निदानं बडातरं पुष्यं प्रसवति। श्रपरिमाणं य कौशिक सुखपुत्री वा सुखदुहिता वा तती निदानं बक्रतरं पुष्धं प्रसवति ॥ तत्कस्य हेतोः । प्रज्ञापार्मिता निर्जाता हि कौ जिक तथागतानामईतां सम्यक्षमुद्धानां सर्व्यज्ञता। सर्व- 🔻 ज्ञता निर्जाता च तथागतशरीराणौ पूजा। तसासर्घ कौ जिका यः जुज्रपुत्रो वा जुज्जदुहिता वा इमां प्रज्ञापारमितामभि-श्रद्धदवकव्यवस्थिमुच्य प्रमन्नचित्तो बोधाय चित्तमुत्पाद्याध्यासयतः द्भुषादुर्द्धश्रीयाद्भारयेदाचयेत् पर्यावात्रुवात् प्रवर्त्तयेदेशयेदुपदि-त्रेदुहित्रेत् खाधायेत् परेश्वय विसारेण सम्प्रकात्रचेदर्थमखा विद्वषु-वात् मनयाऽन्ववेचेत वधाधिकवा च प्रज्ञवाऽच परिमीमांवामाप-चेत । चनात्रः पु<del>चक</del>गतामपि जला धारचेत् स्वापचेत् **बहुर्य-**विरक्तितिहेतीमा बुद्धनेत्रीयसुच्छेदो अन्ता सद्धवीनार्द्धानं बोधि-मलानां महाबलानां चानुग्रहोपमंदारः क्रता भविष्यति ने अविक-कोनेति । तासीनां प्रशापारमितां मत्कुर्यार्ग्रकुर्यात् मानयेत् पूजयद्रचयद्पचायत् पुर्वेषेषूपैर्गन्धैर्मास्त्रीर्वित्तेपने सूर्वेवित्ती नक्त्रीर्ध्वजीर्घ-प्राभिः पताकाभिः यमकाच दीपमाखाभिकं इविधाभिच पूजाभिः पूज्येत् । अस्य कौन्निक पुष्याभिसंस्कारस्यामौ पूर्वकस्वयागतधा-तुगर्भः यप्तरस्रमयः ख्रपगंस्कारअपुष्शाभिगंस्कारः<sup>(१)</sup> त्रततमीमपि

<sup>(</sup>१) तथागतधातुगर्भसप्तरस्रमयक्तूपसंस्कारजपुष्याभिसंस्कारः इति समक्तपदिनिर्देशे विश्वद्वप्रयोगो भवेत्।

कवां नोपैति सदस्ततमीमपि अतसस्यतमीमपि कोटीतमीमपि कोटीअततमीमपि कोटीसस्यतमीमपि कोटीअतसस्यतमीमपि कोटीनियुतअतसस्यतमीमपि कवां नोपैति संख्यामपि कवामपि नवानामयुपमामयौपन्यमयुपनिसामयुपनिसदमपि न चमते॥

त्रथ खनु यानि तानि चलारिंग्रहेवपुत्रसम्माणि मनेण देवानामिन्हेण साईं सम्पितितानि तस्तामेव पर्वदि समिपतितान्यस्वंस्वानि मनं देवानामिन्हमेतदवोचन्। उद्ग्रहीन्य मार्ष प्रज्ञापारमितां। उद्ग्रहीत्या मार्ष प्रज्ञापारमिता। धार्यित्या मार्ष प्रज्ञापारमिता। वाचित्या मार्ष प्रज्ञापारमिता। पर्यवाप्तया मार्ष
प्रज्ञापारमिता। प्रवर्चितया मार्ष प्रज्ञापारमिता। देवितया
मार्ष प्रज्ञापारमिता। उपदेख्या मार्ष प्रज्ञापारमिता। उद्देख्या
मार्ष प्रज्ञापारमिता। खाध्यात्या मार्ष प्रज्ञापारमिता।

श्रथ खसु भगवान् जनन्देवानामिन्द्रमामन्त्रयते सा। उनुहास लं कौ जिन प्रज्ञापारमितां। धारय लं नौ जिन प्रज्ञापारमितां। वाचय लं कौ जिन प्रज्ञापारमितां। पर्य्यवानुहि लं नौ जिन प्रज्ञापारमितां प्रव-र्नाय लं नौ जिन प्रज्ञापारमितां। देशय लं नौ जिन प्रज्ञापारमितां। उपदित्र लं नौ जिन प्रज्ञापारमितां। उद्दिश्च लं नौ जिन प्रज्ञापार-मितां। खाध्याय लं नौ जिन प्रज्ञापारमितां॥ तत् नस्य हेतोः। यदा हि नौ जिन श्रसुराणामेवंद्याः ससुदाचारा जत्यत्यन्ते देवांस्त्रय-स्तिं ज्ञान् योधिययाम इति देवेस्त्रयस्तिंशैः साहुँ संग्रामयिकाम इति तदा लं नौ जिन इमां प्रज्ञापारमितां समन्वाहरेः खाध्यायेः एवन्तेषामसुराणान्ते ससुदाचाराः पुनरेवामार्डु।स्वन्ति॥ एवसुनी प्रकी देवानामिन्द्री भगवनामेतद्वीचत्। मदाविद्येषं भगवन् चंदुत प्रज्ञापारमिता । अप्रमाखेयं भगवन् विद्या चंदुत प्रज्ञापारमिता। अपरिमाखेयं भगवन् विद्या चंदुत प्रज्ञापारमिता। निद्रभरेषं भगवन् विद्या चंदुत प्रज्ञापारमिता। अनुन्तरेयं भगवन् विद्या चंदुत प्रज्ञापारमिता। असमेयं भगवन् विद्या चंदुत प्रज्ञा-पारमिता। असमसमेयं भगवन् विद्या चंदुत प्रज्ञापारमिता॥

एक्सुक्रे भगवान् क्रकं देवानामिन्द्रमेतद्वोचत्। एवमेतत् कौ-क्रिकेसेतत्॥ मदाविश्वेषं कौत्रिक चदुत प्रज्ञापारसिता । अश्रमाणेयं कौजिक विचा चदुत प्रज्ञायारिमता। अपरिमाणेयं कौजिक विद्या बदुत प्रज्ञापार्रामता । निरुत्तरेयं कौत्रिक विद्या यदुत प्रज्ञा-यारमिता । श्रमुत्तरेयं कौजिक विका बदुत प्रज्ञापारमिता । अध-नेवं कौत्रिक विद्या वद्गा प्रज्ञापारमिता। श्रवभवनेयं कौत्रिक विचा यद्त प्रशापारमिता ॥ तत्क्षच हेतोः । दमां हि कौ प्रिक विश्वामानम् पौर्वकासायागता प्राईन्तः सम्बक्षमृद्धा प्रमुक्तां सम्बक् यमोधिनभिष्मुद्धा बदुत प्रश्चापारमितां। घेऽपि ते कौतिक भविष्यनवयागतेऽभ्रानि तथानता चर्चनाः सम्यक्षमुद्धा चतुन्तरां यम्बक्षमोधिमभिषमोस्त्रमे तेऽपि भौत्रिक दमामेव विद्यामानम चतुत्तरां यमक्षमोधिमभिषयोत्यन्ते बदुत प्रद्वापारमितां। थेऽपि केचित् कौ प्रिक एतर्डि अप्रमेथेव्यसंख्येथेषु विसादस्रमहा-वाइस्तेषु सोकधातुषु बुद्धा भगवन्तोऽस्तरां वासक्याचीधिमिन-षम्धके तेऽपि कौषिक इमासेव विद्यामागन्यानुकरां सम्बक्-यमोधिमभिषमुध्यने यदुत प्रज्ञापारमितां। अक्रमपि कौत्रिक

इसामेव विद्यामागम्यानुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिषम्बुद्धो यदुत प्रज्ञा पार्मितां। इमामेव कौन्निक विद्यामामस्य दशकुश्रलाः कर्मपया लोके प्रभायने चलारि धानानि बोधक्रुसम्प्रयुक्तानि लोके प्रभा-व्यन्ते चलार्थप्रमाणानि बोधान्नसम्प्रसुकानि खोके प्रभाव्यन्ते चतस माइयसमापत्तयो बोधङ्गपरिग्टहीता (१) खोके प्रभायने पड्भिज्ञा बोध्यङ्गसम्प्रयुक्ता खोके प्रभाव्यक्ते सप्तत्रिंगद्वीधिपचा धर्मा खोके प्रभावानो संचेपेण पतुर्शीतिधर्मस्कन्धसङ्खाणि सोने प्रभावानो बुद्धज्ञानं खयमूजानमचिन्यज्ञानं खोके प्रभायनो दमामेव कौत्रिक विद्यामागम्य यंदुत प्रज्ञापारमितां । यदापि कौन्निक तथागता ऋर्डम्तः सम्यक्मम्बुद्धा लोके नौत्पद्यन्ते<sup>(१)</sup> तदापि कौज्ञिक सोधि-यत्ता महासताः पूर्वेश्रुतेन प्रज्ञापारमितानिखन्देन<sup>(२)</sup> य उपाय-कीग्रह्मप्रमन्त्रागता भवन्ति तेऽपि कौन्निक सलानामनुकस्पका त्रनुकमासुपादाय इमं लोकमागम्य दत्रजुत्रज्ञान् कर्मप्यान् खोके प्रभावयन्ति चलारि धानानि बोधाक्वितप्रयुक्तानि खोके प्रभावयन्ति चलार्थप्रमाणानि बोध्यङ्गविष्रयुक्तानि लोने प्रभावयन्ति . चतस्र त्रारूणसमापत्तीर्वेष्यङ्गविप्रयुक्ता स्रोने प्रभावयन्ति पञ्चा-भिज्ञा बोध्यक्तविप्रयुक्ता खोके प्रभावयन्ति । तद्ययापि कौशिक चन्द्रमण्डलमागम्य सर्वा श्रोषधी (४) तारा यथावलं

<sup>(</sup>१) बीधक्रसम्यवृक्ता इति ख॰।

<sup>(</sup>२) प्रभायन्ते इति क॰ ग॰ घ॰।

<sup>(</sup>३) पूर्वेश्रुतप्रज्ञापारिमतानियन्देनेति पाठो युक्तः।

<sup>(8)</sup> खोषधीः इति पाठो विश्वद्यः।

ययास्वाममनभाषयिक नवचाणि च ययास्वं ययास्वान्ममनभाषयिकः। एतमेन कौजिक तथामतस्वार्षतः सम्मक्ष्ममुद्धसात्ययेन सद्धक्षंस्थाम्नर्द्धाने तथागतागामर्पतां सम्यक्ष्ममुद्धात्ययेन सद्धक्षंस्थाम्नर्द्धाने तथागतागामर्पतां सम्यक्ष्ममुद्धानामन्त्रपादाद्या<sup>(१)</sup> काचिद्धक्षंचर्था समचर्थाऽसमचर्था<sup>(१)</sup> सुग्रस्यर्था सोके प्रज्ञायते प्रभायते सर्वा सा बोधिसत्व- निर्जाता बोधिसत्वप्रभाविता बोधिसत्वोपायकौग्रस्थप्रवर्त्ताः। तस्य बोधिसत्वानासुपायकौग्रस्थं प्रज्ञापारिमतानिर्जातं वेदितयं॥ पुनरपरं कौजिक दमां प्रज्ञापारिमतासुद्यस्तां धारयतां वाचयतां पर्यन्वाप्नुवतां प्रवर्त्तयां देश्रयतासुपदिश्वतासुद्धितां स्वाध्यायतां सिस्ततां समस्याद्यतासु कुलपुत्राणां कुलदुद्दित्यां वा तन्नि- दानं वद्दवो दृष्टधार्षिका गुणाः प्रतिकांचितयाः॥

एवसुको शको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्वोचत्। कतमैः पुन-भगवन् दृष्टधार्मिकीर्गुणैः समन्वागतास्ते सुलपुत्राः सुसदुदितरस्य भविष्यन्ति॥

भगवानाइ। न ते कौ शिक कुलपुत्रा वा कुल दुहितरो वा विषमापरिद्वारेण कालं करियानित न विषेण कालं करियानित न श्रस्त्रोण कालं करियानित नाग्निना कालं करियानित नोदकेन कालं करियानित न दण्डेन कालं करियानित न परोपक्रमेण कालं करियानित । उत्पन्नोत्पन्नास्त्रीयासुपद्रवा राजतो वा राजपुत्रतो वा राजमन्त्रितो वा राजमहामानतो वा दमां प्रज्ञापारमितां

<sup>(</sup>१) चनुत्पाद्या इति ग॰।

<sup>(</sup>२) विषमचर्या इति घ॰।

यमका इरतां वा खाध्यायतां वा युनरेवामा क्रांकिताः ते वा खेलां प्रमः युनः यमका इरतां वा खाध्यायतां वा ये तको पर्यमा प्रेयं स्वास्त्र विषये प्राप्त क्रियं वा प्राप्त क्रियं वा क्रियं वा वा प्रमत् क्रियं क्रियं वा प्रमत् क्रम्यं वा प्रमत् क्रियं वा प्रमत् क्रियं वा प्रमत् वा प्रमत् वा प्रमत् क्रियं वा प्रमत् वा प्रमत् वा प्रमत् वा प्रमत् वा प्रमत् वा

श्रय खल्वन्यतीर्थानां परित्राजकानासुपारभाभिप्रायाणां प्रतं तक्षां वेकायां येन भगवांसीनोपसंकामति स्रा॥

श्रध खबु प्रको देवानामिन्द्रो दूरत एवासक्ततसानन्यतीर्थ्यान् परित्राजकान् दृष्ट्वा तेषां वित्तानि व्यवस्थेकीनं विन्तवामाध। इसे खबु श्रन्यतीर्थ्याः परित्राजका उपारसाभिप्राया येन भगवांस्वे नोपसंकामिन सा। यञ्चदं यावनायो मया सगवतोऽन्तिकाद्याः

<sup>(</sup>१) राजमशामन्त्रिय इति ग्र॰।

<sup>(</sup>२) पर्व्यविवाकोनेति ख॰।

त्रक्षापार्भितायाः प्रदेत्र एक्स्ट्यीतकावकाणं स्रत्या वसमापरेषं स्वाधायेयं प्रवर्त्तयेयं यथैतेऽन्यतीर्थाः परिवालका भगवनां नोप-संकासेयुः स्वाधाः प्रशापार्भिकाषा भाषामानाया नान्तरायः स्वादिति ॥

चन चनु जनो हेकानामिन्हो चावनाचो भगवतोऽन्तिना-दचाः त्रजापारमिनाचाः प्रदेत्र छह्त्रद्वीतकावनाचं स्रत्या यसना-दरति स साध्यायति स प्रवर्णवित सा॥

चय ते चन्त्रतीर्थाः परिवाजका दूराहूरतरं अनवकं प्रदृत्तिणी-कत्य तेनैव दारेण तेनैव मार्गेण पुनरेव निकाकाः॥

. चय चनायुम्नतः मारिपुणचीतदश्चत्। किमन कारणं सेन इसे-श्चतीर्चाः परित्राचना दूरादूरतरं भगवनं प्रदक्षिणीकतः तेनैक दारेच तेनैव मार्गेण पुनरेत्र निकामाः ॥

श्रम खनु अनवानामुग्नतः व्यारिपुत्रस्य दममेवंद्रपञ्चेतमेव चेतःचरिवितर्क्रभाषायायुष्प्रमं व्यारिपुत्रमेतद्वे।चत्। व्रक्रेण व्यारिपुत्र
देवानामिन्द्रेस तेवामन्यतीर्थ्यानां परिवाजकानामुपारकाभिष्ठायायां
चित्रानि स्ववक्रोक्य द्रयं प्रवापारमिता सत्या समन्यापृता खाध्यावितरिक्रकामानां विरोधसित्रकामानां निवर्त्तनार्थं यथास्याः प्रवान्
पारमिताया भाष्ममाणाया एतेऽन्यतीर्थ्याः परिवाजका नोपसंकामेयुरिति साम्तरायं कार्षः प्रवापारमिताया भाष्ममाणाया द्ति।
समा च व्यवस्य देवानामिन्द्रसाध्यास्त्रज्ञातं॥ तत् कस्य हेतोः। नाष्ट्र
व्यारिपुत्र तेवामन्यतीर्थ्यानां परिवाजकानानेकस्यापि इद्रक्तं धर्मं

यमतुपस्तामि । सर्वे ते जारिएकोपारकाभिप्रायाः प्रतिइतिकत्ता उपमंत्रमितुकामा अभ्वतन् ॥

श्रयं बन्नु मारस्य पापीयम एतदस्रत् । हमास्तवागतस्यार्धतः सम्यक्सम्बुद्धस्य चतसः पर्षदः सन्तिपतिताः सन्तिपन्तास्यागतस्य समुखीस्ताः । इमे च कामावचरा रूपावचरास्य देवपुष्टाः समुखी-स्रता नियतमत्र बोधिमत्ता महासत्ता व्याकरिक्षकोऽनुत्तरायां सम्यक्-समोधी । यहवहसुपसंकामेयं विचमुःकरणायेति ॥

श्रय खलु मारः पापीयां चतुरङ्गबलकायमभिनिकाय येन भगवां-सोनोपमंकामति सा ॥

श्रय खमु श्रकस देवानामिन्द्रसैतदभूत्। मारे। वतायं पापीयांश्वतरङ्गवसकायमभिनिकाय येन भगवांस्तेनोपसंकामित सा। यशायं(१) चतुरङ्गस्य वसकायस यूहो नायं राज्ञो विम्विधारस्य चतुरङ्गस्य वसकायस यूहो नापि राज्ञः प्रसेनिजितश्वतरङ्गस्य वस-कायस्य यूहो नापि शाक्यानां चतुरङ्गस्य वसकायस यूहो नापि सिस्क्वीनां चतुरङ्गस्य वसकायस यूहो योऽयं मारेण पापीयधा श्रभिनिकातः। समनुबद्धो दीर्घराचं मारः पापीयान् भगवतोऽव-तारप्रेची श्रवतारगवेषी सलानाश्च विहेठनाभिप्रायः। यन्त्रहिममा-सेव प्रज्ञापारमितां सात्या समन्वाहरेयं साध्यायेयं प्रवर्त्तयेषमिति॥

त्रय खलु शको देवानामिन्द रमामेव प्रज्ञापारमितां स्रत्या समन्याहरति सा खाध्यायति सा प्रवर्त्तयति सा। यथा यथाच शको देवानाभिन्द्र रमां प्रज्ञापारमितां स्रत्या समन्याहरति सा खाध्यायति

<sup>(</sup>१) यथायमिति ग॰।

स्म प्रवर्त्तयति सा तथा तथा मारः पापीयां सेनैव मार्नेच पुनरेव प्रत्युदारुत्तः॥

भाष खल् वायस्तिं बत्कायिका देवपुत्रा दिखानि मान्दार-वपुष्पाण्वभिनिकाय विदायसाऽनारीचगता येन भगवांसीनाभव-किरन्ति सा। येन भगवांसीन तानि दियानि मान्दारवपुष्पास्त्रभ-प्रकिरन्ति सा एवचोदानसुदानयन्ति सा चिरसा वतेयं प्रज्ञा-पारमिता जाम्बुदीपकानां मनुखाबासुपारक्तेति । पुनरेव च दियानि मान्दारवाणि पुष्पाणि(१) ग्रहीला येन भगवांसीनाभव-किरन्ति सा श्रभिप्रकिरन्ति सा एवञ्चावीचत् ये केचित्रगवन् सताः प्रज्ञापार्मितासावियन्ते भाविययन्ति प्रज्ञापारमितायाञ्चरियन्ति न तेषां मारो वा मारकायिका वा देवता श्रवतारं खच्चाके। न ते भगवन् सला त्रवरकेण<sup>(९)</sup> कुञ्चलमूखेन समन्वागता भविद्यन्ति य दमां प्रज्ञापारमितां श्रोखन्ति श्रुला चोद्ग्रहीयन्ति धार्षियन्ति वाचिष्यन्ति पर्यवास्यन्ति प्रवर्त्तयिथन्ति देश्रविष्यन्युपदेन्त्यन्यु-इच्चिनि खाधास्थिन। पूर्वजिनकताधिकारासे भगवन् सता भविव्यन्ति येषामियं प्रज्ञापारमिता श्रोत्रावभाषमागमिव्यति । कः पुनर्कादोऽयमेनामुद्रमधीयन्ति धारययन्ति वाचिययन्ति पर्यावा-फ्यम्नि प्रवर्त्तिययम्नि देत्रयियम्यु पदेन्यम्यु देन्यम्नि खाश्वास्यन्ति ब्रिचियन्ते तथलाय प्रतिपत्यन्ते तथलाय योगमा-पत्थने तथागतपर्युपासितासे भगवन् सला भविस्वनित ॥ तत्

<sup>(</sup>१) मान्दारवपुष्पामीति ग॰।

<sup>(</sup>२) आवरके के त्र के बितपाठः प्रयुक्तः इत्वन मीयते ।

कद्य देतौः। त्रति दि सर्वज्ञता अवेदितका अदुत प्रशापारिनितातः।
तद्यकापि नाम भगवन् वानि कानिचिद्रज्ञानि महारक्षाणि वर्षाकि
नामि महाससुद्रप्रभावितानि सर्व्यक्षि तानि महाससुद्राष्ट्रभवेदितक्षानि एवनिव भणवन् वर्वज्ञतामदारक्षणाकागताणामर्हतां सम्वक्सनुद्रानां प्रशापारिमतामहाससुद्राद्ववित्तकं॥

एवनुकी भगवान् प्रकारहेवानामिन्द्रमेतद्वोषत्। एक्मेतत् कौजि-कैवमेतत् । त्रतो निर्जातनाचागतानामर्डताः सम्यक्तमुद्धानां सर्व-प्रतामदारमं चदुत प्रजापारमितामदासमुद्रात्॥

श्रव खन्यायुगानानन्दो भगवनाभेतदवी चत्। न भगवन् दाचपारिमताचा वर्षे भाषते न नामधेषं परिकीर्भयति। न प्रीष्ण-पारिमताचा न चानितपारिमताचा न वीर्य्यपारिमताचा न भगवन् ध्वाचपारिमताचा वर्षे भाषते न नामधेषं परिकीर्भयति। श्रवि स प्रश्नापारिमताचा एवेकस्वा भगवन् वर्षे भाषते नामधेयप परिकीर्भयति॥

भगवागाइ। एवमेतदानन्दैक्सेतत्। प्रज्ञापारिताचा एकाइ-मानन्द वर्षं भाषे नामधेयद्य परिकीर्णयामि नान्यामां पारितानां ॥ तत् क्षस्य हेतोः। प्रज्ञाचारिता द्यानन्द पूर्यक्षमा पञ्चानौ पारितानां तिकं अन्यसे जानन्द जपरिणामितं दानं वर्षज्ञतायां दानपारिमतानामधेयं सभते॥

चायुक्तामामम् भाषः। नो षीदं भगवम्॥

भगवानाइ। तत् किं मन्यवे त्रानन्द त्रपरिषामितं श्रीसम-परिषामिता चान्तिरपरिषामितं वीर्यमपरिषामितं ध्यानं तत् किं भन्यमे श्रामन्द श्रपरिणामिता प्रज्ञा सर्वज्ञतायां प्रज्ञापारमिता-नामधेयं<sup>(९)</sup> सभते॥

श्रानन्द श्राइ। नो हीदं भगवन्॥

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे समानन्द श्रविन्धा सा प्रज्ञा था कुत्रसमूलानि सर्वज्ञतापरिकासेक परिकामयति॥

त्रानन्द त्राष्ट्र । एवमेतङ्कगवद्येवमेतत् सुगतः । त्रिचिन्दाः सा भगवन् प्रज्ञाः परमाचिन्द्याः सा भगवन् प्रज्ञाः या सुग्रसमूखानि सर्व्वज्ञतापरिकामेन परिकामयति ॥

भगवानाइ। तस्नाक्तं । तस्नाक्तं । तस्नाक्तं । तस्नाक्तं । तस्नाक्तं । परिणामितानि कुणलमूलानि पारिमतानामधेयं लभने॥ तस्नाक्तं । नन्द धर्वञ्चतापरिणामित-कुणलमूललात् प्रज्ञापारिमता पद्मानां पारिमतानां पूर्वञ्जमा नायिका परिणायिका। श्रनेन योगेनान्तर्गताः पञ्चपारिमताः प्रज्ञापारिमतायामेवानन्द षट्पारिमतापरिपूर्णिधिवचनमेतद्यदृत प्रज्ञापारिमतियामेवानन्द षट्पारिमतापरिपूर्णिधिवचनमेतद्यदृत प्रज्ञापारिमतिति॥ तस्नाक्तं । परिकीर्त्तिन । तद्यापि नामानन्द महापृथ्यां वीजानि प्रकीर्त्तिता भवन्ति॥ तद्यापि नामानन्द महापृथ्यां वीजानि प्रकीर्त्तिन धामगीलभमानानि विरोहन्ति । महापृथ्यां वीजानि प्रकीर्वान प्रतिष्ठा । महापृथ्यां परिकीर्त्ति । प्रक्रापारिमतान्द प्रज्ञा-पारिमतान्द प्रज्ञानि वानि वीजानि विरोहन्ति । प्रक्रावानन्द प्रज्ञान पारिमतामकृहीताः पद्मपारिमताः सर्वज्ञतायां प्रतिष्ठने । प्रज्ञापार्मितामकृहीताः पद्मपारिमताः सर्वज्ञतायां प्रतिष्ठने । प्रज्ञापार्मितामिताः पञ्चपारिमताः पञ्चपारिमता। पर्वोहन्ति । प्रज्ञापारिमतापरिन

<sup>(</sup>१) दानपारमितानामधेयमिति ग॰।

यसीतताच पारमितानामधेयं सभन्ते॥ तसान्तर्द्वानन्द प्रजापारमि-तैव पञ्चानां पारमितानां पूर्वक्रमा नाथिका परिणाथिका ॥

त्रय खलु मन्नो देवानाभिन्द्रो भगवन्तमेतदवोचत्। न ताबदिमे भगवंसाधागतेनार्चता सम्यक्षम्बद्धेन प्रज्ञापारिकतायाः सर्वे गुणाः परिकीर्त्तिताः यान् गुणान् स कुलपुत्तो वा कुलदुहिता वा परि-यद्भीते प्रज्ञापारिभतासुद्रुद्धा धारिक्वा वाचित्वा पर्य्यवाण प्रवर्त्त्य देन्नयिलोपदिग्योदिय्य खाधाय्य । प्रथ हि मया को समवतोऽन्ति-काद्खाः प्रज्ञापारिभतायाः प्रदेव खद्गृष्टीतः स प्रवर्त्तितः॥

भगवानाइ। माधु साधु की शिक । न खलु पुना की शिक केवलं यः प्रश्चापारिमतासुद्ग्रहीय्यति धारिय्यति वाचिय्यति पर्यवाद्यति प्रवृत्ति साध्यायति पर्यवाद्यति स्वाध्यायति देशिय्यत्यपुरदेन्त्रात्यसुदेन्त्यति साध्यायति तस्त्रेव केवलन्यमी गुणा भवियन्ति । योऽपि की शिक कुलपुन्नो वा कुलदुदिता वा दमां प्रश्चापारिमतां लिखिला पुन्नकगतां कला धारिययति स्वापिय्यन्ति सहस्रं विरिष्टिति हेतो मा बुद्धने ची समुद्धिते स्वाप्ययन्ति सहस्रं विरिष्टिति हेतो मा बुद्धने ची समुद्धिते स्वाप्ययन्ति । ताश्चे नां प्रश्चापारिमतां सन्दित्यति गुन्नियति ने नवे के लेवे निति । ताश्चे नां प्रश्चापारिमतां सन्दित्यति गुन्नियति मानिययति पूज्यियति श्वापारिमतां सन्दित्यति पुन्निर्यू प्रेति स्वाप्यति पूज्यिय्यति श्वापार्यस्वति पुन्निर्यू प्रेति स्वाप्यति पुन्निर्य्यति स्वाप्यति प्रश्चित्र स्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति पुन्निर्य्यति स्वाप्यति स्वाप्यति पुन्निर्य्यति स्वाप्यति स्वाप्यति पुन्निर्य्यति त्रस्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति पुन्निर्ययति तस्त्राप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति पुन्निर्ययति तस्त्राप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति तस्त्राप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति तस्त्राप्यति स्वाप्यति तस्त्राप्यति स्वाप्यति तस्त्राप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति तस्त्राप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति स्वाप्यति तस्त्राप्यति स्वाप्यति स्व

एवसुके शको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतदवे।चत्। श्रहमपि

भगवंसखापि खुलपुत्तस्य वा जुलदुहितुवा रक्षावरणगृति संविधासामि य रमां प्रश्नापारमिनां लिखिला पुस्तकगतां कला धारियस्यित खापियस्यित सङ्कांचिरिखितिहेतोमां बुद्धनेत्रीसमुच्छेदो अस्मां सङ्कांम्मर्द्धां बोधिसलानां महासलानां चानुग्रहोषसंहारः कर्तो भविस्यित नेत्र्यवैकक्षेत्रेति । तास्त्रेनां प्रश्नापारमिनां सल्करिखितं गुक्किरस्यितं मानियस्यितं पूज्यस्थितं अर्पचाियसितं पुष्पेर्धूपेर्गन्धेर्मान्धैर्विलेपनैश्चूर्वेवक्षेत्रक्षेत्रकेष्ठेक्षेत्रकेष्ठेक्षेत्रकेष्ठितं अपचाियसितं पुष्पेर्धूपेर्गन्धेर्मान्धैर्विलेपनैश्चूर्वेवक्षेत्रक्षेत्रकेष्ठेक्षेत्रकेष्ठितः पत्राकांभिः समन्ताच दीपमालाभिवं इविधाभिस्य पूजािभः पूजित्यसित्। कः पुनर्वादो य एमां प्रश्नापारमिनां लिखिस्यत्युद्गहीस्यति धारिस्यति। कः पुनर्वादो य एमां प्रश्नापारमिनां लिखिस्यत्युद्गहीस्यति धारिस्यति। कः पुनर्वादो य एमां प्रश्नापारमिनां लिखिस्यत्युद्गहीस्यति धारिस्यति पर्यवाद्यति प्रवाद्यति प्रवाद्यति प्रविक्षति प्रविक

भगवानार । साधु साधु कौ जिका । तस खसु पुनः कौ जिक कुलपुत्तस्य कुलदुहितुना इमां प्रज्ञापार्यमतां खाथ्यायतो वह्नि देवपुत्तप्रतान्युपमङ्ग्रियान्ति । वह्नि देवपुत्तपरसाणि वह्नि देव-सुत्तप्रतमरसाणि धर्मप्रवणायोपमङ्ग्रियान्ति । ते च देवपुत्ता धर्में इटल्ल्निस्स धर्मभानकस्य प्रतिभानसुपमंद्रत्तेयं मंस्यन्ते । यदापि स धर्मभानको न जल्पितुकामो भविष्यति तदापि तस्य ते देव-पुत्तास्त्रीव धर्मगौरवेण प्रतिभानसुपमंद्रत्त्वं मंस्यन्ते यथा तस्य कुलपुत्तस्य वा कुलदुहितु वा भाषितुमेव कन्दो भविष्यति॥ इसमपि

स कौ जिक कुल धुन्नो वा कुल दु हिता वा दृष्टधार्सिकं गुणं परि-रमाति च इमां प्रज्ञापारमितासुद्यहीखति धारचिखति वाचचि-व्यति पर्य्यवास्त्रति प्रवर्त्तिस्थाति देशस्यकाषुपदेच्यात्युद्देच्यति साधा-खिति॥ पुनरपरं कौ जिक तस्य कुल प्रस्रस्य कुल दु चितुर्वा इसां प्रज्ञापार्सितां भाषमाणस्य चतमूषां पर्वदामयतो नावसीनचित्तता भविखित । मा खनु मां कश्चित् पर्यानुयुद्धीतोपारसाभिप्राय दिति ॥ तस्कस्य हेतोः । तथाचि तस्य प्रज्ञापारमिता रचावर्णगुप्तिं करोति। स खपारमानपि प्रज्ञापारिमताविदारी न समनुपन्नति जपारक्षकरानपि प्रज्ञापारमिताविद्यारी न समनुपन्नति योऽणुपार-भ्येत<sup>(१)</sup> तमपि न समनुपश्चित तामपि प्रज्ञापारमितां न समनुपश्चित ॥ एवं प्रज्ञापारमितापरिग्रहीतस्य कुलपुत्रस्य वा कुलदुहितुर्वा अनेन पर्यायेण न कञ्चित् पर्यात्योगो भविष्यति । स च नोत्रसिष्यति न सन्त्रसिखति न सन्त्रासमापत्यते ॥ दमानपि स कौशिक कुलपुत्रो वा कुकदुहिता वा दृष्टधार्थिकान् गुणान् परिग्रहाति य इसां प्रजापारमितासुद्गदीव्यति धार्यिव्यति वाचिक्यति पर्यवास्यति प्रवर्त्तिययति देशयियत्युपदेक्त्यतुद्देक्यति खाध्यास्यति॥ पुनरपरं को जिक स कुल पुची वा कुल दु हिता वा प्रियो भविष्यति माता-पितृणां मित्रामात्यश्चातिसासात्रमणत्राद्वाणानां दितानां च प्रतिबस्य भविद्यति प्रक्रस्य भविद्यति उत्पन्नोत्पन्नानां परप्रवादिनां सद धर्मीण निग्रहाच परेख प्रत्यत्युच्यमानः प्रत्यत्योगव्याकरणमर्भे भवि-क्यति ॥ इमानपि स कौ जिक कु खपुची वा कु खदु दिता वा दृष्ट-

<sup>(</sup>१) उपाक्षभ्येत इति क॰ ख॰ घ॰।

धार्मिकान् गुणान् परिग्टङाति यः कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा इमां प्रज्ञापारमितासुद्ग्रहीयाति धार्यियति वाचिययति पर्य्यवास्यति प्रवर्त्तियियति देवयियात्युपदेन्त्यात्युदेन्त्यति खाध्यास्यति । यत्र सनु पुनः कौ क्रिक कु अपुत्रो वा कु अदुहिता वा इसां प्रज्ञापारिमतां बिखिला पुस्कागतां कला पूजापूर्वक्रमं खापिययति पूज्यियति तच कौशिक ये केचित् चातुर्भाद्याराजकाथिकेषु देवेषु देवपुत्रा चतु-त्तरायां सम्यक्सम्बोधौ सम्प्रस्थितास्तेऽपि तचागन्तयं मंखन्ते। तेऽपि तचागत्येनां प्रज्ञापारमितां पुस्तकगतां प्रेचियाना वन्दियाने नम-स्करियन्युद्गदीयनि धारिययनि वाचाययनि पर्यवास्यनि प्रवर्त्तियिखन्ति देशविखन्युपदेन्धन्युद्देन्धन्ति खाधास्त्रिन प्रेन्ध वन्दिला नमस्त्रत्य धारियला वाचियला पर्यवाप्य प्रवर्त्य देशियलो-पदिम्बोहिम्ब खाध्वाय पुनरेव प्रक्रमितयं मंखन्ते ॥ एवं ये के वित् कौं जिक चयक्तिं जेषु देवेषु देवपुत्रा ऋतुत्तरायां सम्यक्सम्बोधी सम्प्र-खितासेऽपि तवागन्तयं मंखन्ते । तेऽपि तवागर्योनां प्रज्ञापारमितां पुस्तकगतां प्रेचियमो वन्दियमो नमस्तरियन्युद्गदीयमा धार-यिखन्ति वाचियम्ति पर्यवास्यन्ति प्रवर्त्तयियन्ति देश्रयियन्त्युपदे-च्चन्युद्देच्चनि खाधास्यनि प्रेच्च वन्दिला नमक्कत्योद्ग्रज्ञ धारचिला वाचित्रा पर्यवाय प्रवर्च देश्रचित्रोपदिग्शोद्दिश्च खाध्याय पुनरेव प्रकमितयं मंखन्ते ॥ येऽपि केचित् कौिश्रक यामेषु देवेषु देवपुत्रा श्रनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ सम्प्रस्थितास्तेऽपि तचागन्तयं मंखन्ते। तेऽपि तचागत्येनां प्रजापार्यमतां पुस्तकगतां प्रेचियन्ते वन्दियन्ते नमस्तरिखन्युर्गरीखन्ति धार्यिखन्ति वार्चिखन्ति पर्यवास्त्रनि

प्रवर्त्तियमित देशवियम्बुपदेस्यम्युदेस्यमि साधासमित प्रेस्य विन्दिला नमस्त्रत्योद्ग्टस्त धारियला वाचित्वा पर्य्यवाण प्रवर्त्थ देशविलीपदिश्रोदिश्व खाधाय पुनरेव प्रक्रमितयं मंखन्ते॥ येऽपि केचित् कौक्षिक तुषितेषु देवेषु देवपुत्रा अनुसरायां सम्यक्सन्वोधी बम्युस्थितास्तेऽपि तवागन्तद्यं मंखन्ते । तेऽपि तवागर्धेनां प्रज्ञा-पारमितां पुस्तकगतां प्रेचिखको वन्दियको नमस्करियक्यृद्यही-ध्यन्ति धारविखन्ति वाचिय्यन्ति पर्यवास्यनि प्रवर्त्तविधनि देशियधनगुपदेन्यनगुदेन्यमा खाधास्त्रनि प्रेन्य वन्दिना मम-क्तत्वोद्ग्रज्ञ धार्यवला वाचित्वा पर्यवाय प्रवर्श्य देशवितीयदि-भ्योदिया स्वाधाय पुनरेव प्रकमितयं मंखन्ते॥ धैऽपि केवित् कौंक्रिक निर्माणरतिषु देवेषु देवपुत्रा अनुसराधा सम्वक्सम्बीधी सम्प्रस्थितासेऽपि तचागन्तर्यं मंखन्ते। तेऽपि तचागर्सीनां प्रज्ञा-पार्मितां पुरतकगतां प्रेचियमी वन्दियनो नमस्तरियमगुर्गरीयनि धारियद्यमित वाचिय्यमित पर्य्यवाच्यन्ति प्रवर्त्तयिक्यमित देशयियान्यु-परेक्षनगृहेक्यिक खाधासका प्रेक्स वन्दिका नमस्रायीद्गृह धारचिला वाचचिला पर्यवाध्य प्रवर्त्ते देश्रचिलोपदिग्सीहिम्स स्वाध्याय्य पुनरेव प्रक्रमितयां मंखन्ते॥ येऽपि नेचित् कौन्निक पर्गिर्मितवशवर्त्तिषु देवेषु देवपुत्रा ऋनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ सम्प्र-खिताखेऽपि तवागनायं मंखनो। तेऽपि तवागळीनां प्रज्ञापार्यमतो पुस्तकगतां प्रसिखनो वन्दियमो नमस्करिखनगुद्ग्रहीयांनि धार-यियम्मि वार्रायियम्मि पर्यवास्यन्ति प्रवर्त्तयियम्मि देवयिथन्युपदे-द्यम्युद्दे द्यमि खाधास्त्रमि प्रेच्य वन्दिला नमक्कत्योद्गृह्य धार्यिला

वाचिला पर्यवाख प्रवर्त्य देशियलोपिटियोहिक साधाय पुनरेव प्रक्रमितव्यं मंद्यको ॥ एवं चेऽपि केचित् कौशिक इपावचरेषु देवेषु देवपुचा वावको ब्रह्मसोके ब्रह्मकाचिका देवपुचा प्रसुत्तरावाँ सम्बन्धनोधौ सम्बन्धिताचोऽपि त्वागकार्यं मंस्कते। तेऽपि तवा-बर्रोंनां प्रजापारमितां युस्तकगतां प्रचिक्यने वन्दिकाने नमस्करि-यम्युद्गदीयमि धारिययमि वाचिययमि पर्यवास्यमि प्रवर्त्त-चिखनि देशिययम्बुपदेखाम्बुदेखामा साधाखनि प्रेत्य वन्दिना नमकुत्योद्यक्क धारचिला वाचिला पर्थवाय प्रवर्क्त देश्रविलो-परिस्तोदिमा साधाय पुनरेव प्रक्रसितयं मंद्यने॥ मा वेऽक कौष्ठिकें अद्यया ब्रह्मकायिका एवेंकि। यया ब्रह्मकायिका एकं येऽपि केचित् कौ प्रिक ब्रह्मपुरोष्टितेषु देवेषु देवपुष्याः पेयासं। एवं चेऽपिः केचित् कौक्रिक सदाबह्यासु परीत्ताभेव्वप्रमाणाभेव्या⊸ भाखरेष्<sup>(१)</sup> परीचार्श्येष्मप्रसाचराचेषु राभक्तत्वेष्मनभकेषु पृष्मप्रस**वेषु** दक्तवाखेळ्यंत्रियलेळ्छहेळ्तपेषु सङ्ग्रेषु सदर्भवेषु ॥ येऽपि केचित् कौत्रिक अकविष्ठेषु देवेषु देवपुत्रा अनुसरायां सम्यक्षमोधौ सम्प्रस्थितास्तेऽपि तवागकार्यं मंद्यको । तेऽपि तवागर्योगां प्रज्ञा-पारमितां पुखन्मतां प्रेचियको वन्दियको नसस्तरियक्ष्यसुद्यदीयकि भारविस्थाना वाचविर्धाना पर्यवास्थाना प्रवर्त्तविद्धाना देवविद्धन्तुः पहेल्यान्युद्देश्यनि खाध्यास्यन्ति प्रेत्य वन्दिला नमस्रात्योद्ग्रह्म धार्यिता वाचिता पर्यवाय प्रवर्त्य देश्वित्वोपिदश्लो दिश्ला खाधाय पुनरेव प्रक्रमितयं मंखनो॥ एवं च कौ चिक तेन कुल पुत्रेण वा

<sup>(</sup>१) महाब्रक्षाखपरीत्तानेषु इति ग॰।

कुषदु सिना वा चित्तमुत्पादयितयं॥ ये केचित् दश्रमु दिच्चप्रमेयेष्व-संखोयेषु खोकधातुषु देवा नागा यचा गन्धर्मा त्रसुरा गरूडाः किन्नरा महोरगा मनुष्या श्रमनुष्यासे इतः पुस्तकात् प्रज्ञापारमितां पश्चमु वन्दन्तां नमखुर्वन्तु उद्ग्रहन्तु धारयन्तु पर्यवाप्नुवन्तु प्रवर्त्तयन्तु देशयन्तु उपदिशन्तु उद्दिशन्तु खाध्यायन्तु प्रेच्य वन्दिला नमस्कृत्योद्गृद्ध धारयिला वार्चियला पर्य्यवाय प्रवर्त्त्य देशयिलोपदिग्यो-हिस्स खाध्याय पुनरेव खभवनानि गच्छन्तु। तेषामिदं धर्मादानमेव दत्तं भविविति ॥ मा तेऽच कौ ज्ञिकैवं भ्रष्टोऽस्मिन्नेव चातुर्महादीपके स्रोकधातौ कामावचरा इपावचराञ्च देवपुत्रा अनुत्तरां सम्यक्-संमोधिमभिसम्प्रस्थितास्त एव नेवसं तनागन्तयं मंखन्ते इति । न ते कौ भिकैवं द्रष्टयं॥ ऋषि तु खबु पुनः कौ भिक यात्रनास्त्रिमाइस-महासाइसे स्रोकधातौ कामावचरा रूपावचरास देवपुत्रा श्रनुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिषम्प्रस्थितास्तेऽपि तचागन्तयं मंखने। तेऽपि तचागत्यैनां प्रज्ञापारमितां पुस्तकगतां प्रेचियन्ते वन्दियन्ते नम-स्करिखनयुद्गदीखन्ति धारियखन्ति वाचिय्यन्ति पर्यवास्यन्ति प्रवर्त्त-विखन्ति देशविखन्युपदेन्त्यन्युद्देन्त्यन्ति खाधास्यन्ति प्रेन्त्य वन्दिना नमस्कृत्योद्ग्रज्ञ धारियला वाचियला पर्य्यवाप्य प्रवर्त्य देशियलो-पदिग्रोदिश्व खाधाय पुनरेव प्रक्रमितयं मंखन्ते। तस्य खसु पुनः कौ जिक कु जपुत्रस्य वा कु जदु हितुवी ग्रहं वालयनं वा प्रासादी वा सुरचितो भविष्यति । न च तस्य कञ्चिदि हेठको भविष्यति स्वापियता पूर्वकर्याविपानेन ॥ दममपि स कौ त्रिक कुल पुत्री वा कुल दृहिता वा दृष्टधार्मिकं गुणं परिग्रहीयति ॥ यत्र हि नाम एवं महौजस्का

देवा नागा यज्ञा गन्धका श्रमुरा गहड़ाः किन्नरा मचोरगा<sup>(६)</sup> सनुष्या श्रमनुष्या वा श्रागन्तयं संख्यने॥

एवसुकी शको देवानामिन्द्री भगवक्तमेतद्वीचत्। कथं प्रकर्भगवन् स कुलपुत्ती वा कुलदुहिता वा एवं जानीयादिह देवा
वा नागा वा यशा वा गन्धका वा असत्या वा नहा वा किसरा
वा महोरगा वा मनुख्या वा असत्या वा आगन्कित इसा
प्रज्ञापार्त्मितां श्रोतं इष्टुं विन्दितं नमस्कर्णसह्यदेवे धारिवतं
वाचिततं पर्यवानं प्रवर्णयितं देशियतस्पदेवसहि थे साध्यातमिति ॥

एवसुकी भगवान् अनं देवानामिन्द्रमेतद्वोषत्। स चेक् कौश्रिक खुखपुत्तो वा कुखदुष्टिना वा तचोदारमवभासं संज्ञानीते निष्ठातेन कुखपुत्तेष वा कुखदुष्टिना वा तच गन्तिया<sup>(२)</sup>। दह देवो वा नामी वा यचो वा गन्थेनी वा असुरो वा गर्डो वा किन्नरो वा महोरगो वा मनुष्यो वा अमनुष्यो वा आगत दृष्यपसद्भान्त दित्।। पुनरपरं स चेक् कौश्रिक कुखपुत्तो वा कुखदुष्टिता वा तच अमानुषं गन्थं बाखत्यनाचातपूर्वं चाला च तद्भान्थं निष्ठातेन कुखपुत्रेष वा कुखदुष्टिना वा तच गनाया। इह देवो वा नामो वा सचो वा मन्थेनी वा असुरो वा गर्डो वा किन्नरो वा सहोरगो वा मनुष्यो वा अमनुष्यो वा आगत दृष्यपसद्भान्त दित ॥ पुनरपरं स चेक् कीधिक कुसपुत्रो वा कुखदुष्टिता वा चौद्यसदुराचारो भविष्यति श्रुचिसमुदाचारो

<sup>(</sup>१) देवनागयन्त्रगन्धकीसुरिकात्ररमञ्चीरगाद्या इति क० ख०।

<sup>(</sup>२) तत्रागनाया इति ख॰।

भविष्यति । तस्य तया चौत्रसमुदाचारतया ग्रुचिमसुदाचारतया ते देवा नागा यजा गन्धर्या त्रसुरा गरुड़ाः किन्नरा महोरगा मसुखा श्रमसुखा वा श्रागमार्थं मंद्यम्ते। ये च तच देवनागयच-नश्रक्षापुरमद्दिकत्ररमद्दोरमा मनुष्या श्रमनुष्या वा भविष्यन्ति ते तद्य तथा चौचमसुदाचारतया ग्रुचिमसुदाचारतया पात्तमगस्काः, प्रमुदिताः प्रीतिसौमनस्रजाता भविद्यन्ति। याद्य तपास्पीजका प्रस्पीजका देवता प्रश्नुविता भविश्वन्ति तास्ततो-ऽपक्रमित्यं मंस्रमे॥ तत्कस्य हेतोः। तेषामेव हि महौजस्कानां मदौजस्कानां देवानां नागानां घचाणां गत्थर्वाणामसुराणां गद-जानं किन्नरानां महोरमाणां मनुखाणां न्रमनुखाणां वा त्रियस तेजस गौरवदासहमाना एव ता ऋचीजस्का ऋचीजस्का देवता ततोऽपद्ममितव्यं मंद्यनो। यथा यथा चलु पुनः कौद्रिक ते मदौजरका मदौजरका देवा नागा चत्ता गन्धर्या त्रसुरा गरुड़ा किन्नरा महोरगा मनुखा श्वमनुखा वाऽभीच्लामुपसंक्रमितव्यं मंखन्ते तथा तथा व जुनपुत्री वा जुनद्दितावा प्रवादवज्जनी भविष्यति ॥ इसमपि स कौन्निक कुलपुन्नो वा कुलदुहिता वा दृष्टधार्मिकं गुणं परिचर्दायति॥ तेन खलु पुनः कौ मिक कुलपुचेष वा अअदुिहचा वा तस्य धर्मनेचीस्थानस्य परिसामक्तनेऽग्राचिरचौ-चयमुदाचारो न प्रचारयितयसाखां गुदगौरवतापरिपूरिसुपादाय॥ पुगरपरं कौ जिक तस्य सुखपुत्रस्य वा सुखदुहित्वा न कायक्षमधी न चित्तक्कमण जलात्यते। म सुखमेव प्रयां करणिययति सुखञ्च प्रक्रमियति सुप्रय सम् पापकान् खप्नान् द्रच्यति प्रयंस पुनसाधागतानेवार्रतः सम्यक्सम्बद्धान् द्रच्यति खरानेव द्रच्यति बोधियलानेव द्रस्थित तथागतश्रावकानेव द्रस्थित अन्दांश प्रसन् पारमितामञ्दानेव श्रोखित बोधिपचानेव धर्मान् द्रच्छित बोधि-रुचानेव द्रच्यति तेषु च तथागतानेवार्रतः सम्यक्स<u>म्</u>द्वानभिसम् ध्यमानान् द्रचति तथाऽभिषम्बुद्धानाञ्च धर्मातकप्रवर्त्तनं द्रच्यति वहंश्व बोधियत्वानेव द्रद्यति दमानेव<sup>(९)</sup> प्रज्ञापार्गनतां सङ्गीय-मानान् प्रज्ञापारमितासङ्गीतिरतान् एवं सर्वेज्ञता परिवरीतया एवं बुद्धचेचं विश्रोधियतः सिख्यायकौश्रवस्थापदिश्रत उदारश्र भगवतामभिषमोधित्रव्दं त्रोव्यति । प्रसुव्यान्दिति श्रमुशिन्दियागे श्रमुशिन् खोकधातौ श्रमुकोऽसौ नावा तथागतो-ऽर्हन् यस्यक्षम्बद्धो वक्तभिवेधियत्तत्रावकाणां व्यतिवेक्तभिवेधियत्त-**आवनसङ्खैर्वेडभिर्वे।धिसत्त्रआवनब्रतसङ्खैर्वेडभिर्वे।धिसत्त्रआवनको**-टीभिवेडभिर्वे।धिमत्त्रभावककोटीक्रतेवेडभिर्वे।धिमत्त्रभावककोटीसर्-चैर्वेडभिर्वे।धियत्तत्रावककोटीयतयङ्चैर्वेडभिर्वे।धियत्तत्रावककोटी-नियुतज्ञतसद्येः परिवृतः पुरस्कृतो धर्मान्देज्ञयतीति ॥ यदा खबु पुनः कौन्निक सुखपुत्रो वा सुखदुहिता वा समानेवंद्भपान् स्त्रान् द्रच्यति स सुखमेव स्वस्ति सुख्य प्रतिभोत्यते त्रोजःप्रचि-प्रश्च कायं सुखश्च<sup>(१)</sup> प्रतिसंवेद्यियति स्रघ् सच्चेव च प्रति संवेद्**यियति । न चास्त्राधिमाचया त्राहारस्**द्धा चित्रमन्ति-रत्पत्यते । सदुका चाचादारमंज्ञा भवति ॥ तद्यथापि नाम

<sup>(</sup>१) इमानेव इति ख॰।

<sup>(</sup>२) कायसुखमिति क॰ ख॰ घ॰।

कौजिक भिजोर्थे।गाचारस्य समाधेर्ब्युत्यितस्य मनसिकारपरिखन्दि-तेन चित्तेन न बखबल्यादारे रुद्धिर्भवति । सर्का चास्या-एवसेव कौ शिक द्वारमंद्वा भवति॥ वुखपुत्रस वा নন্থ कुलदुहितुवा न बलवलादारे स्टिक्सिवियति । सदुका पादा-भारसंज्ञा भविव्यति ॥ तत् कस्य हेतोः । एवं श्वेतत् को ब्रिक भवति घषापि नाम प्रजापारिमताभावनाथोगातुगुक्रलात्तस्य कुल-पुष्तस्य वा सुखदु हितुर्वा तथा द्वाशामनुखाः काये श्रोज उपसंहर्त्तवं मंद्यान्ते॥ इमानपि स कौ क्रिक सुखपुत्रते वा कुल दुता वा दृष्ट-धार्मिकान् गुणान् परिग्टकाति ॥ पुनरपरं कौ जिक यः जुकापुत्रो <mark>धा कुलदुहिता वा दर्मा प्रज्</mark>ञापारमितां लिखिला पुरूकमतो छला पूजापूर्वक्रमं खापयेत् पूजयेसीद्ग्रहीयास धारधेस वाचयेत पर्यवात्र्यात्र प्रवर्त्तयेष देवयेश्वीपदिशेश्वीदिशेश स्थाधाथेदवसेव ततः य कौ भिक सुखपुत्रो वा सुखदुहिता वा यक्तरं पुष्यं प्रस्वति A थः कुलपुत्रो वा कुलदुद्दिता वा दमां प्रज्ञापारमितामभित्रद्दधदव-कष्णयन्नधिमुच्य प्रसम्नचित्तो बीधाय नित्तमुत्पाद्याध्यासवतः प्रट्णु-चादुत्रृष्टीचाद्वारबेदाचचेत् पर्यवात्रुचात् प्रवर्त्तयेद्देशयेदुपदिशेदुद्दिशेत् खाधायेत् परेभ्यश्च विसारेण सम्प्रकाणयेदर्थमस्या विष्ठणुरामानसाऽ-भवेचेत बचाऽधिकया च प्रज्ञवाऽचं परिमीमौसामापद्येत । मन्तमः मुस्तकगतामेपि कला धारयेत् खापचेत् यञ्जर्माविरिखितिहेतो मी मुद्धनेचीयमुच्छेदो सन्ता यद्धर्यान्तर्द्धानं बोधियत्वानां महासलाना-ञ्चानुराहोपषंहारः कतो भविव्यति नेत्र्यवैक्खोनेति । ताञ्चीनां प्रज्ञा-पारमितां चत्कुर्थाहु इकुर्यान्यानचेत् पूजचेदर्चचेदपवाचेत् पुर्व्यर्भूपै-

र्गर्भे मास्त्रीवित्रेषिक में केंदिन स्वापन केंद्रे केंद्रे मास्त्री केंद्रिक केंद्रे केंद्रे केंद्रे मास्त्री दीपमानाभिर्वे इविधाभिञ्च पूजाभिः पूजवेदयमेव ततः स कौशिक कु जपुत्रो वा कु जदुहिता वा ततो निदानं बड़तरं पुष्यं प्रसवति॥ तसात्तरिं कौत्रिक इमान् दृष्टधासिकान् वित्रिष्टान् गुणान् परिग्रहीत्तामेश कुलपुत्रेष वा कुलद्हिचा वा इसमेव प्रज्ञा-त्रभित्रद्वातव्या स्रवकत्पयितव्याऽधिमोक्तवा चित्तेन बोधाव चित्तमुत्पाद मलायाध्यामयेन स्रोतयोह्न इतिया भारचितव्या वार्वितव्या पर्यवाप्तव्या प्रवर्त्तवितव्या देशचितव्या उप-देष्टचा उद्देष्टचा साधातचा परेभ्यस विसारेण मंप्रकाणियतचा अर्थतो विवरितचा मनसाऽन्ववेचितवा यथाऽधिकया च प्रज्ञयाऽच परिमीमांसामपद्येत<sup>(१)</sup>। श्रन्तग्रः पुस्तकगतामपि जला खापचितव्या पूर्णियतया सङ्क्षंचिरिक्षतिहेतोमी बुद्धनेचीवसुच्छेदो भ्रवा सङ्घ-र्मान्तर्द्वानं बोधियत्वानां महासलानां चानुग्रहोपमंद्वारः क्रती भिक्थित ने यवैकक्षेनेति । अर्थिकानाञ्च सुसपुत्राणां सुसरुहितू-षाच चंतिभागं करियानि मम च परेवाच कच्याणयलानां मुद्ध-नेचीमहाचचुरवैकद्यता भवियतीति घटा च सत्कर्मया गुरुक-र्त्त्वा मानयितवा पूर्वियतवा श्रवीयतया श्रपपाचितवा पुष्पै-र्धुपैर्गर्सेर्मास्टेवित्रेपमेसूर्वैर्वत्नेष्ट्त्रेधंजैधंस्टाभिः पताकाभिः समनाष दीपमाचाभिर्वज्ञविधाभिञ्च पूजाभिः पूजवित्रवेति ॥

श्रार्थाष्ट्रसाहिकायां प्रज्ञापारमितायामप्रसेयग्रणधारणपारमि-तास्द्रपसत्कारपरिवक्ती नाम द्वतीयः ॥ ११८ ॥

<sup>(</sup>१)। परिभीमांसितचेति क॰ ख॰ घ॰।

## श्रंय गुणपरिकोर्त्तनपरिवर्त्ती नाम चतुर्थः॥

पुनरपरं भगवान् मन्नं देवानामिन्द्रमामन्त्रयते सा। सचेत् कौ मिन प्रयं ते जम्बूदीपः परिपूर्णस्रू डिकाबद्धस्त्रयागतमरीराणां दीयेत। दयस्र प्रज्ञापारमिता खिखिलोपनाम्येत। तत एकतरेण भागेन प्रवार्यमा-णोऽनयोईयोभागयोः खापितयोः कतमं लं कौ मिक भागं यद्वीयाः॥

शक्र श्राष्ट्र । सचेको भगवन्नयं जम्बूदीपः परिपूर्णसू डि्काबद्ध-स्तथागतगरीरणां दीयेत । इयञ्च प्रज्ञापारमिता सिखिलोप-नाम्येत । तत एकतरेष भागेन प्रवार्थमाषोऽनयोईयोर्भागयोः खापितचोरिमामेवाडं भगवन् प्रज्ञापारिमतां परिग्टकीयां॥ तत्कस्य हेतोः। यथापि नाम तथागतनेचीचिचीकारेण एतद्धि तथागतानां भ्रतार्थिकं प्ररीरं ॥ तत्कस्य हेतोः । उत्तं ह्येतद्भगवता धर्मकाया मुद्धा भगवन्तः। मा खलु पुनरिमं भिचवः सस्कायं कायं मन्यध्वं। धर्मकायपरिनिष्पत्तितो मां भिचनो द्रच्छान्येष च तथागतकायो भ्रतकोटिप्रमावितो द्रष्टवी चदुत प्रज्ञापारमिता॥ म खलु पुनर्भग-वंस्तेषु तथागतग्ररीरेव्यगौरवं गौरवमेव मे भगवंस्तेषु तथागतग्ररीरेषु। श्रपि तु खबु पुनर्भगवित्रतः प्रज्ञापारिमतातो निर्जातानि तथागत-श्ररीराणि पूर्जा लभन्ते॥ तसात्तर्षि भगवन्ननयैव प्रज्ञापार्मितया पूजितचा तेषामपि तथागतश्ररीराणां परिपूर्णा पूजा कता भवति॥ तत् कस्य हेतोः। प्रज्ञापामितानिर्जातलात्त्रयागतप्ररीराणां। तद्ययापि नाम भगवन् सुधर्मायां देवसभायामहं यसिन् समये दिखे खके

श्राप्तने निषको भवामि तदा मम देवपुत्रा उपखानायागकाना । यसिन् समये न निषको भवामि ऋथ तसिन् समये यसामासनं तच देवपुत्रा मम गौरवेण तदासनं नमस्त्रत्य प्रदत्तिणीकत्य पुनरेव प्रकामिना। तत्कस्य हेतोः। इह हि किसासने निषद्य प्रको देवानामिन्हो देवानां चयक्तिंग्रानां (१) धर्मं देग्रयतीति॥ एवमेव भगवन् महेत्राखाहेतुप्रवायस्ता प्रजापार्रामता तथागतखाईतः यम्यक्यम्बद्धस्य सर्वेज्ञताया त्रहारिका। सर्वेज्ञतायास्य तथा गतप्ररीराष्ट्रात्रयस्तानि न तु तानि प्रत्ययस्तानि न कार्ष-भूतानि ज्ञानस्योत्पादाय। एवमेव भगवन् सर्व्यज्ञज्ञानहेतुका तथा-गतन्नरीरेषु पूजा कता भवति॥ तसात्ति भिगवन्ननयोर्दयोभागयोः खापितचोरिमामेवाइं भगवन् प्रजापारमितां परिग्रहीयां। न खलु पुनर्मे भगवंसीषु तथागतशरीरेब्बगौरवं गौरवमेव मे भगवंसीषु तथागतप्ररीरेषु । श्रपि नु खलु पुनर्भगवंस्तानि तथागतप्ररीराणि प्रज्ञापारमितापरिभावितलात् पूजां सभ्यन्ते॥ तिष्ठतु खसु पुन-भंगवन्त्रयं जम्बूदीपसाधागतवरीराणां परिपूर्षसृद्धिनाबद्धः । तिष्ठतु चातुर्घशदीपको क्रोकधातुस्तयागतप्ररीराणां परिपूर्धसूडिकाबद्धः। तिष्ठतु मारस्रो स्रोकधातुस्त्रथागतश्ररीराणां परिपूर्णसूद्भिकाबद्भः। तिष्ठतु भगवम् दिगाइस्रो मध्यमो स्रोकधातुस्तयागतशरीराणां परिपूर्णयूडिकाम्द्रः । त्रयमेव भगवंत्त्रियाष्ट्रसमहायाष्ट्रस्रो खोक-भातुसाथागतप्रतीराणां परिपूर्णसृद्किताबद्ध एको भागः क्रला स्थायेत। इयञ्च प्रज्ञापार्मिता लिखिला दितीयो भागः खायेत । त्रनयोर्दयो-भागवी: खापितवोरेकतरेण भागेन प्रवार्थमाणीऽनयोईवोभागवी:

<sup>(</sup>१) त्रायस्त्रिंग्रागामिति ग॰।

खापितचोर्चसे भागोऽभिप्रेतस्त्रेकं भागं स्टहाफेति तत्र इसा-मेवाइं भगवन् प्रज्ञापारमितां परिस्मृहीयां। न खलु पुनर्भगवंस्तेषु तथागतक्ररीरेब्बगीववं गौरवमेव मे भगवंब्लेषु तथागतक्ररीरेषु । श्रपि तु खबु पुनर्भगवंस्तानि तथागतशरीराणि प्रशापारमिता-परिभावितानि पूजां सभन्ते। तथागतत्ररीराणि हि सर्व्यक्रजाना-अयस्तानि(१) तद्पि सर्वज्ञानं प्रज्ञापार्मितानिजातं ॥ तसासर्हि भगवत्रनयोर्दयोभागयोः स्वापितचोरिमामेवार्दं भगवन् प्रज्ञापार-मितां परिग्टकीयां । न खलु पुनर्षे भगवंसीषु तथागतप्ररीरेख-गौरवं गौरवमेव मे भगवंसीषु तथागतश्ररीरेषु। श्रपि स खसु पुन-भैगविज्ञतः प्रज्ञापारमितातो निर्जातानि तानि तथागतश्ररीराणि पूजां सभको यदुत प्रज्ञापारमितापरिभावितवात्॥ तद्यथापि नाम भगवन्त्रनधं मिष्रक्षमेभिरेवं इपीर्गुषः समन्वागतं स्वात् त-द्या तद्यन यन खायित तन तन मनुखा वा श्रमनुखा वा श्रवतार् न स्रभेरम्। यत्र यत्र वाध्मसुख्यस्त्रीतः किस्तक्रवेत् पुरुषो वा स्ती वा तच तच तसिम्बाष्ट्रिक प्रवेशितमात्रे सोऽमतुष्यस्तोऽप-कामेत्। वातेवापि वाध्वमानस्य धन्यमाने गरीरे तन्त्राणिरसं खायेत तस्य तं वातं निम्टडीयात्र विवर्द्धयेदुपत्रमयेत्। विनेनापि दद्यमोने प्ररीरे खायेत तस्य तदपि पित्तं निग्रहीयात्र विवर्द्धयेदुप-ं ब्रमयेत्। स्नेमणाऽपि परिग्रह्वे सर्वतो बाध्यमाने बरीरे खायेत तस्त्र तमपि स्नेनाणं निरुद्धीयाच विवर्द्धयेदुप्रमयेत्। सानिपातिकेनाऽपि व्याधिना दुःखितस्य ऋरीरे खाय्येत तस्य तमपि मास्त्रिपातिकां वाधि निम्हीयात्र विवर्द्धयेदुपग्रमयेत् । त्रन्धकारमित्रायाञ्च

<sup>(</sup>१) सर्वेचचानात्रय इति ख॰ म॰।

राचावणवभामं कुर्यात्। उण्णे चापि वर्त्तमाने यस्मिन् पृथिवीप्रदेशे खायेत स पृथिवीप्रदेश: श्रीतखो भवेत्। श्रीते चापि वर्त्तमाने यसिन् पृथिवीप्रदेशे स्थाप्येत स पृथिवीप्रदेश एच्छो सबेत्। यसिंस पृथिवी-प्रदेश त्रागीविषा त्रनुविचरेयुक्तथा त्रन्थेऽपि सुद्रजन्तवस्तनापि पृथिवीप्रदेशे घार्थेत खापितं वा भवेत्तेऽखात्रीविषासे च चुद्रजन्तव-स्ततोऽपकामेयुः। मचेङ्गगवन् स्त्री वा पुरुषो वा त्रात्रीविषेण दष्टो-भवेत् तस्य तन्मण्रित्वं दस्येत । तस्य मह दंश्रनेनैव<sup>(१)</sup> मणिर्वास्य तदिषं प्रतिष्ठन्येत विगच्छेत्। एभियान्यैय भगवन्नेवंद्वपैर्गुषः इमन्यामतन्त-माणिरतं भवेत् । येषामपि नेषाञ्चिङ्गगवन्नजिखर्वुदं वा तिमिरं वाऽ-चिरोमो वा पाटसं<sup>(२)</sup> वा भवेत् तेषाञ्च तमाणिरत्नमचिषु स्थायेत तेषां स्वापितमात्रेणैव तेऽचिदोषा निर्घातं प्रश्नमं गच्छेयः। एतेयान्यैय भगवन्नेवंइपेर्गुणैः समन्वागतन्तनाषिरतं भवेत्। यत्र चोदके खाणेत तदप्युदकमेकवर्णं कुर्ळात् स्वकेन वर्णेन। मचेत् पाष्डरेण वस्त्रेण परि-वेद्य उदके प्रचियेत तदुदकं पाण्डरीकुर्यात्। एवं सकेन्नीलेन पीतेन सोहितेन माञ्चिष्टेन एतेषामन्थेषां वा नानाप्रकाराणां वस्ताणामन्य-तमेन वक्तेण तनाणिरतां वेष्टयिला वा बद्धा वा उदके प्रचियेत तेन तेन वक्तरागेष तत्तत्त्वभाववर्षनादुदकं कुर्यात् घोऽपि तखोदकस कनुषभावसमिप प्रसादयेत्। एभिरपि भगवनेवं इपेर्गुषै: समन्वागतनाना चिरतं भवेत्॥

<sup>(</sup>१) दर्भनेनैवेति ख॰ ग॰।

<sup>(</sup>२) पटलमिति ख॰।

श्रय खल्वायुग्नानानन्दः प्रकं देवानामिन्द्रमेतद्वोचत्। किं पुनः कौशिक देवज्ञोक एव तानि मिण्यतानि सन्ति उत जाम्नू-दीपकानामपि मनुष्याचान्तानि मणियतानि सन्ति॥

ब्रक्त श्राइ । देवेब्वार्थानन्द तानि मणिरव्रानि सन्ति। श्रपि तु खलु पुनर्जाम्नूदीपकानामपि मनुष्याणां मणिरद्वानि यन्ति। तानि त गुरुकानि अस्पानि परीत्तानि गुणविकसानि न तैसाथाक्ष्पैर्गुणै: यमचागतानि । तत्तेषां दिखानां मणिरत्नानां व्यततमीमपि कवां-नोपयान्ति सहस्रतमीमपि बतसहस्रतमीमपि कोटीतमीमपि कोटी-व्यतनमीमिप कोटीसङ्खतमीमिप कोटीव्यतसङ्खतमीमिप कोटी-नियुतक्रतमहस्रतमीमपि कलांनोपवान्ति मंख्यामपि कलामपि गणनामणुपमामणौपम्यमणुपनिषामणुपनिषदमपि न चमने नोप-थान्ति। यानि खलु पुनर्देवेषु तानि लघूनि सर्व्याकारगुषपरि-पूर्णानि । यच च करण्डके तनाणिरत्नं प्रचिप्तं भक्युत्चिप्तं वा तत जहृतेऽपि तिसान् मणिरले करण्डकात् सृष्टणीय एव स कर-प्डको भवति। तैर्भाणिरत्नगुषैः परा तत्र करप्डके सृहोत्पद्यते॥ एवमेव भगवन् प्रज्ञापारमिताया एते गुषाः सर्वज्ञज्ञानस्य च। येन परिनिर्देतखापि तथागतखाईतः सम्यक्समुद्धस्य तथागतप्ररीराणि पूजां सभन्ते । सर्वेजजानस्वेमानि तथागतप्ररी-राणि भाजनभ्रतान्यभ्रविति॥ यथा च भगवन् सर्वेखोकधातुषु बुद्धानां भगवतां धर्मदेशना प्रज्ञापारमितानिर्ज्ञातलात् पूज्या एवं धर्मभाषकस्य धर्मदेशना प्रशापारमितानिर्ज्ञातलात् पूच्या। यथा च भगवन् राजपुरुषो राजानुभावात् महतो जनकायखा-

कुतोभयः पुज्यः एवं स धर्मभाणके। धर्मकायानुभावात् महतो जन-कायसाजुतोभयः पूज्यः । यथा च धर्मादेशमा धर्मभाषकास पूजां सभनो एवं तानि तथागतशरीराणि पूजां सभनो॥ तसान्तर्दि भग-वंखिष्ठतु निवादस्त्रमदावादस्त्री स्रोकधातुसाथागतप्ररीराणां परिपूर्ध-खूड़िकाबद्बो येऽपि भगवन् गङ्गानदीवासुकोपमा स्रोकधातवस्रोऽपि सर्वे तथागतश्ररीराणां परिपूर्णाश्रृडिकाबद्धा एको भागः खाणित । इयञ्च प्रज्ञापारमिता बिखिला दितीयो भागः खाप्येत । तच चेत्रां भगवन् कञ्चिदेव प्रवार्घे<sup>(१)</sup>इन्यतरेण भागेन प्रवार्थमाणो-उनयोर्दयोभागयोः खापितयोर्यसे भागोऽभिप्रेतस्रमेकं भागं परिग्टडी खेति तच इमामेवाइं भगवं खयो ईयो भागयोः खापित-योभीगं स्वभीयां यद्त प्रजापारिमतां। न खलु पुनर्भगवन् सम तेषु तथागतश्ररीरेखगौरवं गौरवमेव भगवंस्तेषु तथागतश्ररीरेषु ॥ श्रपि नु खलु पुनर्भगवन् प्रज्ञापारमितापरिभाविता सर्व्यज्ञता सर्वेज्ञतानिजीता च तथागतमरीराखां पूजा भवति॥ तस्मात्तर्हि प्रज्ञापारमितायां पूजितायामतीतानागतप्रस्नुत्यस्रनां बुद्धानां भगवतां पूजा कता भवति॥ पुनरपरं भगवन् चेऽप्रमेचेख-संस्रोयेषु स्रोकधातुषु बुद्धा भगवना एतर्डि तिष्ठन्ति प्रियन्ते याप-यन्ति तान् धर्यतया द्रष्टुकामेन कुलपुचेष वा कुलदुहिचा वा प्रज्ञा-पारमितायां चरितवं प्रज्ञापारमितायां योगमापत्तवं प्रज्ञापारमिता भावचितव्या ॥

(१) प्रवार्थेत् इति ख॰।

एवसुको भगवान् अकं देवानामिन्द्रमेतद्वोचत्। एवमेतत् कौजिकविमेतत्। येऽपि ते कौजिक अभ्यवस्तीतेऽध्वनि तथा-गता अर्चनाः सम्यक्षमुद्धा अनुस्तरां सम्यक्षमुद्धा-खोऽपि कौजिक दमामेव प्रशापारमितामागम्यानुस्तरां सम्यक्-सम्बोधिमभिषम्बुद्धाः। येऽपि ते कौजिक भविष्यन्यवागतेऽध्वनि तथागता अर्चनाः सम्यक्षमुद्धाखोऽपि कौजिक दमामेव प्रशापार-मितामागम्यानुस्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसभोत्यन्ते। येऽपि ते कौजिक एतर्द्धप्रमेयेध्वयंख्येयेषु खोकधातुषु बुद्धा भगवन्तस्तिष्ठन्ति पियन्ते यापयन्ति तेऽपि कौजिक बुद्धा भगवन्त दमासेव प्रशा-पारमितामागम्यानुस्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसमुद्धाः। श्रष्टमपि कौजिक एतर्द्ध तथागतोऽर्चन् सम्यक्षम्बुद्ध दमासेव प्रशापारमिता-मागक्यानुस्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसम्बुद्धः॥

एक्सुको प्रको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतदवोचत्। महापारमि-तेयं भगवन् यदुत प्रज्ञापारमिता। सर्व्यस्तानां हि भगवंसायागतो-ऽर्हन् सम्यक्षमृद्धस्त्रित्तानि सम्यक्ष्रजातानि सम्प्रस्रति॥

भगवानाइ । एवमेतत् कौ धिकैवमेतत् । तथा हि कौ धिक बोधिमत्वो महामलो दीर्घराचं प्रज्ञापारमितायां चरति तेन सर्व-सलानां चित्तचरितानि प्रज्ञापारमितायां सम्यक्प्रजानाति सम्प्रस्ति ॥

श्रय खलु मन्नो देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्वोचत् । कि भगवन् प्रज्ञापारमितायामेव बोधियत्वो महासवस्ररति नान्यासु पारमितासु॥

भगवानाइ। सर्वास कौशिक षट्स पार्मितास बोधि-सत्तो महासलस्रति। ऋषि नुखलु पुनः कौशिक प्रज्ञा- पार्तितेवाच पूर्वक्रमा बोधियत्तस्य महासतस्य दानं वा ददतः जीसं वा रचतः चान्या वा सम्पाद्यमानस्य वीर्यं वारभमानस्य ध्यानं वा समापद्यमानस्य धर्मान् वा विपय्यतो (१) बोधिसत्तस्य महासतस्य प्रज्ञापारमितेवाच पूर्वक्रमा। न च को प्रिक आसं प्रसापारमितेवाच पूर्वक्रमा। न च को प्रिक आसं प्रसापारमितापरि- प्रामितानां सर्वज्ञतापरिपामितानां विशेषो न च नाना करण- सुपस्रभवते॥ तद्ययापि नाम को प्रिक अम्बूदीपे नाना द्यचा नाना- वर्षा नानापंत्रा नानापंत्रा नानापुष्पा नानापंत्रा नानारोह- परिपादसम्पन्ना न च तेषां द्यायां ह्यायां विशेषो वा नाना करणं वा प्रज्ञायते। श्रपि न ह्याया ह्यायेत्येवंसंख्यां मच्हित। एव- मेव को प्रिक श्रासां पर्सा पारमितानासुवायको श्रस्थपरिग्रहीतानां प्रज्ञापारमितापरिपामितानां सर्वज्ञतापरिपामितानां न विशेषो व च नाना करणसुवस्थते॥

एवसुके मको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्वोचत्। महागुण-समन्वागतेयं भगवन् यदुत प्रज्ञापार्तमता त्रप्रमेयगुणसमन्वागतेयं भगवन् यदुत प्रज्ञापार्रामता त्रपर्यन्तगुणसमन्वागतेयं भगवन् यदुत प्रज्ञापार्तमतेति ॥

त्रार्थाष्ट्रसाद्यस्था प्रज्ञापारमितायां गुणपरिकीर्त्तनपरिवर्त्ती नाम चतुर्थः ॥ ९२८ ॥

<sup>(</sup>९) विपश्यमानस्रोति ख॰ ग॰।

## श्रय गुणपर्यायपरिवर्त्ती नाम पन्दमः।

श्रय खलु बन्नो देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्वीचत्। यो भगवन् कुलपुची वां कुलदुहिता वा दर्मा प्रज्ञापारमितामभित्रह्धदव-कस्पयन्निधमुच्य प्रमन्निचित्तो बोधाय चित्तमुत्पाद्याध्यामयतः ग्र्यु-यादुद्ग्रङीयाद्वारयेत् वाचयेत् पर्यवाप्नुयात् प्रवर्त्तयेदेशयेदुप-दिशेदुह्शित् खाधारीत् परेभाय विसरेण सम्प्रकाशयेदर्थमसा विष्णुयामानसाऽन्ववेचेत यथाऽधिकया च प्रज्ञयाऽच परिमीमांसा-मापद्येत । श्रन्तश्रः पुस्तकगतामपि इत्वा धारयेत् खापयेत् सद्धर्भ-चिरि शितिहेतोमा बुद्धनेचीयसुच्छेदो सन्ता यद्धमीन्तर्द्धानं बोधि-सत्तानां महासत्तानां चानुग्रहोपसंहारः क्रतो भविव्यति नेत्र्य-वैकस्थिनेति । एविममं निर्देशं श्रुला एवंमहार्थिका वतेयं प्रज्ञा-पारमिता एवंमहानुशंसा एवंमहाफला एवंमहाविपाका वतेयं प्रज्ञापारमिता एवंबङगुणसमन्वागतेयं प्रज्ञापारमिता श्रपरित्यज-प्रज्ञापार्सिता रचितव्या मम प्रज्ञापार्सिता गोपायितया मम प्रज्ञापारमिता परमदुर्झभा द्वीयं प्रज्ञापारमि-तेत्यधिमुचेत्। खयमेव चैनां प्रजापारमितां सत्कुर्याद्गुरुकुर्या-मानयेत् पूजयेदर्चयेदपचायेत् पुष्पैधूपैर्गन्धेमास्यैर्विसेपनैसूर्सैर्वस्ते-म्क्चिर्धजैर्घण्टाभिः पताकाभिः समन्ताच दीपमालाभिवैष्ठविधाभिय पूजाभिः। ये। वा ऋन्यः संपूज्य पर्सी चार्धिकाय इञ्चिकाय कुल-पुत्राय कुलदु इने वा याचमानाय दशादुपनामयेत् निर्यातयेत्

परित्यजेत् त्रन्तमः पुस्तकगतामिष कला। कतरसयोर्भगवन् कुस-पुत्रयोः कुसदुदिचोर्वा वक्ततरं पुद्यं प्रसवेद्यो वा परित्यागबुद्धियों वा न परित्यागबुद्धिः॥

एवसुक्ते भगवान् क्षकं देवानामिन्द्रसेतद्वोचत्। तेन दि कौकिक लामेवाच प्रतिप्रच्छामि यथा ते चमते तथा व्याकुर्याः। तत् किं मन्यचे कौक्षिक यः कुलपुन्नो वा कुलदुद्दिता वा तथागतस्य परि-निर्दृतस्य प्ररीरं सत्कृत्य परिचरेद्धारयेत् सत्कुर्याद्गृदकुर्या-मानयेत् पूजयेद्रचयेदपचायेत् स्वयमेव। यो वाऽन्यः कुलपुन्नो वा कुलदुद्दिता वा तथागतप्ररीरं स्वयच सत्कुर्याद्गृदकुर्यामानयेत् पूजयेद्चयेदपचायेत् परेभ्यस्य विस्तरेण सम्प्रकाष्मयेद्द्यात् संविभन्ने-देखारिकी पूजा भविष्यतीति सलानाचानुकम्पासुपादाय। कतर-स्वयोदयोः कुलपुन्नयोः कुलदुद्दिचोवा वस्तरं पुष्यं प्रसवेत्। किं यः स्वयस्य पूजयेत् परेभ्यस्य विस्तरेण सम्प्रकाष्मयेद्द्यात् संविभन्नेत् किं वा यः स्वयमेव प्रत्यात्मं (१) पूजयेत्॥

श्रक श्राष्ट् । यो भगवन् कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा ख-यच तथागतश्ररीरं सत्कुर्धाद्गुहकुर्धात्मानयेत् पूत्रयेदर्घयेदपचायेत् परेभ्यश्च विसारेण सम्प्रकाश्रयेद्द्यात् संविभन्नेदेसारिकी पूत्रा-भविखतीति सलानाञ्चानुकम्पासुपादाय । श्रयमेवानयोद्देयोः कुल-पुत्रयोः कुलदुहिनोवा वज्जतरं पुष्धं प्रसवति ॥

भगवानाइ। एवमेतत् कौ भिकेवमेतत्। एवमेतत् कौ भिक यः कुछ पुच्नो वा कुछ दुहिता वा इमां प्रशापारमितां सिखिला

<sup>(</sup>१) प्रत्यात्मना इति ख॰।

पुस्तकगतां क्रला उद्ग्रहीयाद्वारयेदाचयेत् पर्य्वाप्नुयात् प्रवर्त्तयेद्दे
प्रयोद्पदिग्रेद्दिग्रेत् खाध्यायेत् परसौ चार्थिकाय क्रन्टिकाय कुलपुत्ताय कुलदुहिचे वा याचमानाय दद्यादुपनामयेत्रिर्यातयेत्
परित्यंजेदन्तग्रः पुस्तकगतामपि क्रला । श्रयमेत्र कौष्ठिक तथोईयोः
कुलपुत्रयोः कुलदुहिचोवी परानुग्रहकरः कुलपुत्रो वा कुलदुहिता
वा परित्यागबुद्धिसिन्दानं वक्ततरं पुष्यं प्रस्वति ॥ पुनरपरं
कौष्ठिक यः कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा यच यच भाजनीश्वताः
कुलपुत्रा वा कुलदुहितरो वा खुरखाः प्रज्ञापारमितायासच
तच गला तेभ्यः दमां प्रज्ञापारमितां दद्यात् संविभागं कुर्यादधमेत्र कौष्ठिक ततः कुलपुत्रात् कुलदुहित्वा सकाग्रादक्ततरं पुष्यं
प्रस्वतेत् ॥ पुनरपरं कौष्ठिक यः कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा ये
जन्तुदीपे सलास्तान् सर्वान् दश्च कुलखेषु कर्यापयेषु समादापयेत्
प्रतिष्ठापयेत् तत् किं मन्यसे कौष्ठिक श्रपि नु स कुलपुत्रो वा
कुलदुहिता वा ततो निदानं वक्षपुत्रं प्रस्वेत्॥

भन प्राप्त । बक्त भगवन् बक्त सुगत ॥

भगवानाह । श्रतः स को भिक कुलपुत्रो वा कुलरुहिता वा बज्जनरं पुष्णं प्रस्वेत् यः इमां प्रज्ञापार्शमतामन्त्राः पुस्तकग-तामपि कलाऽभिश्रद्द्धस्थित्रद्द्धते श्रवकल्पयन्नवकत्पयते श्रिधिसु-श्रव्यविस्चते प्रसन्नित्तः प्रसन्नित्ताय श्रध्यासयसम्बन्धेऽध्यासय-सम्पन्नाय बोधाय चित्तसुत्पाद्य ससुत्पादितवोधिचित्ताय बोधिस-चायाध्यासयेन दद्यादन्तमो लिखनायापि वाचनायाप्यकिलासितया सम्पादयेदुशुक्तोऽसं ग्राह्येत् सन्दर्भयेत् समादापयेत् ससुन्तेजयेत् सम्प्रहर्षयेदाचा नेव्यति विनेव्यत्यर्थमस्या (१) त्रसी सम्प्रकात्रयिव्यत्येत-ञ्चास चित्तं विशेषिययति निर्विचिकित्तं करियति एवं चैनं वस्त-त्येरि लं नुजपुत्रासिनेव बोधिसत्त्वमार्गे त्रिज्ञखाच हि लं त्रिजमा-षश्चरन् व्यायच्छमानः चिप्रसेवानुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसमी-म्यवे। त्रभिषम्बुध्य चापरिमितं यत्त्वधातुमनुक्तरे उपधिमंत्रये-ऽभिविनेव्यसि यद्त स्रतकोटिप्रभावनतायामिति ॥ त्रयं कौन्निक कुल-पुत्रो वा कुलदुहिता वा परित्यागबुद्धा ततः पौर्घकात् कुलपुत्रात् कुखदु हितुर्व्वा सकाभाद इतरं पुष्यं प्रसवेत् ॥ तिष्टन्तु खसु पुनः कौ जिक जम्बूदीपे सर्व्यस्ता एतेन कौ जिक पर्यायेन येऽपि ते कौन्निक चातुर्माहादीपके खोकधातौ सलास्तानपि सर्वान् कश्चिदेव कुकपुन्नो वा कुकदुहिता वा दशसु कुश्रकेषु कर्मपथेषु समादापयेत् प्रतिष्ठापयेत् ॥ तिष्ठन्तु खखु पुनः कौशिक चातुर्मदादीपके खोक-धातौ सर्वसला एतेन पर्यायेण येऽपि ते कौशिक साइसे चूड़िके(१) स्रोकधातौ मलासानपि सर्वान् कञ्चिदेव कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा दम्रसु कुत्रक्षेषु कर्मापयेषु समादापयेत् प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठमु खलु पुनः कौन्निक साइस्ते चूड़िके<sup>(२)</sup> स्नोकधातौ सर्व्यस्ता एतेन पर्यायेण येऽपि ते कौशिक दिसाइसे मध्यमे स्रोकधाती सला-सानपि सर्वाम् कश्चिदेव कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा दम्रसु कुत्रलेषु कर्मापयेषु समादापयेत् प्रतिष्ठापयेत् । तिष्ठम् खलु पुनः कौंक्रिक दिसाइसे मध्यमे खोकधातौ सर्व्यस्ता एतेन पर्यायेण

<sup>(</sup>१) अस्य इति ख॰ ग॰।

<sup>(</sup>२) (३) चूडिकायामिति ग॰।

बेद्धि ते क्रीक्रिक विशावसम्बद्धाश्य स्वेक्षाती समासानि सर्व्य क्रियदेव सुमयुक्तो वा सुसदुष्टिता वा द्यस्य सुप्रसेषु कर्य-पखेषु समाद्द्रपयेन् प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठम् खसु पुनः कौक्रिक विशावसमण्डाण्यसे स्रोक्षाती सर्व्यका एतेन कौक्रिक पर्यायेख स्वक्तो गङ्गानदीवास्कोपनेषु विशावसमण्डाण्यसेषु स्रोक्षात्यु समासानिप सर्व्यन् कञ्चिदेव सुसपुक्तो वा सुस्रदुष्टिता वा द्यस्य समासानिप सर्व्यन् समाद्द्रपयेत् प्रतिष्ठापयेत्॥ तत् किं मन्यये कौक्रिक प्रवि सु सुस्रपुक्तो वा सुस्रदुष्टिता वा ततो निद्रानं वक्षस्रप्रयं प्रवित्ता वा ततो निद्रानं वक्षस्रप्रयं प्रवित्ता वा ततो निद्रानं

शक प्राच। बड़ अनवम् वड सुनतः॥

भक्तानाइ। यतः खलु पुनः स कौविक जुलपुनो वा जुलदुहिता वा वज्रतरं पुखं प्रस्वेश दमां प्रज्ञामारमितामनावः पुलकगतामपि कता जिमिष्ठह्थदिन अहस्वते अवकल्ववनवल्ययते अधिसृश्वक थिष्ठुश्वते प्रस्कितः प्रसम्वित्ताय अध्यासयसम्बद्धी-प्रधास्त्रयसम्पन्नाय बोधाय वित्तसुत्वाञ्च समुत्यादितमोधिवित्ताय बोधिसमाधास्त्रयेव दश्चादन्तवः लिखनायापि वाचनायापिकला-वितया सम्पद्धवेदाश नेव्यति विनेश्वत्यर्थमणा असी सम्प्रकाणविद्यायेवं वाञ्च वित्तं विज्ञोधियवित किविविकसं करिष्यति एवदीनं वद्धाये-दि तं सुलपुत्तासिन्नेव नोधिसम्मनार्वे विवक्ताच दि तं प्रकाम-पञ्चर व्यायक्तमानः विप्रमेवानुत्तरां सम्यक्तसनोधिमिसमी-स्त्रवे । अभिसनुष्य शापरिमितं सन्वकात्रसन्ताहे अविक्रिनेव्योगि विनेश्वि यद्त अत्यादिमणावनशाधाभिति॥ यव की जिन खुक्पु मी
वा सुक्दु दिता वा परित्याणमुद्धा ततः पौर्धकात् सुक्षपु मान्
दु दितु क्षी बकाशाद करतरं पुद्धं प्रस्केत्॥ पुनरपरं की जिन बावनो जन्मूदीपे सवास्तानपि सर्कान् कश्चिदेव कुष्णपु मी वा कुष्णदु दिता वा चतु र्धुं धानेषु प्रतिष्ठापश्चेत्। तत् किं सन्यये की जिन वापि स्
स सुक्षपु श्री वा कुष्णदु दिता वा ततो निदान वक्षपु रूप प्रस्वेत्॥

सक चार्च । वज्र अगवन् वज्र सुगत ॥

भगवानाथ। यतः खलु एवः घ कौशिक कुसपुष्ती वा कुस-दुदिता वा बद्धतरं पुष्धं प्रववेश दर्भा प्रकाशारमितामन्त्राः पुष्त-कमतामधि इत्वर विभिन्नई धर्मिन्नइ धते ज्ञवकश्यश्यक्षवकश्यकते श्रीध-मुख्यभिमुचते प्रस्कृषितः प्रस्कृषिताय श्रधासयसम्बद्धीऽध्यास-वसम्बन्धाय बोधाय चित्रसुरपाद्य वसुरपादिनवीधिचित्राण बोधिस-चावाधावयेन द्वार्मात्री सिख्मायापि वाचमायापिकसानितवा यम्याद्येदुगुकोऽसुं ग्राह्येत् सन्दर्भयेत् समादापयेत् सनुभेजयेत् सम्प्रदर्पचेद्वाचा नेस्वति विनेखतार्थमस्या श्रसी सम्प्रकात्रचिखतीवस्यस्य वित्रो विश्रोधविकाति निर्विचिक्तिसं करिकाति एवं चैनं वस्त्राहोहि लं कुलपुत्रासिनेव बोधियत्रमार्गे जिल्लाच हि लं जिल्लास्यरम व्यायव्यमानः चित्रनेवानुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसमोत्यवे । श्रमि-यमुध्य चापरिमितं वत्त्वधात्त्रमसुन्तरे छपिधवंषयेऽभिविनेयासि यदुत भूतकोटिप्रभावनवाषाभिति॥ तिष्ठन्तु खसु पुनः भौष्रिक जम्बू-दीये बर्न्सवा एतेन पर्योचेण घेऽपि ते नौजिन पातुर्महादीयके बोकधातौ यलासानपि सर्व्यम् कश्चिरेव कुषापुत्रो वा सुम्रदुहिता

वा चतुर्षु धानेषु प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठम्तु खलु पुनः कौन्निक चातुर्याहादीपने खोकधाती सर्वसला एतेन पर्यायेण चेऽपि ते कौजिक साइस्रे पूड़िके<sup>(१)</sup> स्नोकधाती सलास्तानपि सर्वान् कश्चि-देव कुलपुक्तो वा कुलदुहिता वा चतुर्षुध्यानेषु प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्टन्तु खसु पुनः केश्विक साइस्ते चूड़िके<sup>(१)</sup> स्रोकधाती सर्व्यसला एतेन पर्यायेण येऽपि ते कौशिक दिसाइसे मध्यमे स्रोकधातौ म्रतास्तानपि मर्थान् कथिदेव कुखपुत्री वा कुखदुहिता वा चतुर्षु धानेषु प्रतिष्ठापयेत् ॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौग्निक दिसाइस्ने मध्यमे स्रोकधाती सर्वस्ता एतेन पर्यायेण येऽपि ते कौणिक चिमाइस-महासाइसे स्रोकधाती सलासानपि सर्वान् कश्चिदेव कुलपुत्री वा कुखदु हिता वा चतुर्षु ध्यानेषु प्रतिष्ठापयेत् ॥ तिष्ठन्तु खबु पुनः कौ जिक विधाइसमहासाइसे स्रोकधाती सर्वसवा एतेन कौष्टिक पर्यायेण यावन्तो गङ्गानदीवासुकोपमेषु विसाइसमहासा-इस्रेषु स्रोकधातुषु सलासानपि धर्यान् कञ्चिदेव कुलपुत्रो वा कुल-दुहिता वा चतुर्षु ध्यानेषु प्रतिष्ठापयेत्॥ तत्किं मन्यसे कौश्विक श्रपि तु स कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वाततो निदानं वक्तपुर्छ प्रसवेत्॥

प्रक्र आह । वड भगवन् वड सुगत ॥

भगवानाइ। त्रतः खलु पुनः स कौ शिक कुल पुत्रो वा कुल दुहिता वा वज्जतरं पुष्णं प्रस्वेद्य दमां प्रज्ञापार मितामन्त्रशः पुत्तकगतामपि कला त्रभित्रह्भदभित्रह्भते त्रपकल्पयन्नवकल्पयते त्रिधिसुञ्चन-भिसुञ्चते प्रस्वित्तिः प्रसन्नित्ताय त्रध्यासयसम्बन्नीऽध्यासयसम्प-

<sup>(</sup>१) (२) चूडिकायां इति ग॰।

स्राय बोधाय चित्रमुत्पाद्य समुत्पादितबोधिचित्राय बोधिसन्ता-याधामयेन दश्चादमात्रो लिखनायापि वाचनायापिकसासितया ममादयेदुद्युकोऽमुं गाइयेत् मन्दर्भयेत् ममादापयेत् ममुक्तेजयेत् सम्प्रदर्षचेदाचा नेवाति विनेवातानुनेवात्यर्थमस्या श्रसी सम्प्रकाश्रय-व्यत्येवञ्चास्य चित्तं विश्वोधिययित निर्विचिकित्यं करियाति एवश्चेनं वच्चायोहि लं जुलपुत्रासिन्नेव बोधिसत्तमार्गे त्रिजसाच हि लं विजमाणञ्चरन् व्यायक्कमानः चिप्रमेवानुत्तरां सम्यक्षमोधिमभि-यभोत्यये । त्रभियनुष्य चापरिमितं यत्त्रधातुमनुत्तरे उपधिसंचये-चदुतं भ्रतकोटिप्रभावनतायामिति ॥ पुनर्परं **ऽभिविने**खसि कौन्निक यावन्तो जम्बूदीपे सलास्तान् सर्व्वान् कञ्चिदेव कुसपुन्नो वा कुबदुहिता वा चतुर्षु प्रमाणेषु प्रतिष्ठापयेदेवं पेयालेन कर्म्यं। यथा चतुर्व्वप्रमाणेषु एवं चतस्रवारूषममापत्तिषु पञ्चस्रभिज्ञासु यावत् समस्तासु ध्वानाप्रमाणाद्ध्यसमापत्त्यभिज्ञासु प्रतिष्ठापयेत्। तत् किं मन्यसे कौशिक ऋषि सुस कुसपुत्रो वा सुखदुहिता वा ततो निदानं वज्ञपुष्यं प्रसवेत्॥

वन त्राप्त । वज्र भगवन् वज्र सुगत ।

भगवानाइ। त्रतः खलु पुनः स कौ शिक कुलपुत्रो वा कुलदु-दिता वा वज्ञतरं पुष्यं प्रसवेद्य दमां प्रज्ञापारमितामन्तत्रः पुस्तकग-तामपि छला त्रभित्रद्धदभित्रद्धते त्रवकस्पयन्नवकस्पयते त्रिधसु-स्वनिधसुद्धते प्रसन्नित्तः प्रसन्नित्ताय त्रध्यासयसम्पन्नोऽध्यासयस-मन्नाय बोधाय चित्तसुत्पाद्य ससुत्पादितबोधिचित्ताय बोधिसन्ता-याध्यासयेन द्द्यादनाशो लिखनायापि वाचनायाप्यकिलासितया

मनार्विषयुगुकोऽसुं शाहिषयति सन्दर्भियति सनारापिर्यात यमुक्तेजविकाति सम्प्रदर्षिययति वाचा नेयति विनेकात्वतुनेवात्वर्धसन्तः त्रसी सम्प्रकाष्ट्रविष्यक्षेत्रं चाला चित्रं विष्रोधियस्ति निर्विचिक्तसं करियति एवधेनं वद्यकोहि लं कुसपुत्रासिकोव बोधिसन्त्रमार्मे त्रिचसाव हि लं त्रिकमाणश्चरम् व्यावक्तमानः चिप्रमेवानुनारां संग्यक्षम्बोधिमभिषस्रोत्सवे । श्रभियमुध्य चापरिमितं बलाधातु-मसुक्तरे उपिथयंचवेऽभिविनेयवि यद्त अतकोटिवभावनताचा-मितिं। तिष्ठम् बजु पुनः की मिक जान्यू दीवकान् सर्मवसान् धावाममाणाङ्ख्यमापत्वभिञ्चासु प्रतिष्ठाय पुद्धाभिषंस्कारोऽनेन पर्वाचेच चेऽपि ते कौन्निक चातुर्कहादीपके लोकधाती बलासानपि बर्वाम् कशिदेव खुलपुत्ती वा कुलदुत्तिता वा धानाप्रमाचारण-वमापन्यभिकास प्रतिष्ठापचेत् ॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौहिक पातुर्वदादीपने क्षोकधाती वर्ञ्यतान् भागाप्रशासक्यवज्ञापत्त्व-भिज्ञास प्रतिष्ठाच पुष्पाभिषंस्कारो चेऽपि ते कौजिक बाइसे चूड़िके<sup>(१)</sup> जोकधातौ सलासानपि वर्कन् कश्चिरेव खुसपुत्रो वा कुंबदुहिता वा धानाप्रमाचार्षण्यसमायन्यभिज्ञास प्रतिष्ठापचेत्॥ तिष्ठम्, खलु पुनः कौश्रिक साइस्रे पुतिके खौकधातौ सर्वेषलान् धानाप्रमाणाइयमात्त्वभिज्ञासु प्रतिष्ठाय पुष्काभिसंस्कारो येऽपि ते कौ क्षिक दिसाइसे मध्यमे लोकधातौ सत्तासानिप सर्वाम् कसिदेव कुलपुची वा कुलदुहिता वा ध्यानाप्रमासा**रूष्यमाप**त्यभिज्ञा-सु प्रतिष्ठापयेत् ॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौन्निक दिसाइन्हे मध्यमे

<sup>(</sup>१) चूडिकायामिति ग॰।

सोकधातौ सर्व्यस्तान् ध्वानाप्रमाणाक्ष्यसमापन्यभिज्ञास प्रतिष्ठाय प्रशासिसंस्कारो येऽपि ते कौजिक निमाइस्तमहासाइसे सौक-धातौ सलासान्यि सर्वान् कश्चिदेन कुसपुत्रो वा कुसदुहिता वा ध्वानाप्रमाणाक्ष्यसमापन्यभिज्ञास प्रतिष्ठापयेत्।। तिष्ठन्तु खसु पुनः कौजिक विधाइस्तमहासाइसे स्रोकधातौ सर्व्यस्तान् ध्वाना-प्रमाणाक्ष्यसमापन्यभिज्ञास प्रतिष्ठाय पुत्राभिसंस्कारोऽनेन वर्षा-येस येऽपि केसित् कौजिक गङ्गानदीवासुकोपमेषु निमाइस्तमहा-साइस्तेषु स्रोकधातुषु सलासानपि सर्वान् कश्चिदेव कुसपुत्रो वा कुसदुहिता वा ध्वानाप्रमाणाक्ष्यसमापन्यभिज्ञास प्रतिष्ठापवेत्।। तिस्तं सन्वसे कौजिक प्रशिन्त स कुसपुत्रो वा कुसदुहिता वा तत्तो निदानं क्ष्वसुष्टं प्रस्वेत्।।

शक श्राष्ट्र। वड भगवन् वड सुगतः ॥

भगवागाः । त्रतः खलु पुनः स नौत्रिक सुलपुत्रों वा सुलदुहिता वा वज्रतरं पुष्यं प्रभवेद्य दमां प्रज्ञापारमितामन्त्राः पुस्तकगतामिष कला त्रभित्रद्धदिमित्रद्धते त्रवकल्पयस्वकल्पयते त्रिधिमुञ्चस्रधि-सुञ्चते प्रस्त्रकित्तः प्रसन्नित्ताय श्रथावयसम्पन्नोऽध्यासयकम्पन्नाय बोधाय कित्तमुत्याच सनुत्पादितमोधिकित्ताय वोधिवत्तायाध्याव-येन दद्यादन्त्रभो लिखनायापि वाचनायाध्यकिलामितया सम्पाद-विव्यत्पृत्रुकोऽसुं वाइविध्यति सन्दर्भयिष्यति समादापविध्यति ससु-त्तेष्ठविद्यति सम्प्रहर्णययानि वाचा नेश्चति विनेष्ययनुनेष्ठत्यर्थमस्त्राः श्रसी सम्प्रकाशिय्ययोवञ्चास्त्र क्ति विशोधियस्यति निर्विक्तिस्यं करिक्ति एवञ्चनं क्त्यारोहि लं कुलपुत्रासिन्नेव बोधियन्त्रमार्गो जिल्लाच हि लं जिल्लाख्यरम् व्यायक्तामः चिप्रमेवास्तरां यम्यक्षमोधिमभिषक्षोत्यये। श्रभिषम् श्रथ्य चापरिमितं यत्त्वधातुमतुकरे जपधिगंचयेऽभिविनेव्यिष यदुत भूतकोटिप्रभावनतायामिति॥
पुनरपरं कौशिक यः कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा इमां प्रज्ञापारमितां लिखिला खयस्य वाचयेत् परेभ्यस्य लिखिला पूर्ववहद्यादयज्ञतः कौशिक पूर्वकात् कुलपुत्रात् कुलदुहितुवी मकाशाद्वज्ञतरं पुद्धं प्रसवेत्॥ पुनरपरं कौशिक यः कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा इमां प्रज्ञापारिमतां श्रयंकुश्रलो वाचयेत् परेभ्यस्य
लिखिला पूर्ववहद्यात् सार्थां सव्यक्तनासुपदिश्रेत् परिदीपयेदयज्ञतः
कौशिक स कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा वज्ञतरं पुष्धं प्रसवेत्॥

श्रय खलु शको देवानामिन्दो भगवनासेतद्वोचत्। इयमपि भगवन् प्रज्ञापारमिता उपदेष्ट्या॥

एसुक्ते भगवान् ग्रकं देवानामिन्द्रमेतदवोचत्। रयमपि कौशिक प्रश्चापारमिता उपदेष्टया त्रबुध्यमानस्य कुलपुत्रस्य वा कुलदुहितुर्वा॥ तत् कस्य हेतोः। उत्पत्स्यते हि कौशिक त्रनागतेऽध्विन प्रश्चा-पारमिताप्रतिवर्षिका। तनाबुध्यमानः कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा त्रकुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिसमोद्धुकामो मा प्रणंचीत्वां प्रश्चापार-मिताप्रतिवर्षिकां श्रुला॥

श्रय खबु शको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्वोचत् । कथं भग-वस्त्रनागतेऽध्वनि प्रज्ञापारमिताप्रतिवर्षिका वेदितव्या । इयं सा प्रज्ञापारमिताप्रतिवर्षिकोपदिग्यत इति ॥

एवसुके भगवान् प्रक्रन्देवानामिन्द्रमेतद्वीचत्। भविष्यन्ति

कौन्निक श्रमागतेऽध्वनि एके भिचवोऽभावितकांचा श्रभावितन्नीखा श्रभावितप्रज्ञा एडमूकजातीया प्रज्ञापरिद्रीणासे प्रज्ञापारमितासुपदेच्याम इति तस्याः प्रतिवर्धिकासुपदेच्यानि ॥ कथञ्च कौशिक प्रज्ञापारमिताप्रतिवर्श्विकासुपदेच्छन्ति । इपविनात्रौ रूपानित्यतेत्युपरेच्यन्ति । एवं वेदनासंज्ञासंस्कारा विज्ञानविनामो विज्ञानानित्यतेत्युपदेच्यान्ति । एवच्चोपदेच्यान्ति च एवं गवेव्ययिव्यति स प्रजापार्मितायां चरिव्यतीति ॥ इयं सा कौशिक प्रजापार्मि-ताप्रतिवर्षिका वेदितव्या ॥ न खनु पुनः कौन्निक रूपविनामो रूपा-नित्यता द्रष्ट्या। एवं वेदनार्धज्ञार्धस्कारा न खबु पुनः कौन्निक विज्ञानविनाणो विज्ञानानित्यता द्रष्ट्या । स चेदेवं पश्चति प्रज्ञान पारमिताप्रतिवर्धिकायां चरति॥ तसान्तर्दि कौप्रिक कुखपुन्नेय वा कुबदुहिचा वा प्रज्ञापारमिताया ऋर्थ उपंदेष्टयः। प्रज्ञापारमि-तायामर्थसुपदिमन् कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा वज्जतरं पुष्यं प्रसवेत्॥ पुनरपरं कौशिक यावन्तो जम्बूदीपे सलासान् सर्वान् किञ्चदेव कु बपुत्रो वा कु बदु हिता वा श्रोतश्रापित्तफ से प्रतिष्ठा-पयेत्। तत् किं मन्यसे कौ शिक श्रपि तु स कु कपुन्ना वा कु खदु दिता वा ततो निदानं वज्जपुष्यं प्रस्वेत्॥

ग्रक श्राइ। वड भगवन् वड सुगत ॥

भगवानाइ। त्रतः खबु पुनः स कौ शिक कु बपुत्रो वा कु बदु-दिता वा वज्जतरं पुष्णं प्रसवेद्य दमां प्रश्चापारमितामन्त्रशः पुस्तकगतामपि काला त्रभिश्रद्धदिभिश्रद्धते त्रवकस्पयन्नवकस्प्यते त्रिधसुद्धविधसुद्धते प्रसन्नित्तः प्रसन्नित्ताये त्रध्यास्यसम्बन्धेऽध्या-

वयस्ययाच बोद्याय चित्रबुत्पाच ससुत्यादितवोचिचित्राय बीर्ध-यनायाचामचेन द्वादनाजी शिलगाबापि वाचनाचाचितावि-नवा समाद्यिकत्युवुन्तोऽसुं शाहिकव्यति सम्दर्भविव्यति समादा-परिवात सस्तेजविकति सम्प्रकृषिकति वाचा नेकति विनेकक-सनेकायर्थमस्या प्रसी सम्प्रकात्रविव्यालेकशास्य विसं विशोधविक्षति विविधिकिसं करियाति एवं चैनं वच्चायोहि तं जुखपुत्रासिन्देव बोधिसकार्गे क्रिक्खाच हि लं क्रिकाश्वरम् व्यायक्रमानः चित्रनेवानुकरां सम्बद्धमोधिमभिष्यभोत्यसे । प्रशिक्षम् धाप-रिमितं बन्धातुमनुत्तरे उपधिपञ्चचेशभिविमेयसि वद्त भतको-टिप्रभाक्तमायाभिति। एवच वाचं मावेत एतेवामेव लं बुलपुक्त+ धर्माको जामी भव चवुन अञ्चापारमिताप्रतिबंधुमामाभिति । भयनेक कौशिक ततः धौर्मकात् सुवायुक्तकः(६) सुसद्दितते स वकामारुक्रमरं पुर्खं प्रस्वेत् ॥ तस्य स हेतोः। चनौ हि कौत्रिय श्रोतचापनिपासं प्रमास्वते॥ तिष्ठम् खनु युनः कौशिक आसू-दीपकाय सर्वस्ताम् स्रोतसापिताले प्रतिष्टाण पुरवाभिनंद्वारा कावनाः नौत्रिक चातुर्वादायके खोकधानी सलासानवि सर्वान् किञ्चदेव कुलपुत्रो वा कुलदुहिता का श्रोतचापित्तकले प्रतिष्ठाः पयेत्॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौक्षितः चातुर्वस्त्रदीपके लोकधातौ वर्षक्यान् श्रोतवापश्चिषक्षे प्रतिकाय दुखानिपंत्यारो व्यवनाः कौकिक बाइके पृद्धि स्रोकभारी सलासानपि सर्थान् कश्चिदेव

<sup>(</sup>१) कुवपुक्तादिति म ।

कुकपुन्ती वा कुकदुद्तिता वा स्रोतकापत्तिकाले प्रतिष्ठावसेत् ॥ तिष्ठम् अषु प्रणः कौक्ति साइसे पूड़िके चौकशाती धर्मनतान् मोतभापत्रिफां प्रतिष्ठाय युकाशियंकारी वात्रमः की प्रिक द्रिवादके अध्येते क्रोकधाती क्षवाकात्रपि कर्मान् कचिदेव कु क्रमुको वा क्षक्ष दुष्टिता वा क्षोतका प्रतिकाय वेत्।। तिक्रम्तु सालु पुनः कौत्रिक द्विधाइके मध्यने स्रोकधाती प्रर्क-सनाम् भौतत्रापत्तिपृत्वे प्रतिष्ठाय पुष्पाभिषंस्कारो यावनाः भौतिक निशाइखमद्दागाइखे सोकधातौ खलासानपि मर्मान् कछिदेन सुक्तप्रको वा कुक्तदुद्धिता वा श्रोतचापन्तिकले प्रतिकापचेत् 🛊 तिहम् ख्यु सुनः कीप्रिक निवादसमदाबादसे खेकधाती क्कंबनाम् श्रोतचापत्तिकसे प्रतिष्ठाय पुराभिगंस्हारे। यावनाः क्रीजिक महामदीवालुकायमेषु विवादसमदागारसेषु स्रोकथातुषु सलासानिप सर्मान् वश्चिदेत कुलप्रको मा कुलदुद्धिता वा मोतमापत्तिक से प्रतिडापयेत्॥ तत् किं सन्यमे कौत्रिक म्रपि तु स कुल पुत्ती वा कुक दुष्टिता वा तता निदार्गवक्त पुष्यं प्रस्वेत् ॥ भन श्राष्ट्र। वज्र भगवन् वज्र सुगत्॥

भगवानाह। त्रतः खनु पुनः स कोत्रिक मुन्नपुन्नो वा मुन्नमुक्तिता वा वक्षतरं पृष्णं प्रस्तवेद्य दमां प्रज्ञापारमितामनात्रः पुन्नकनतान्नपि कृता त्रभिष्यद्देश्वर्शभ्यदेशे त्रवेकस्पद्यस्करूपयते व्यावद्यसम्बद्धाः प्रसन्नित्ताः प्रसन्नित्ताद्य त्रभ्यावद्यसम्बद्धाः प्रसन्नित्ताद्य त्रभावद्यसम्बद्धाः प्रसन्नित्ताद्य ससुत्पादितवोधितित्ताद्य वोधिसन्नाद्याध्याद्यदेन द्द्याद्नत्रो श्चिष्वनाद्यापि वाक्नाद्याप्रकिन कासितया समादियव्यत्युद्युक्तोऽसुं गाइयिव्यति सन्दर्भयिव्यति ममादापिययति मसुत्तेजिययति सम्प्रदर्विययति वाचा नेयति विनेयत्यतुनेयत्यर्थमस्या ऋसी सम्प्रकाश्रयियत्येवञ्चास्य चित्रं विशो-धिययति निर्व्विविकित्वं करियति एव होनं वस्त्रत्येहि लं कुलपुत्रा-सिन्नेव बोधिमत्तमार्गे त्रिचखाच हि लं शिचमाणसरन् व्यायन्छ-मानः चिप्रमेवानुत्तरां सम्यक्यम्बोधिमभिसम्बोत्यसे । त्रभिसम्बुध्य चापरिमितं यत्नधातुमनुत्तरे उपधियङ्कचेऽभिविनेयमि चदुत भूतकेाटिप्रभावनतायामिति। एवञ्च वाचं भाषेत एतेषामेव लं कुसपुचधकीयां साभी भव चदुत प्रज्ञापारमिताप्रतिसंयुकाना-मिति॥ त्रयमेव कौशिक ततः पौर्व्यकात् कुखपुत्रतः कुखदुहिद्यते। वा सकाभादक्रतर पुर्धं प्रसवेत्॥ तत्कस्य हेताः। त्राता दि कौणिक स्रोतचापत्तिफलं प्रभाव्यते॥ पुनरपरं कौणिक यो चि कश्चिदेव कुखपुची वा कुलदुहितावा यावन्ती जमूदीपे सलासान् सर्वान् सञ्चदागामिफले प्रतिष्ठापयेत्। तत् किं मन्यसे कौशिक ऋपि नु स नुसपुची वा कुसदुहिता वा तते। निदानं बड्डपुर्छः प्रसवेत्॥

शक श्राह। वज्ञ भगवन् वज्ञ सुगत।

भगवानाइ। श्रतः खलु पुनः स कौशिक कुलपुन्नो वा कुल-दुदिता वा वज्ञतरं पृष्णं प्रस्वेद्य दमां प्रज्ञापारमितामन्तशः पुस्क-गतामपि कला श्रभिश्रद्धदिभिश्रद्धते श्रवकल्पयन्नवकल्पयते श्रधि-सुश्चन्निधसुश्चते प्रसन्नचित्तः प्रसन्नचित्तायाध्यासयसम्बोऽध्यासयस-श्वस्राय वेष्टाय चित्तसुत्पाद्य ससुत्पादितवेषिचित्ताय वेष्टिस- चायाधामयेन दद्यादनामो सिखनायापि वाचनायापिकसामितया मन्पादियवायुगुक्तोऽमुं गाइचिव्यति मन्दर्शिवव्यति ममादापिव्यति मसुक्तेज्यिव्यति सम्प्रदर्षयियति वाचा नेव्यति विन्येयव्यनुनेव्यव-र्घमस्या श्रसी सम्प्रकाश्रयिखेवश्चास्य चित्तं विश्रोधयिखति निर्वि-चिकित्यं करियति एवस्रैनं वच्चत्येहि त्वं कु खपुचासि होव बेाधिय-लमार्गे प्रिचखाच हि लं प्रिचमाणश्चरन् वायच्छमानः चिप्रमे-वातुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसभोत्यसे । श्रभिसनुध्य वापरिमितं यत्त्वधातुमनुत्तरे उपधिवङ्कायेऽभिविनेस्यसि यदुत अतने।टिप्रभाव-नतायामिति । एवद्य वाचं भाषेत एतेषामेव त्वं कुलपुचधर्माणां साभी भव यदुत प्रज्ञापारमिताप्रतिषंयुकानामिति॥ श्रथमेव कौज्ञिक ततः पौर्म्बकात् कुखपुच्चतः कुखतुद्दिहता वा सकागादञ्जतरं पुर्ध प्रस्वेत्॥ तत्कस्य हेताः। श्रते। हि कौ भिक सकटागामिफनं प्रभा-व्यते ॥ तिष्ठम्तु खलु पुनः कौशिक जाम्बूदीपकान् सर्व्यसर्वान् सक्तदागामिफले प्रतिष्ठाण पुष्पाभिषंस्कारे। यावन्तः कौणिक चातु-र्महादीपने खेाकधाती सवास्तानपि सर्वाम् कश्चिदेव कुलपुत्री वा कुंबद्दिता वा सकदागामिफले प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौश्रिक चातुर्मचादीपके लेाकधाती धर्व्यवान् सक्तदागामिफले प्रतिष्ठाप्य पुष्यभिषंस्कारे। यावन्तः कौणिक ग्राइस्ते चूड़िके खेाक-धातौ सलास्तानपि सर्वान् कञ्चिदेव कुलपुन्नो वा कुलदु हिता वा सञ्दागामिफले प्रतिष्ठापयेत् ॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौत्रिकः षाइस्ते चूड़िके खेाकधाती सर्व्यक्षलान् सक्तदागामिफले प्रतिष्ठाय पुष्पाभिमंद्कारा यावनाः कौत्रिक दिमाइचे मध्यमे खेरकधातौ

समासानिय वर्षान् कश्चिरेव कुलपुष्ठो वा कुलदुहिता वा सहारागामिफले प्रतिष्ठापचेत्॥ तिष्ठम् सल पुनः क्रोजिक दिसारचे मध्यते लेकधातौ धर्वस्तान् सहारागामिफले वित-ष्ठाय पुष्ठाभिसंस्कारे। यावमाः क्रीजिक विशारचमराष्ट्राक्ष्ये लेकधातौ सलासानिय धर्मान् कश्चिरेव कुलपुष्ठो वा कुलदुहिता वा सहारागामिफले प्रतिष्ठापचेत्॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौजिक विशारचमरासादचे लेकिधातौ सर्मवावान् सहारागामिफले प्रति-ष्ठाय पुष्ठाभिसंस्कारे। यावमाः क्रोजिक मङ्गानदीयासुके।पमेषु विशारचमरासादचेषु लेकिधातुषु समास्नानिय धर्मान् कश्चिरेक सुलपुस्तो वा कुलदुहिता वा सहारागामिफले प्रतिष्ठामयेत्॥ तत् कि मध्यवे कौजिक चपि सु सुलपुष्ठो वा खुलदुहित। वा तता निदानं ब्रह्मपुष्ठं प्रस्वेत्॥

क्रक आह । वह भगवन् बह सुगत ॥

भगवानाइ। स्रतः खलु पुनः स कौशिक खुलपुको वा कुलदुहिता वा बद्धतरं पुछं प्रसवेद्य इमां प्रद्यापार्मितामकाशः पुल्लकगनामपि छला स्रभिसद्धदिभसद्धते स्ववकत्प्रयद्ववक्षत्पयते स्वधिमुद्धविधिस्त्रते प्रस्कितिकः प्रसन्तिकाय स्थासयसम्बन्धोन् श्र्यास्यक्षत्वाय बेधाय चित्तमुत्पाद्य समृत्पादितवे।धिकित्ताय कोधिकत्वादाध्यासदेन द्द्यादन्ताम् लिखनायापि वाचनायापिकलान् सितया सन्तादिखाद्यद्युकोऽसं ग्राहिख्यति सन्दर्भयिखति समान् द्रापिच्यति समुक्तेत्रयिखति सम्प्रदर्बद्यति वाचा नेयति विनेष्णत्वन् सुनेकात्प्रर्थमञ्चा स्रक्षे सम्प्रकाद्यश्चित्रत्वे चाच्य चिनं विग्रोधन विश्वित विविधितां करियाति एवदीनं वद्यायोषि तं कुकपुष्ताःविश्वित वीधिवस्त्रमाने विश्वसाय षि तं विश्वनाययरम् याकःव्यानः विश्वमेवानुक्तरां वय्यक्षत्रमाधिमिवस्त्रात्यये । श्रीभयमुय वापरिवितं सत्त्रधातमनुक्तरे उपधियद्वयेऽभिविनेयापि यद्त
भूतकेाटिश्रभावनतायामिति । एवं वाचं भावेत एतेवामेव तं सुखपुक्षध्वीत्रां वाभी भव यद्त प्रज्ञापारिमताप्रतियंद्रकानामिति ॥
व्यानेव कीधिकं ततः पौर्व्वतात्कृतपुष्ताः कुखदुष्टियते। वा स्वाक्षःवज्जतरं पुद्धं प्रस्वत् ॥ तत्त्रस्य हेताः । श्राता वि वौक्रिकं सहदा
ज्ञानिपार्वं प्रभावते ॥ पुनरपरं कीधिकं यो वि किखदेव कुलपुष्ते
वा कुखदुष्टिता वा यावन्तो जम्बूबीपे सत्ताक्षाम् पर्वाम् श्रामामःजियाचे प्रतिष्ठापयेत् । तत् विं सन्यचे कीधिकं श्रापि नु य कुखपुष्को
वा कुखदुष्टिता वा वता निदानं वज्ञपृष्टं प्रववेत् ॥

क्रक श्राप्त । वज्र भनवन् वज्र सुनंत ॥

चिकित्सं करियति एवधेनं वच्छत्वेदि लं कुखपुक्तासिकेव बोधिय-न्त्रभागे जिन्नखात हि लं जिन्नमाजयरम् व्यायच्छमानः चिप्रसेवानु-त्तरां बम्यक्षम्बोधिमभिषक्षोत्यचे । श्रभियमुध्य चापरिमितं यस्त-भातुमनुक्तरे उपधिवङ्बयेऽभिविनेयावि चदुत भ्रतकोटिप्रभावन-तायामिति । एवञ्च वाचं भाषेत एतेषामेव त्वं कुखपुत्रुधकीषां साभी भव चदुत प्रज्ञापारिमताप्रतिमंयुक्तानामिति ॥ प्रयमेव ततो मऊतरं पुछं प्रमवेत्॥ तत्कस्य हेतोः। ऋता हि कौशिक श्वनागामिफ खंप्रभायते॥ तिष्ठम् ख खुपुनः कौ शिक जाम्बूदी-पकान् सर्व्यस्तान् श्रनागामिफले प्रतिष्ठाय पुष्याभिसंस्कारो यावन्तः की भिक चातुर्महादीपके खेाकधाती सलास्तानपि सर्व्यान् कश्चिदेव कुलपुत्रो वा कुलदु हिता वा त्रनागामिफले प्रतिष्ठापयेत्। तिष्ठन्त खलु पुनः कौ शिक चातुर्महादीपके खेाकधाती सर्वेषत्वान् श्रनागा-मिफले प्रतिष्ठाण पुष्णाभिषंस्कारा यावन्तः कौशिक साइसे चूडिके क्षोकधातौ सलाकानिप सर्वान् कश्चिदेव मुखपुत्रो वा मुखदुहिता वा श्रनागामिफले प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौन्निक बाइस्रे पूजिने लोक धातौ बर्वधलान् श्रनागामिफले प्रतिष्ठाय पुष्णाभिगंखारी यावनाः कौणिक दिवाइसे मध्यमे खेाकधातौ मलासानि धर्मान् कश्चिदेव कुष्ठपुत्रो वा कुष्ठदुहिता वा भागामिक वे प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठन्तु खबु पुनः कौ भिक दिवाइसे मध्यमे लोकधातौ सर्व्यस्तान् श्रनागामिफले प्रतिष्ठाण पुष्वाभि-मंखारा यावनः कौषिक विमाइसमदामाइसे लेाकधातौ मला-स्तानि सर्मान् कश्चिरेव कुखपुत्री वा कुखदुहिता वा प्रनागा-

निफाले प्रतिष्ठापयेत् ॥ तिष्ठण्तु सम् पुनः नौजिक विश्वस्त्रमहासाइस्रे लेकिधातौ सर्व्यस्तान् प्रमागामिफाले प्रतिष्ठाण पुष्काभिसंस्कारो यावनाः नौजिक गङ्गानदीवासुकोपमेषु विश्वास्त्रमञ्जासाइस्रेषु लेकिधातुषु सत्तास्तानिप सर्व्यान् कस्तिदेव नुस्रपुत्रो
वा कुखदुहिता वा प्रमागामिफाले प्रतिष्ठापयेत् ॥ तत् किं मन्यवे
नौजिक श्रिप नु स कुखपुत्रो वा कुखदुहिता वा तता निदानं
वद्यपुष्धं प्रस्वेत् ॥

बक्त आह । वक्त भगवन् वक्त सुगत ।

भगवानाइ। त्रतः खलु पुनः च कौ जिक कुलपुन्ने। वा कुलदुदिता वा ततो निदानं वज्जतरं पुन्नं प्रचवेष दमां प्रज्ञापार नितामन्त्रतः पुन्नकगतामिष द्या त्रिमित्रद्द्यदेशित्रद्द्यते व्यवक्षण्यन्ववक्षण्यते त्रिधिसुञ्चन्नधिसुञ्चते प्रयन्नित्तः प्रगन्नित्ताय व्यव्यान्यस्त्राय वेष्माय विष्माय व

तं बुक्तपुत्रधर्काणां साभी भव यद्त प्रज्ञापारिमताप्रतिसंयुक्ताना-मिति ॥ श्रयमेव तते। बक्ततरं पुष्यं प्रसवेत् ॥ तत्कस्य हेतोः। श्रते। दि कौशिक श्रनागामिष्मसं प्रभाव्यते ॥ पुनरपरं कौशिक यो दि-कश्चिदेव सुस्रपुत्रो वा कुलदुहिता वा धावन्तो जम्बूदीपे सला-सानपि सर्वानर्हत्ते प्रतिष्ठापयेत् । तत् किं मन्यये कौशिक श्रपि सु स सुस्रपुत्रो वा कुलदुहिता वा तता निदानं सञ्जपुष्यं प्रसवेत् ॥

अन आह । बड भगवन् बड सुगत ॥

भगवानाइ। त्रतः खलु पुनः च कौत्रिक जुलपुत्रो वा जुल-दुरिता वा वज्जतरं पुर्खं प्रसवेद्य इसां प्रज्ञापारमितामन्त्रज्ञः पुरतक-गतामपि कला त्रभित्रद्धदभित्रद्धते त्रवकल्पयन्नवकल्पयते त्रधि-**मुबन्धमुञ्ज**ते प्रस**न्तितः प्रसन्नचित्ताय त्रधास्यसम्बन्नोऽधासय-**समुद्राय वेश्वाय चित्तसुत्पाद्य ससुत्पादितवेशिचित्ताय वेश्विस-लायाधामयेन ददादनायो लिखनायापि बाचनायाप्यकिलामितया सन्पादिषयत्युचुकोऽसुङ्काइथियति सन्दर्भयियति समादापयियति बमुनेजविद्यति सम्प्रदर्षिययित वाचा नेयति विनेयातान्तेय-त्यर्थमचा त्रसी सम्प्रकात्रविव्यति एवचाच चिन्तं वित्रोधविव्यति निर्विचिक्तिसं करियाति एवधीनं वच्छारोधि लं कुलपुत्रासिन्नेव बोधिसलमार्गे प्रिचखाच हि लं प्रिचमाणश्चरन् व्यायक्रमानः चिप्रमेवातुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिषक्षोत्यवे। त्रभिषम्बुध्य चाप-रिमितं यत्त्रधातुमनुत्तरे उपधियञ्जयेऽभिविनेव्ययि यदुत भूतको-टिप्रवनतायामिति । एवञ्च वाचं भाषेत एतेषामेव कु बपुष्रधर्माणां बाभी भव चंदुत प्रजापारमिताप्रतिषंयुकानामिति॥ अयमेव तते।

वक्रतरं पुर्खं प्रस्वेत् ॥ तत् कस्य हेताः । त्रता हि कौन्निक प्रार्हलं प्रभायते॥ एवद्याखोत्पाइं वर्द्धयियति यदा वदा हि सं सुक्रपुत्र प्रज्ञापारमितायां प्रिषियमे तथा तथा लमनुपूर्वेच बुद्धधर्माचां बाभी भविक्यि त्रायसञ्ज भविक्यस्वनुत्तराचाः सम्यक्षम्बोधेः प्रप दि लं प्रिचायां प्रिचमाणश्रुरम् व्यायक्तमानः श्रोतश्रापितस्य प्रभावयिय ि सक्तदागामिफ सं प्रभाविषयि जनागामिफ संप्रभा-विद्यासि ऋर्चन्वं प्रभाविद्यासि प्रत्येक बुद्धनं प्रभाविद्यासि सम्यक्-यमुद्धसं प्रभावविष्यमीति ॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौत्रिक जाम्बूदीप-कान् सर्वेसलान ईले प्रतिष्ठाप्य पुष्पाभिसंस्कारा यावनाः कौ जिक चातुर्महादीपने कोकधानौ सलास्तानपि सर्वान् कश्चिदेव बुसपुत्रो वा कुखदुहिता वा ऋर्डले प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठनु खलु पुनः कौ मिक चातुर्मदादीपने खेाकधाती वर्ष्यवान् ऋर्वे प्रतिष्ठाण पुणाभि-संस्कारी यावनाः कौ प्रिक साइस्रे चूड़िके खेाकथातौ सलासानिय सर्वान् कञ्चिदेव कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा ऋईले प्रतिष्ठापचेत्॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौशिक साइस्रे चूड़िके खेाकधातौ सर्वस्तान् श्रर्श्ते प्रतिष्ठाण पुष्णाभिषंस्कारे। यावनाः कौन्निक दिवाइस्रे मध्यने लेकधातौ सलासानपि सर्वान् कश्चिरेव तुसपुत्रो वा तुसद्दिता वा ऋईले प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठम्तु खलु पुनः कौणिक दिशाइसे मध्यमे खोकधातौ सर्व्वसलानई ले प्रतिष्ठाच्य पुष्णाभिसंस्कारा यावनाः कौष्रिक निराइसमहाराइसे सोकधाती यलाखानपि सर्वान् कस्नि-देव जुजपुत्रो वा जुजदुहिता वा ऋईचे प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठम् खलु पुनः कौशिक चिवाइस्रमहाबाइसे स्नोकधातौ सर्मग्रलान् श्रांति प्रतिष्ठाय पुष्पाभिनंस्कारे। यावनाः सौजिक गङ्गानदीवास्-कोपमेषु नियादसमहासाइसेषु सोकधातुषु सलास्वानपि सर्वान् कास्त्रदेव सुस्तपुत्रो वा सुस्तदुहिता वा श्राईले प्रतिष्ठापयेत्॥ तत् किं मन्यसे कौजिक श्राप नु स सुस्तपुत्रो वा सुस्तदुहिता वा ततो निद्रानं वक्षपुद्धं प्रस्तेत्॥

वन कार। वक्त भगवम् वक्त स्गत्॥

भगवानाह । सङ्घा ऋषि भगवंसस्य पुष्यस्कश्चय न सुकरा कर्तुं । मणनाष्पुपनायीपम्यमयुपनिवायुपनिवदपि भगवंसस्य पुष्य-स्कान्थस्य न सुकरा वर्तुं ॥

भगवाना । त्रतः समु पुनः स को जिक कुमपुक्तो वा कुमादुदिता वा वज्रतरं पुष्टं प्रस्वेद्य दमां प्रज्ञापार्मितामना प्रः पुक्तकगतामिष क्रवा त्रभिमद्धद्भिमद्धते स्वक्त्यद्यस्वकत्त्र्यते त्रधिसुद्यस्थिमुद्धते प्रस्कचित्तः प्रस्त्रचित्ताय त्रध्यासयस्यम् प्रधासयसम्बद्धाय वेधाय वित्तसृत्याय समुत्पादितवे।धिचित्ताय वेधिसन्दायाक्षाययेन द्यादम्प्रो निखनायापि वाचनायाप्यकिसासितया
सम्बद्धायस्य सुद्धादम्प्रो निखनायापि वाचनायाप्यकिसासितया
सम्बद्धायस्य सुद्धादस्य समादापिष्यति समुक्तेत्रविद्यति
सम्बद्धायस्य वित्तं विशेधविद्यति समादापिष्यति समुक्तेत्रविद्यति
सम्बद्धायस्य वित्तं विशेधविद्यति निर्विचिकासं करिष्यति
सम्बद्धायस्य वित्तं विशेधविद्यति निर्विचिकासं करिष्यति
सम्बद्धायस्य वित्तं विशेधविद्यति विशेषक्षमार्गो जिच्छाच
दि लं ज्ञिसमाणस्य व्यायक्षमानः चित्रसेवानुक्तरां सम्यक्समोधिमभिषक्षोतस्य । त्रभिषम्भुध्य चापरिमितं सन्त्रधातुमनुक्तरे
समोधिमभिषक्षोतस्य । त्रभिषम्भुध्य चापरिमितं सन्त्रधातुमनुक्तरे
समोधिमभिषक्षोतस्य । त्रभिषम्भुध्य चापरिमितं सन्त्रधातुमनुक्तरे
समोधिमभिषक्षोतस्य । त्रभिषम्भुध्य चापरिमितं सन्त्रधातुमनुक्तरे

वार्ष भावेत एतेवासेत लं जुलपुत्तधर्याणां साभी भव खदुत प्रज्ञान् पारिमताप्रतिसंवुकानामिति ॥ अवसेत तते। वज्जतरं पृष्णं प्रवन्ते ॥ तत् कस्य हेतोः । अते। हि कौश्चिक अर्हन्तं प्रभाष्यते ॥ एवद्या-स्रोत्यादं वर्द्ध्यस्यित वद्या यद्या हि लं कुसपुत्र प्रज्ञापारिमतायां विश्वस्ये तथा तथा लसनुपूर्व्येण वृद्धधर्याणां साभी भविकिष आस्त्रस्य भविक्यस्यनुत्तरायाः सम्यक्षम्योधेः अत्र हि लं विद्यार्था विश्वस्य भविक्यस्यनुत्तरायाः सम्यक्षम्योधेः अत्र हि लं विद्यार्था विश्वस्य भविक्यस्यनुत्ताः श्रोतकापत्तिपत्तं प्रभाविक्यिति सह-दागामिपतं प्रभाविक्यिति अनागामिपतं प्रभाविक्यिति अर्थाक्यद्वतं प्रभाविक्यिति सम्वक्षस्यद्वतं प्रभाविक्यिति सम्वक्षस्यद्वतं प्रभाविक्यिति ॥ पुनरपरं कौष्ठिक यावन्तो जम्बूदीपे सलासानिप वर्षान् कञ्चिदेव कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा प्रत्येकबुद्धले प्रति-हापयेत् । तत् किं सन्यये कौश्चिक अपि न स कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा तते। निदानं बज्जपुष्यं प्रस्वेत्॥

त्रक प्राप्त । बक्त भगवन् वक्त सुगत ॥

भगवानाइ। त्रतः खबु पुनः स कौत्रिक कुलपुत्रो वा कुल-दुहिता वा बद्धतरं पुष्यं प्रस्वेद्य दमां प्रशापारिमतामनाशः पुत्तकगतामपि कला त्रभित्रद्धदिभित्रद्धते त्रवकरणयञ्चवकरणयते त्रिधसुञ्चकधिसुद्धते प्रसन्नित्तः प्रसन्नित्ताय अध्यासयसम्पन्नो-प्रधासयसम्पन्नाय वेद्याय वित्तसृत्पाद्य ससुत्पादितवेदिनिताय वेदिसन्त्रायध्यास्येन द्वादनात्रो सिखनायापि वाचनायाप-किस्नाचितया सन्पाद्यियात्युद्युक्तोऽसुङ्गाद्यियाति सन्दर्भियवाति समादापयियाति ससुत्तेत्रवियाति सन्प्रदर्भवियाति वाचा नेयाति विनेयत्वतुनेयत्वर्णमसा प्रसी सम्प्रकाषावियत्वेवश्वास विनं विषी-धिययति निर्व्विचिकित्सं करियति एवचैनं वक्त्यत्येहि लं कुखपुत्ता-सिस्तेव वेाधिसत्त्वगार्गे जिलस्ताच हिलं जिलमाणश्चरन् व्यायच्छ-मानः चिप्रमेवानुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसक्षोत्यसे । श्रभिसम्बुध्य चापरिमितं सल्वधातुमनुत्तरे उपधिसङ्क्षचेऽभिविनेव्यसि यदुत धत-कोटिप्रभावनतायामिति । एवच्च वाचं भाषेत एतेषामेव लं कुस-पुष्तधर्माणां जाभी भव यदुत प्रज्ञापारमिताप्रतिषंयुकानामिति॥ . श्रथमेव तता बज्जतरं पुष्धं प्रस्वेत्॥ तत् कस्य हेताः। श्रता हि कौजिक प्रत्येक बुद्ध लं प्रभायते ॥ एवञ्चास्रोत्साइं वर्द्ध यिखति यथा यथा हि लं कुलपुत्र प्रज्ञापारमितायां शिचिख से तथा तथा ल-मनुपूर्वेण बुद्धधर्माणां जाभी भवियमि त्रामन्त्र भवियस्तर्तन-रायाः सम्यक्सम्बोधेः श्रव हि तं शिचायां श्रिचमाणस्ररम् स्थाय-क्सानः चित्रमेव श्रोतश्रापत्तिपां प्रभाविषयित सहदागामिषाः प्रभाविषयमि त्रनागामिषालं प्रभाविषयमि त्राईन्वं प्रभाविषयमि प्रत्येकमुद्भलं प्रभावयिष्यमि सम्यक्सम्बुद्धलं प्रभावयिष्यमीति ॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौशिक जाम्बूदीपकान् सर्व्यसलान प्रत्येकबुद्धले प्रतिष्ठाप्य पुष्याभिसंस्कारा यावन्तः कौश्रिक चातुर्मदादीपके स्नोकधातौ यलासानपि सर्वान् कस्विदेव कुसपुत्रो वा कुसदु-दिता वा प्रत्येकबुद्धले प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठन्तु खबु पुनः कौ जिक चातुर्मदादीपने लोकधातौ वर्ज्यलान् प्रत्येक्बुद्धले प्रतिष्ठाप्य पुष्यभिसंस्कारा यावमाः कौष्टिक साइस्रे चूड़िके खाकधातौ सलासानपि सर्वान् कश्चिदेव कुलपुत्त्रो वा कुलदु हिता वा प्रत्येक-

बुद्धले प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठन्तु खबु पुनः कौजिक साइसे पूडिके लोकधातौ सर्व्यस्तान् प्रत्येकवृद्धले प्रतिष्ठाप्य पुष्पाभिसंस्कारा यावन्तः कौजिक दिसाइस्ने मध्यमे लेकधातौ सलासानपि सर्व्यान् सिखदेव कुलपुन्तो वा कुलदुहिता वा प्रत्येकबुद्धले प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौजिक दिसाइस्ने मध्यमे लेकधातौ सर्व्यस्तान् प्रत्येकबुद्धले प्रतिष्ठाप्य पुष्पाभिसंस्कारा येऽपि केचित् कौजिक विसाइस्तमहासाइस्ते लेकधातौ सलासानपि सर्व्यान् किस्तदेव कुलपुन्तो वा कुलदुहिता वा प्रत्येकबुद्धले प्रतिष्ठापयेत्॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौजिक चिसाइस्तमहासाइस्ते लेकधातौ सर्व-सलान् प्रत्येकबुद्धले प्रतिष्ठाप्य पुष्पाभिसंस्कारा यावन्तः कौजिक गङ्गानदीवालुकोपमेषु चिसाइस्तमहासाइस्ते लेकधातौ सर्व-सलान् प्रत्येकबुद्धले प्रतिष्ठाप्य पुष्पाभिसंस्कारा यावन्तः कौजिक गङ्गानदीवालुकोपमेषु चिसाइस्तमहासाइस्तेषु लेकधातुषु सलासा-नपि सर्व्यान् कस्तिदेव कुलपुन्तो वा कुलदुहिता वा प्रत्येकबुद्धले प्रतिष्ठापयेत्॥ तत् किं सत्यसे कौजिक चिप सु सु कुलपुन्तो वा कुलदुहिता वा तते। निदानं बङ्घपुष्धं प्रस्वेत्॥

वक बाद। वज्र भगवन् बज्र सुगत ॥

भगवानाइ। श्रतः खलु पुनः स कौ त्रिकं कुलपुत्रो वा कुल-दुहिता वा बद्धतरं पुष्णं प्रसवेद्य दमां प्रश्चापारिमतामनात्रः पुस्तक-गतामि कला श्रभिश्रद्धभिश्रद्धते श्रवकल्पयञ्चवकल्पयते श्रधि-सुद्धन्निधसुत्रते प्रसन्नित्तः प्रसन्नित्ताय श्रध्यासयसम्पन्नोऽध्यासय-सम्पन्नाय बोधाय वित्तसुत्पाद्य ससुत्पादितवाधिवित्ताय वेाधिस-नावाध्यासयेन द्वादन्तशे लिखनायापि वाचनायाप्यकिखासितया सम्पादिययायुगुकोऽसुङ्कादिययित सन्दर्शिययित समादापिययित यसुनेजिचियति सम्प्रदर्पयियति वाचा नैयति विनेयायनुनेयायर्थ-मखा श्रसी सम्बाधियक्षयेवञ्चास वित्तं विश्वोधिययित निर्विकित्तं करियति एवच्चैनं वच्छात्येहि तं जुलपुत्रासिन्नेव बोधियत्त्रमार्गे क्रिच-खाव हि लं ब्रिसमाणबरम् खावष्टमानः सिप्रमेवानुत्तरां मम्बक्-यम्योधिमभिषक्षोत्ख्ये । श्रभिषम् वापरिमितं यन्त्रधातुमनुत्तरे उपिषमंचयेऽभिविनेव्यपि यदुत भ्रतकोटिप्रभावनताचामिति । एवश्व वाचं भाषेत एतेषामेव लं जुजपुत्रुधकीषां जाभी भव चदुत प्रज्ञापार्मिताप्रतिसंयुकानामिति ॥ त्रयमेव ततो बङ्कतरं पुद्धं प्रसमेत्॥ तत्कस्य हेतोः। त्रतो दि कौन्निक प्रत्येकबृद्धलं प्रभा-थते ॥ व्वश्वास्थोत्वाचं वर्द्धिययित यथा यथा हि लं कुक्षपुत्र प्रज्ञारारमितायां जिविक्यमे तथा तथा लमनुपूर्वेण मुद्धभर्माणां जाभी भविष्यमि श्रामन्त्रञ्च भविष्यसनुत्तरायाः मम्बक्षमनोधेः श्रव हि सं जिलायां जिलमानश्चरन् व्यायच्छमानः श्रोतश्वापनि-फलं प्रभाविष्यिस सक्तदागामिफलं प्रभाविष्यसि श्रनागामिफलं प्रभाविययमि ऋर्दत्तं प्रभाविययमि सम्यक्ममुद्धते प्रभावियय-सीति॥ पुनरपरं कौशिक चावन्तो जम्मूदीपे सलास्तेषां सर्वेषां कञ्चिदेव बुखपुत्रो वा बुखरुहिता वा श्रनुत्तरायां सम्यक्समोधौ चिनं समुत्पादयेत् । यञ्चान्यः कञ्चित् कौष्रिक कुलपुत्रो वा कुल-द्दिता वा तेवां मर्वेवामनुत्तरायां मम्यक्यमोधौ चित्तमुत्पाद्य तेभ्य दमां प्रज्ञापारिमतां चिखिता दद्यात्। यो वा कौ क्रिक कुलपुत्तो वा कुलदुहिता वा श्रविनिवर्त्तनीयाय बोधिसलाय महासलाचैनां प्रजापार्मितां लिखिला उपनामयेदचैव प्रजापा-

र्मिनायां विविधाते योगमापस्त्रमते। अधनेव प्रश्वापार्किताः भावसन् रक्षिं विद्वालतां नतः परिपूर्विस्ति नृद्वभर्माः क्तित्वयं तसात् पौर्जनान् सुक्षपुत्रतः सुद्धदुदिहतो वा सक्स्कान इक्रतरं पुष्णं प्रस्वेत् ॥ तत्कस्वहेतोः । विवतसेवेऽत्वत्तरः सन्तक्र सनोधिसधियमुण सनानां दुःखकान्तं करिक्ववीवि॥ तिक्रमु सक्रु पुत्रः कौकितः बास्तुदीपकानां धर्वपतातामस्तराखां सहाक्ष्मनोत्ती विश्वसुत्पाक पुष्काभिणंकारी बावनाः बौक्रिन प्राहर्मध्यक्षीयके लोकभागी कुनाक्रेमास्त्रि सर्केषां क्रविदेव जुक्को वा स्वत्रक्तुक्तिस वा ऋतुत्तराक्षां भ्रम्यक्षमत्त्रोधी क्रित्तसुत्वादक्षेत् ॥ तिक्रमु ऋषु एकः कीकिक पातुर्नवृद्धीयने लोकभावी अर्वस्वानामस्तरातां मस्त्रमुक्तिथी विश्वसुत्पाच प्रचाभिसंस्कारी वावलः कौत्रिक वाक्त्र मुक्ति क्रोकधाती बलाकेकामपि क्वेंवां कविदेव सुक्रप्तको स सुचनुत्रिमा वा ऋदुचरायां वस्यक्यलोभौ तित्तसुत्पाद्येत् ॥ किस्सु अनु पुनः की क्रिक या रखे कूषिके खोकधाती वर्कवनातामतुक्तरायां यम्बक्षम्बोभी त्रिलसुद्धाद्य पुकाभियंस्तारो वाकतः सौक्रिक दिसान इसे मध्यमे सोमधाती स्वासेकामपि अर्जेशं कश्चिमे वृत्तपुत्रो स कुलदुकिना वा अतुनाराया सम्बद्धस्योधी किलसुत्पादकेत् ॥ तिहस्स् यसु पुनः कौतिक दिसाइचे मध्यवे खोकधाती सर्वस्थावामुद्धन्तराह्यां मसक्षमोधी जिलासुरणाच एचाभिगंदकारी ब्राह्मकः कौष्मिक जिलान इसमदागाम् होक्थातौ सलामोपासपि समीता कश्चिरेव सुस्माको वा बुलदुहिता वा चनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधी चित्त्रसुत्वार्य्येत् ॥ तिष्ठन्तु यसु पुनः कौश्चिक चिवाइस्त्रमृद्यसाइसे स्रोक्धाती सूर्वम्रह्मा-17

नामनुत्तरायां सम्यक्षमोधौ चित्तसृत्याद्य पुष्णाभिसंस्कारो यावन्तः कौजिक गङ्गानदीवासुकापमेषु चिमाइसमदासादसेषु स्रोकधातुषु सलासोषामपि सर्वेषां कश्चिदेव कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा श्रमुत्त-रायां सम्यक् सम्बोधी चित्तसुत्पादयेत्। यञ्चान्यः कञ्चित् कौन्निक कु अपुत्रो वा कु अद्दिता वा तेषां सर्वेषामनुत्रायां सम्यक्समोधी वित्तमुत्पाच तेभ्य दमां प्रज्ञापार्मितां खिखिला द्यात्। यो वा कौ जिक कुछ पुत्रो वा कुछ दुहिता वा श्रविनिवर्त्तनीयाय बोधि-धन्नाय महासमायेगां प्रज्ञापारमितां चिखिला दद्यादुपनामयेदचैव प्रज्ञापार्मिताचां प्रिचिखते योगमापत्यते। एवमस्रेयं प्रज्ञापार-मिता भ्रयस्था माचया भावनां रुद्धिं विक्र्हिं विपुस्तां परिपूरिं गमियतीति। प्रयं कौष्रिक ततः पौर्यकात् कुलपुत्रतः कुलदुहिटतो वा सकामादङ्कतरं पुष्धं प्रसवेत्॥ तत्कस्य देतोः। नियतसेवो-**ऽतुत्तरां यम्यक्यम्मोधिमभियमुध्य यत्नानां दुःखछान्तं करि**खतीति॥ पुनरपरं कौ शिक यावन्तो अम्बूदीपे सलास्ते सर्वे ऋविनिवर्श्तनीया भवेयुरतुक्तरायाः मन्यक्यन्वोधेक्रेभ्यः(१) कश्चिदेव तुखपुत्रो वा तुख-दुहिता वा त्रनुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसम्प्रस्थितेभ्य इमां प्रज्ञा-पारमितां पुस्तकसिखितां कला दद्यादुपनामचेत्। यस तेभ्यः कस्चि-देव कुक्कपुत्रो वा कुखदुहिता वा दमां प्रज्ञापारमितां पुस्तक-बिखितां कला दचादुपनामयेत् मार्थां सयाचनासुपदिशेत्॥ तत् किं मन्यसे कौ भिक ऋषि तुस कु खपुत्रों वा कु खदु हिता वा ततो निदानं वऋपुष्यं प्रसवेत्॥

<sup>(</sup>१) तेभ्योऽपि चर्ळेभः इति ख॰, तेभ्यस इति घ॰।

प्रक्रकाश्वा वज्ञ भगवन् वज्ञ सुगतः। सङ्घाऽपि भगवंसास्य पुरुष्कान्थस्य न सकरा कर्त्तुः। गणनाऽप्युपमाऽप्योपम्यमप्युपनिसाऽप्युप-निषद्पि भगवंसास्य पुष्प्रस्कान्थस्य न सकरा कर्त्तुः॥

भगवानाइ। श्रतः खबु पुनः स कौन्निक जुनपुत्री वा जुन-दुहिता वा वक्ततरं पुर्खं प्रथवेद्यसेषामविनिवर्त्तनीयानां बोधि-यत्त्वानां मदायत्वानां विप्रतरमतुत्तरां यम्यक्यम्बोधिमभियम्बोद्धुका-मेभ्य इमां प्रज्ञापारमितां पुसाकसिखितां ज्ञला दद्यादुपनामयेत् बार्चा बरुद्धनासुपदिशेत् इह च तान् प्रज्ञापारमिताया<sup>(१)</sup> मदवदे-दनुजियात्॥ तिष्ठन्तु सनु पुनः कौजिक जाम्नूदीपकेभ्यः सर्व्यस्त्रेभ्यो-ऽविनिवर्त्तनीयेभ्य इमां प्रज्ञापारमितासुपनाम्य पुष्याभिसंस्कारो यावनाः कौशिक चातुर्मेद्वादीपने कोकधाती सत्तासीऽपि सर्वेऽवि-भवेयुरनुत्तरायाः सम्यक्षम्बोधेसेभ्योऽपि कञ्चिदेव कु कपुची वा कु कदु दिता वा दर्मा प्रज्ञापार मितां पुसाक कि खिलां कला दद्यादुपनामयेत् मार्थां भवाञ्चनासुपदिग्रेत्॥ तिष्ठन्तु खसु पुनः कौश्रिक चातुर्मदादीपने खोकधातौ सर्व्यसलेभ्योऽविनिवर्त्तनीयेभ्य इमां प्रज्ञापारमितासुपनाम्य पुष्णाभिसंस्कारो यावनाः कौन्निक बाइसे चूड़िने स्रोकधाती सलासेऽपि सर्वेऽविनिवर्त्तनीया भवेयु-रमुक्तरायाः सम्यक्सम्बोधेस्तेभ्योऽपि कश्चिरेव सुखपुत्रो वा सुख-द्दिता वा इमां प्रज्ञापारमितां पुस्तक सिवितां जला दचा दुपनाम-चेत् साथीं सव्यञ्चनासुपदिश्चेत्॥ तिष्ठन्तु खलु पुनः कौत्रिक साइस्रे चूड़िके खोकधातौ सर्व्वसलेभ्योऽविनिवर्त्तनीयेभ्यः इमां प्रजापार-

<sup>(</sup>१) वां प्रचापरिमिवामिति ग॰।

मितां गुप्ता विष्या विष्या किया है। विषय के विकास की विता की विकास बीकधानी सलाकेऽपि धर्केऽविभिवर्त्तनीया भवेशुरत्तनायाः सम्बद् यमोधेकोभ्योऽपि कञ्चिदेव कुंखंपुच्नो वा कुंखंदु क्ति। या दर्भा प्रशा-पारिमिती प्रेस्तकंशिखिती सेला दशादुवनीमकेत् वाथी वयश्चना -सुषंदिशेत् ॥ तिष्ठम्तु खेषु पुनः कौशिक दिसाइसे मधमे स्रोक्षाती सर्वक्तें भ्योऽविभिवर्त्तमीयेश्व इसी प्रशापारमितासुपनाच्य पुरशामि-शंखारी वावमाः कौष्रिकं विवाहसमहासाहसे शौकधाती सला-केंद्रिक पर्व्विदिक्तिवर्त्तिभीया भवेशुरस्तरायाः मम्यक्षम्बोधेक्रोश्चीद्रिक कर्विदेव खें अंप्रेज़ी का कुलदु हिना वा दर्मा प्रज्ञापारमिता पुस्तक-किंकिती केंका इंचार्दिपनींभिष्ठेत् वाणी वयञ्चनासुपदिशेत्॥ तिष्ठमु खंलु पुनः कौ बिक विसारक्षमदासारके लेकियाती सम्बेबलेगीऽवि-निवर्त्तेनीयेभ्य देशी प्रशापार्शितासुपनाम्य पुर्णाभिषंस्कारी थावनाः कीशिक मङ्गानदीवासुकाषमधु विचारसम्बासारसेषु खेकिथातुषु बाबा केटिष धर्केऽविनिवर्त्तनीया अवैगुरतुत्तरायाः चम्यक्यमोधेकोनी-अपि कचिदिव कुलपुत्ती वा कुलदुहिता वा दमा प्रकापारमितां मुसमितिखता काला द्यादुवनामयेत् वार्था वयञ्चनासुपरियेत् ॥ तम् किं मंग्येष कीभिक श्रीप ए च कसपुत्री वा सुवादुदिसा वा निता निद्दाणं वक्कपुष्यं प्रस्वेत् ।

जात प्राप्त । वज्र अगवन् वज्ञ समत । बङ्घाऽपि जगवंसास सुरुक्तत्वया न समरा कर्तुं । गणनाऽप्रप्रमाऽपीपण्डमप्रुपणिया-ऽध्रुपश्दपि भगवंसास प्रस्तात्वयः न सुकरा कर्तुं ॥

भगवानार । श्रतः खखु पुनः स कौ मिक कुसपुक्रो वा

सुक्षदुहिता वा वक्ततरं पुकं प्रयवेश्वसेकानविनिवर्गनीयानां केशिन वालाणं अहावलाणं विप्रतरमणुक्तरां यस्यक्षणोधिनिवन्नोदु-कासेन्य देशां प्रशापारिनतां पुक्षकिष्ठितां कला द्वादुपनामयेत् याणीं वस्यकाश्चपदिसेत् दृष्ट च तान् प्रशापारिनतायामववदेद-गुश्चित्वात् ॥ श्रवापरः कौन्निक वेशिवस्तो अहासल स्त्यसेत च एवं वदेदहनेतेवां चिप्रतरमञ्जूषां सम्यक्षम्योधिमिसस्योत्स्य दृति ॥ यक्तं कौन्निक कुलपुक्तो वा खुक्षदुहिता वा चिप्राभिञ्चतरम्योधिनां महासलं प्रशापारिमतायामववदेदगुन्नियादयमातः (१) पौर्वकात् कुक्ष-सुक्तात् कुक्षदुक्तिं चकाशादक्रतरं सुकं प्रस्कत् ॥

श्रेष सन् क्रों देवानासिन्दो भगवन्तनेत्रवोषत् । वधा वधा भनंदन् वोधिसन्तो महास्त श्रासनीभगवत्यतुत्तराचाः सन्तक् सन्तिधेसाचा तथा प्रज्ञापार्रामतायामववदितव्योऽतुः श्रासित्यः स्था तथाप्रज्ञापार्रामतायामवोद्यमाने। (१)ऽतु श्रिव्यमाणस्वयताया श्रासनी-भवति । तथताया श्रासन्तीभवन् येषां परिभुक्ते चीवरपिण्डपातश्रय-नाश्रनम्बानप्रत्ययमैषच्यपरिस्कारांसीषां तानाकारान् (१) क्रतान् महा-फलान् करोति महानुश्रंसानतः स वक्ततरं पुष्यं प्रस्वति ॥ तत् कस्य हेतोः । एवं द्योतद्भगवन् भवति । यद्योधिसन्तो (४) महासल्य श्रासनीभवत्यनुत्तरायाः सन्यक्सन्ते । ।

श्रय खन्नायुगान् सुश्वतिः व्रतं देवानामिन्द्रमेतद्वोचत् ।

<sup>(</sup>१) अयलतः कौश्रिक इति ग॰।

<sup>(</sup>२) अववेशद्यमानः इति ख॰ ग॰।

<sup>(</sup>३) गान् कारानिति ख॰ घ॰।

<sup>(</sup>१) यथा नेाधिसत्त्व इति ख॰।

साधु साधु कौष्ठिक यस्तं बोधिसत्त्वयानिकानां पुद्रसानासुसाइं ददासि अनुस्ट्रह्मीचे अनुपरिवारयसि । एवस्र कौष्ठिक लया करणीयं य आर्य आवकः सर्व्यस्तानामनुसाई कर्णुकामः स बोधिसत्त्वानां महासत्तानामनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधावृत्साइं वर्द्वयत्यनुस्ट्रह्मीतेऽनुपरिवारयत्येवमेतत् करणीयं॥ तत् कस्य हेतोः । अतः प्रस्ता हि बोधिसत्तानां महासत्तानामनुत्तरा सम्यक्षम्बोधिः। यदि हि बोधिसत्ता महासत्ता एतद्बोधिचित्तं नोत्पादयेरस्र चैते बोधिसत्ता महास्ता सत्त्वसम्बोधो बिचेरस्र घट्पारमितासु बिचेरस्र विवासामा अनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधो बिचेरस्र घट्पारमितासु बिचेरस्र विवासामा अनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधो वाभिसम्बुध्येरन् ॥ यसान्तर्षः बोधिसत्ता महासत्ता बोधिसत्त्विचायामासु घट्पारमितासु बिचन्ते तस्तादेनद्बोधिचित्तमुत्त्यादयन्ते तस्तादनुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिन्समुध्यन्त इति ॥

त्रार्थाष्ट्रसहस्त्रिकायां प्रज्ञापार्तमतायां पुष्यपर्थायपरिवर्त्ताः नाम पञ्चमः ॥ ५३८ ॥

## [ १११ ]

## श्रवानुमादनापरिखामनापरिवर्त्ती नाम षष्टः।

श्रय खलु मैनेयो बोधिसत्तो महासत श्रायुश्वमं सुरुति खिविर-मामक्त्रयते सा। यस खलु पुनः श्रार्थ सुरुते बोधिसत्त्रस्य महासत-स्थानुमोदनापरिणामनासहगतं पुष्यिक्तयावसु यस सर्वसत्तानां दानमयं पुष्यिक्तयावस्तु श्रीसमयं पुष्यिक्तयावसु भावनामयं पुष्य-क्रियावस्त ददमेव तता बोधिसत्त्रस्य महासत्त्रस्यानुमोदनापरिणा-मनासहगतं पुष्यिक्तयावस्तु श्रयमास्थायते (१) श्रेष्टमास्थायते स्थेष्टमा-स्थायते वरमास्थायते प्रवरमास्थायते प्रणीतमास्थायते जनममा-स्थायते श्रनुत्तममास्थायते निहत्तम(१) मास्थायते श्रयममास्थायते श्रयमसममास्थायते ॥

एवसुको त्रायुक्षान् स्कृतिः खिवरं मैनयमोधिसक्तं महासल-मेतदवोचत्। यत् पुनरयं मैनेय बोधिसक्तो महासलो द्रादिशि खोको सर्वतः सर्वन गतया त्रप्रमेयाऽप्रमेयेषु त्रमङ्कोयाऽसङ्क्रयेषु त्रपरिमाणाऽपरिमाणेषु त्रचिन्याऽचिन्येषु त्रमन्ताऽपर्यन्तेषु चिसाह-समहासाहसेषु खोकधातुषु त्रतीतेऽध्यनि एकैकस्यान्दिशि एकै-कस्मिक्तिसाहस्रमहासाहसे खोकधातौ त्रप्रमेयाऽप्रमेयाणामसङ्कोया-ऽसङ्कोयानामपरिमाणाऽपरिमाणानामचिन्याऽचिन्यानामनन्ताऽपर्य-न्तानामनुपधिभेषे निर्वाणधातौ परिनिर्द्यतानान्त्रथागतानामईतां

<sup>(</sup>१) खय बाखायते इति ख॰ ग॰।

<sup>(</sup>२) निबत्तरमिति ग॰।

सम्यक्समृद्धानां किस्रवर्त्धानां किस्रवर्त्तनीनां किस्रप्रपद्धभवनेचीकानां पर्यात्रवाष्याणां महितकष्टकानां खपदतभाराणामनुप्राप्तखका-र्धानां परिचीषभवसंयोजनानां सम्यगाञ्चासु विसुक्तचित्रानां सर्थ-भेद्र<del>े।बन्निप्रस्म</del>पारसिमाप्तानां यावत् प्र<del>यमविलोत्यादसुपादान्न</del> याव-चातुत्तरां ग्रम्यक्षम्बोधिमभिषसुद्धानां वातचानुपधिष्रेवे विकास-भातौ परिनिर्धतानां यावच यद्वर्षी नामर्चितः एतस्रिश्वकारे यसेवां बुद्धानां भगवतां बीचखत्थः यमाधिक्रसः प्रश्नास्त्रस्थे। तिसुक्तिस्केशे विसुक्तिकानद्र्यनस्कश्च यानि च षट्षार्मिताप्रति-यंयुकानि कुम्मसूचानि युद्धगुषसव्यत्प्रतियंयुक्तानि कुम्रसमूचानि वसवैशारचपारसिताप्रतिसंयुकाति खुश्रकमूचाति एवमभिश्रापारमि-ताप्रतियंयुक्ताति परिचापारमिताप्रतियंयुकानि<sup>(९)</sup>प्रविधानपारसिता-प्रतिसंकानि सर्वज्ञज्ञानसम्पत्प्रतिसंयुकानि जुज्ञखमूखावि या च चिके-बिता या च सक्तिची या च अञ्चलक्षा वे चाप्रतेयाऽसंक्रिया बुद्ध-हुक्त या कामुन्तरा (र) सम्मन्द्यस्तिधिर्यकानुन्तरं सम्यन्तस्त्रोधिस्य मा च मर्क्शभूमें क्र्यं भारतिका चन्नापरिसेचो उनिधम्रतः मर्क्याभिम्नतः परमञ्ज्ञक्तिसंस्कारः यचानावरण्यसङ्ग्रसप्रतिश्वसमस्य<sup>(१)</sup>समस्<del>यस-</del> मञ्जूष्रमञ्जलपरि जेयला पात्रतप्रयाश्वका गण्डां सर्गु द्वारमात्रं महासं अर्मु द्वासदर्भने या च दश्यक्षपारमिता यञ्च पतुर्वेद्धार्यपर्मस्य-

<sup>(</sup>१) ग॰ प्रकान, परिचापरस्मिताप्रतिसंगुक्तानीत्वच प्रकामारस्मितः-प्रतिसंगुक्तानीति पाठी वर्णते ।

<sup>(</sup>२) यावचानुत्तरा इति ग॰।

<sup>(</sup>१) ख॰ ग॰ पुक्तकयाः असममिति पाठी नाकिः।

परिपूर्कीऽधिगमः यश्च सर्वधर्माणां परमार्थाभिनिर्दारेष धर्मा-धिगमः यच धर्माचनप्रवर्त्तं धर्मी।स्नाप्ररहणं धर्मभेरीयम्प्रताज्ञं धर्मात्रक्ष प्रपूरणं धर्माखन्न प्रहरणं धर्माट ष्टिपवर्षणं धर्मायत्रवजनं धर्मा-दानेन सर्वमलसम्पर्ण धर्मदानसम्प्रवारणं ये च तत्र धर्मदेशनासु बुद्धधर्मेषु प्रत्येकबुद्धधर्मेषु त्रावकधर्मेषु वा विनीताः जिता त्रधि-मुक्ता नियताः सम्बोधिपरायणास्त्रेषाः सम्बेषां यानि सुत्रसमूसानि ये च तेर्बुद्धेर्भगविद्गर्वेधियत्वा महासवा व्याक्तता त्रनुत्तरायां सम्यक्-यमोधौ तेषाञ्च सर्वेषां यानि कुत्रसमूलानि षट्पारमिताप्रति-<del>षंयुक्तानि ये च प्रत्येकबुद्धयानिकाः पुद्मखा व्याक्तताः प्रत्येकवोधी ते</del> षाञ्च धर्वेषां यानि कुत्रलमूलानि यच त्रावकयानिकानां पुद्रला-नान्दानमयं पुष्पिक्रयावस्तु त्रीसमयं पुष्पिक्रियावस्तु भावनामयं पुष्यक्रियावस्तु यानि च भ्रेचा खनास्रवाणि कुशसम्सानि यानि चात्रेचा व्यमासवाणि तुत्रसमूलानि येश्व पृथग्जनैसन धर्मासुत्रसमू-खान्यवरे।पितानि तेषास्व<sup>(९)</sup> बुद्धानां भगवताश्चतम्बणां पर्वदास्थिनूषां भिनुंषीनां उपासकानासुपासिकानां यच दानमयं पुराक्रियावस्त त्रीसमयं पुष्पत्रियावस्त भावनामयं पुष्पत्रियावस्त यैस तत्र तेषां बुद्धानां भगवतान्धर्यन्देश्रयतां देवेर्नागैर्यचैर्गन्धर्वेरसुरेर्गहर्दैः किन्न-रैर्महोरगैर्मनुखामनुखैर्वा येश्व तिर्थाग्योनिगतैरपि सलै: कुश्वसमूला-न्यवरोपितानि चैस तेषां बुद्धानां भगवतां परिनिर्व्वापयता<sup>(र)</sup> मपि बुज्ञसमूलान्यवरोपितानि यैश्व तत्र तेषां बुद्धानां भगवतां परि-

<sup>(</sup>१) येषास्ति क घ ।

<sup>(</sup>२) परिनिर्वापतानामि ग॰ परिनिर्वायतामिति घ॰।

चिर्द्रतानामि कुत्रकमूकात्यवरोविसानि बुद्ध अनवसारान्य धर्मद्वाग्य सन्धाग्य सनोभावनीयां पुत्रकानाग्य तिथाव वर्षेषां वर्षि कुत्रकामूकानि तत् सम्बं कुत्रकामूकं निरवग्रेव्यन्ति वर्षेष् (१) सेक्यमिनिक्षिण पिष्डियाता तुक्षविला त्रुप्रधारमुमोदनयाऽनुमोदेत वर्षेष (१) सेक्यमिनिक्षण पिष्डियाता तुक्षविला त्रुप्रधारमुमोदनया अनुमोदनया अनुमोदनया अनुमोदेत । एव-मनुमोद्यानुमोदनायक्रगतं पुष्पिक्षयावस्त अनुमोदनया अनुमोदेत । एव-मनुमोद्यानुमोदनायक्रगतं पुष्पिक्षयावस्त अनुमादन्यां प्रम्यक्षम्योधी मिन्द्रकामीति वाचं भावतानुमरायाः चम्यक्षम्योधी मिन्द्रकामिन वर्षेष् भावतानुमरायाः चम्यक्षम्योधी मिन्द्रकामिन वर्षेष्ठिक्षयावस्त अनुमादने प्रमुमोदेत वर्षेष्ठिक्ष अनुमोदेत वर्षेष्ठिक्ष वर्षेष्ठ वर्षेष्ठिक्ष वर्षेष्ठ वर्षेष्ठिक्ष वर्षेष्ठिक्ष वर्षेष्ठिक्ष वर्षेष्ठिक्ष वर्षेष्ठिक्ष वर्षेष्ठ वर्षेष्य वर्षेष्ठ वर्षेष्ठ वर्षेष्ठ वर्षेष्ठ वर्येष्ठ वर्षेष्ठ वर्षेष्ठ

एवसुको क्षेत्रेयो योधिसस्तो महायस श्रामुशका सुश्कृति व्यक्तिकेरीतहतोत्रत्। न तानि<sup>(६)</sup> अदन्त सुश्कृते वस्तुनि तानि वा व्यक्तिकार्यानि<sup>(६)</sup> ते वा बाकारास्त्रयोगसभाको यथा निमित्तीकरोति॥

एक्सुके आयुगान् श्रेश्वितः स्ववित्रो मैक्से बोधिसमां महस्यकः नेतद्वोषत् । यदि सेऽधंविद्यमानं वस्तु अधंविद्यमानमारम्बकः

<sup>(</sup>१) निरवधेषमवधेषमिति क॰ ख॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) फिक्सरया उत्तरोत्तरया इति ग॰।

<sup>(</sup>३) चारमाबैरिति पाठः समाखते।

<sup>(</sup>३) (८) खारमायागीति पाठो (नुमीयते ।

<sup>(</sup>u) न नुतानि इति ग॰।

प्रश्न सम्मेषो बोधिसलो महारत प्रायुत्तमां सुक्षति खारि-रनेनद्रशेषत् । नेदमार्थ सुक्षते नवकानसम्प्रसितद्या बोधिसलका महासलका पुरतो आवित्रमां नोपदेष्ठयां ॥ तत् कछा हेतोः । यदि हि खालक अद्वामाचनं प्रेममाचनं प्रसादमाचनं गौरवमाचनं तद्धपि तद्य सर्वमन्तद्विते । प्रतिनिदर्त्तनीयखेदमार्थं सुक्षते बोधि-सलका महासलका पुरतो भावित्रयमुपदेष्ठयं । यो वा ककाण-मिनो यदाया बोधिसत्तो महासलो भवेत् से। प्रनावलेखते न संस्थाते न विपाद्यति न विवादमापत्यते न विष्टिश्वितिकातमानं

<sup>(</sup>१) चारम्भयमारम्भयीकुर्यादिति पाठः सम्भवपरः।

<sup>(</sup>२) घ॰ प्रसाकी तदिति पाठी न विद्यते।

<sup>(</sup>२) (३) षारम्भवमिति पाठोऽत्र सम्भावनीयः।

<sup>(</sup>५) गोन्नस्ति न सन्तस्ति इति ख॰ ग॰।

पास्त्रते एवस बोधियत्त्वेन महासत्तेन श्रनुमोदनासस्गतं पुछात्रिया-वस्तु सर्वञ्चतायां परिणामचितव्यं॥

श्रय खलायुकान् सुभूतिः ख्रिविरो मैनेयं बोधियलं महा-सल्मेत्द्वोचन् । येन मैनेय चित्तेनातुमोद्य यत् परिणामयित तिचत्तं (१) चीणं निरुद्धं विगतं विपरिणतं तत् कतमत्तिषत्तं येन परिणामयहा (१) तत्त्तराये सम्यक्षम्बोधये। कतमदा तिचत्तमतुमोदना-सङ्गतं पुत्यिक्तयावस्तु यत् परिणामयह्यतुत्तराये सम्यक्षम्बोधये। कथं वा श्रक्यं चित्तेन चित्तं परिणामयितुं (१) यदा द्वयोश्वित्तयोः सम-वधानं नास्ति न च तिचत्तस्वभावता श्रक्या परिणामयितुं॥

त्रथ खलु मको देवानामिन्द त्रायुमनं सुश्रति खिवरमेतद-वोचत्। मा खलार्थ सुश्रते नवयानसम्प्रस्थिता बोधिसला महासला दमं निर्देशं श्रुला उन्नसिषुः सन्त्रासमापत्रथते। कथवार्थः सुश्रते बोधिसन्तेन महासलेन तदत्तुमोदनासहगतं पुर्छाक्रयावस्य त्रतत्त्राये सम्यक्षमनोधये परिणामियत्यः। कथञ्चात्तुमोदना-सहगतं पुर्छाक्रयावस्य परिग्रह्मताऽनुमोदनासहगतं चिन्तं परि-णामयता तदत्तुमोदनासहगतं चिन्तं सुपरिग्रहीतं सुपरिणामितं भवति॥

श्रय खब्बायुगान् सुश्रतिः खितरो मैत्रेयमोधिमलं महामत-मारभ्य मैत्रेयं बोधिमलं महामतमधिष्ठानं कृता मैत्रेयं बोधिमलं

<sup>(</sup>१) विश्वनमेविमिति ख॰।

<sup>(</sup>२) यत्परियामयति इति ग०।

<sup>(</sup>३) परिस्हीतुं परिकामियतुमिति ग॰।

महायतमामन्त्रयते सा। इह मैंचेय बोधिसत्त्रो महायतस्त्रेवामती-तानां बुद्धानां भगवतां किञ्चवर्तानां किञ्चवर्तानीनां किञ्चप्रपञ्च-भवनेचीकानां पर्यात्मवाच्याणां मर्हितकष्टकानां त्रपद्रतभाराणा-मनुप्राप्तस्वकार्थामां परिचीणभवसंयोजनामां सम्यगाज्ञासु विसुक्राच-नानां सर्वेचेते।विश्वपरमपारिमप्राप्तानां दशसु दिनु श्वप्रमेयाऽसञ्जे-येषु चिमाइसमहामाइसेषु ले।कथातुस्वेकैकसां दिस्रोकेकसिंस वियारसमहायारसे लेकधाती अप्रमेवाऽयक्क्वेयानां बृद्धानां भगवतां परिनिर्वतानां यावत् प्रथमित्ततात्पादसुपादाय यावनासु-त्तरां सम्यक्समोधिमभिषम्बद्धानां यावचानुपधिशेषे निर्वाणधातौ परिनिर्द्यतानां यावच सङ्ख्यां नान्तर्धित एतसिम्नन्तरे यानि तेषां बुद्धानां भगवतां बुष्रसमूखानि पारमिताप्रतिसंयुकानि यस तेवां भगवतां पुष्पाभिमंस्कारः कुश्वसमूबाभिमंस्कारः तेषां बुद्धानां भगवतां शीसस्कन्धः समाधिस्कन्धः प्रश्वास्कन्धो विसु-किस्कान्थे विसुक्तिज्ञानदर्जनस्कान्थः या च हितैषिता या च महामैची या च महाकरणा ये चाप्रमेयाऽमञ्जीया बुद्धगुणा यस तैर्बुद्धैर्भगव-क्किंची देशितः ये च तस्मिन् धर्मे त्रिचिता त्रिधिसुकाः प्रतिष्ठिता-क्षेवाञ्च यानि जुजनमूनानि ये च तैर्बुद्धैर्भगविद्ववैंाधियना महा-सला व्याक्रता अनुसरायां सम्यक्समोधी तेवाच यानि जुजसमू-स्नानि वट्पारमिताप्रतिसंयुक्तानि ये च प्रत्येकमुद्भयानिकाः पुद्गसा प्रत्येकबोधौ तेषाञ्च यानि कुत्रसमूखानि यानि च त्रावकयानिकानां पुद्गमानां दानमयानि कुत्रसमूखानि श्रीसम-यानि कुत्रसमूसानि भावनामयानि कुत्रसमूसानि यानि च त्रैचा-

खनाकवाणि कुमक्रमूकानि यानि पार्वेचाखनास्थाणि कुमक्रमून साणि येथ तिक्षान् धर्मे एयग्जनेः कुमक्रमूक्षान्यवरोपितानि येथ देवनानयज्ञणभर्थास्रगर्जिक्षसम्बोत्सम्बाद्धामस्यीर्वा स धर्मः मुक्तः मुक्ता च कुम्बस्मूक्षान्यवरोपितानि येथ तिर्थागोनिमते-रिप सतैः स धर्मः मुतः मुका च कुमक्रमूक्षान्यवरोपितानि येथ तेषु मुद्धेषु भगवत्सु परिनिर्धतेषु च कुमक्रमूक्षान्यवरो-पितानि तेषाच सर्वेर्वा यानि कुमक्रमूक्षानि ताति सर्वाध्येकतोः रिमक्षित्य पिष्डियिला तुक्षित्वा निर्वश्रेय निरवभ्रेयमनुमोदेत। मनुमोक्षानुमोदनास्थानं पुष्कित्यावस्तु मनुमरायां सम्बद्धमन्द्रोधौ परिषामयते। परिषामयतो बोधिसल्वस्य महास्वस्य कसं न सम्वाविष्यांसो न चित्तविपर्यासो न दृष्टिविपर्यासो भवति॥

एतमुक्ते मेनेथो बोधियले महायल श्रायुश्चनः सुरुति स्वित्रमेतद्वोचत्। य चेदार्श्य सुरुते बोधियले महायलो येन चित्रमेत वादिएणामयित तिसान् चित्ते न चित्रमंत्री भवति। एवं बोधियलेन महायलेगानुमोदनायहगतं पृष्पिक्तयावस्य श्रनुत्तराये स्वयक्षमनोधये परिकामितं भवति यथा तिष्णत्र यस्तान्त्रीते द्रमिषक्तिति। एवं बोधियलस्य महायलस्य न संग्रा-विपर्यायो न चित्रविपर्यायो न दृष्टिविपर्यायो भवति। श्रम् येन चित्रमंत्री भवति। एवं बोधियलस्य महायलस्य संग्रा-विपर्यायोस्य भवति। एवं बोधियलस्य महायलस्य संग्रा-विपर्यायोस्य भवति। एवं बोधियलस्य महायलस्य संग्रा-विपर्यायोस्य स्वति । एवं बोधियलस्य महायलस्य संग्रा-विपर्यायोस्य स्वति । एवं बोधियलस्य महायलस्य संग्रा-विपर्यायोस्य सम्वति । स चेत् पुन-विपर्यायोस्य सहायलस्य संग्रा-विपर्यायोस्य सम्बान्ति तिषक्तस्य सम्वान्ति सम्बान्ति सम्बान्ति सम्बन्ति सम्बन्त

नीते एवं समनाहरति । तिचनं समनान्त्रियमाणमेव चीवं चीच-मिखेवं सञ्चानीते निरुद्धं विगतं विपरिशतमिखेवं सञ्चानीते । यच चीणं न तच्छकां परिचामयितं। येनापि चित्तेन परिचाम्यते तस्थापि चित्तस्थ मैंव धर्माता । यैरपि धर्मीः परिणाम्यते तेषामपि धर्माणां सैव धर्माता। चेव्वपि धर्मेषु परिणाम्यते तेषामपि धर्माणां बैंद धर्मतेति । स चेदेवं परिणामचति सम्यक् परिणामचति न मिया परिचामयति ॥ एक्च बोधिसस्वेन महासत्वेन परिचामचितव्यं॥ पुनस्परं श्रार्थं सुभूते बोधिक्लेन महासलेन वचाऽतीतानासेवमना-नतानां बुद्धानां अनवतां किञ्चर्तानीं किञ्चवर्तानीनां किञ्चप्रपञ्च-अक्नेचीकाषामप्रमेखाणामसङ्ख्रीयानां चावत् प्रथमिक्तोत्पादसुपा-दाय जाक्बाकुमरा सम्यक्षमाधिमभिषधीत्वाको यावचानुप-भिक्रेमे निर्माणधातौ परिनिर्माण्यन्ति यावत सङ्क्षी नामाई।स्रति एतिखालनारे चानि तेषां बुद्धानां भणवतां पारमिताप्रतिसंयुकानि खुक्कमूकानि च्य तेवां बुद्धानां भगवतां ग्रीलखन्धः यमाधिकन्धः म्रज्ञास्त्रन्थे। क्युनिस्क्रन्थे। विसुनिज्ञानदर्भनस्क्रन्थे। या व हिर्तेषिता था त्र महामेची त्या त्र महाकर्णा या त्राप्रमेथाऽसङ्ख्या वृद्ध-गुवा चे च ते बुद्धा भगवन्तो धर्यम्देशचिखन्ति चे च तसिन् धर्मी बिचियमेऽधिमोचियानि प्रसिष्टास्थनि तेषास्य यानि कुण्य-मृजाणि यांच ते बुद्धा भगवन्तो बोधियत्तान् महासलान् व्याकरि थन्ति अनुनरायां सम्बक्षकांधी तेवाञ्च यानि वट्पारंमिता-त्रतिशंषुकानि कुत्रसमृतानि यांच ते बुद्धा भगवनाः प्रत्येकबुद्ध्या-निकान पुद्रशान् व्याकरिव्यन्ति प्रत्येकवोधी तेवास वानि कुगल-

मृखानि चानि च त्रावकचानिकानां पुद्रश्नानां दानमवानि कुंत्रसमुसानि जीसमयानि कुत्रसमृसानि भावनामयानि कुत्रसमू-स्नानि यानि च ग्रैना एवनास्ववाणि कुत्रसमूस्नानि यानि चाप्रै-जाण्यनास्त्राणि कुष्रसमूलानि ये च तिसन् धर्मे पृथग्जनाः कुन्नसमूखान्यवरोपियछन्ति ये च देवनागयचगन्धर्मासुरगरूड्-किन्नरमहोगमनुखामनुखा कुम्रसमूसान्यवरे।पियखन्ति ये च तिर्थ-ग्योनिगता त्रपि सलासान्धर्मं त्रोद्यन्ति त्रुला त्र सुत्रसमूलान्य वरेरापिययन्ति ये च सलाखेषु बुद्धेषु भगवत्यु परिनिर्व्यायतु (१) परि निर्दृतेषु च जुगनमूनान्यवरे।परियन्ति तेषाञ्च सर्वेषां यानि जुग-**जम्**जानि तानि सर्व्वाच्छेकतोऽभिसङ्घिष पिण्डविता तुजविता निरवश्रेषमनुमोदितव्यानि । त्रनुमोद्यानुमोदनायद्यातं पुर्वाक्रयावस्त त्रनुत्तरायै सम्यक्षम्बोधये परिकामयते। बोधि-सत्तवा महासत्तवा कयं न संज्ञाविपर्याचा न चित्तविपर्याचा न दृष्टिविपर्याचे। भवति । स चेद्वेषिमत्ते महासलो येन चित्तेन यत्परिणामयति तिसंखिने न चित्तसंज्ञी भवति। एवं बोधिसत्तेन महासलेनानुमोदना सहगतं पुळात्रियाव सु श्रतुत्तराचै सम्यक्षम्बा-धये परिणामितं भवति स यथा तिवनं न सञ्चानीते इदन्तविन-मिति। एवं बोधिमचस्य महामलस्य न मंज्ञाविपर्यामो न चिन्नविप-र्थामो न दृष्टिविपर्थामो भवति। त्रथ येन चित्तेन यत्परिणामयति तिचनं यञ्जानीते इदं तिचनमिति चिन्तमंत्री भवति। बोधियत्त्रस्य महासतस्य संज्ञाविपर्यासिञ्चत्तविपर्यासो दृष्टिविपर्यासो

<sup>(</sup>१) परिनिर्वापत्मु इति ग॰।

भवति ॥ बचेत् युनर्वेधियन्त्रो भदासत्रो चित्रनं परिणामवति(१) तिचन्तरेवं सञ्चानीते एवं समानाइरति । तिचनं समनाडिय-माणमेवं चीषं चीणमित्येवं सञ्चानीते निर्द्धं विगतं विपरिषत-मित्रों सञ्चानीते। यच चीषं न तच्चकां परिषामचितं। येनापि चिन्नेन परिणाम्बते<sup>(२)</sup> तस्वापि चित्तस्य सैत धर्मता। यैर्पि धर्मेः परिषाम्यते तेषामपि धर्माणां मैव धर्मता । येव्वपि धर्मेषु परि-षाम्यते तेषामपि धर्माणां मैव धर्मतेति । स्चेदेवं परिचामचति सम्बक परिणामयति न मिथ्या परिणामयति ॥ एवश्च बोधिसलेन महासलेन परिकामियतयं॥ पुनरपरमार्थ पुश्चते बोधिवचेन महा-सलेन प्रत्युत्पन्नानां बुद्धानां भगवतां विश्ववर्त्धनां विश्ववर्त्धनीनां क्षित्रप्रचभवनेचीकाणामप्रमेयाणामयक्क्ष्यानामप्रमेयायक्क्षेयेषु चि-**बाइस्रम**हाबाइसेषु स्रोकधातुषु तिष्ठतां त्रियमाणानां यापयतां यावत् प्रथमिक्तोत्पादसुपादाय यावचानुक्तरां सम्यक्समोधिमिन-सम्बध्यमो यातच निरूपिधमेषे निर्माणधातौ परिनिर्मानिन यातच यद्वर्षी नामार्दधाति एतसिम्ननारे यानि तेषां बुद्धानासागवतां पारमिताप्रतिसंयुकानि कुत्रखमूखानि । यस तेवां बुद्धानां भगवतां भीसक्त्यः समाधिक्तयः प्रज्ञास्त्रयः विसुक्तिक्राग-दर्भनस्तन्धः या च हितैविता याच महामैची या च महाकर्णा

<sup>(</sup>१) ग॰ एक्तके, सचैत्युनर्वेधिसक्तो महासक्तो यश्वितं परिवामयति इति पाठो गालि। तत्र, ख्रथ येन चित्तेन यत्परिवामयति इति पाठो वर्त्तते।

<sup>(</sup>२) यत्परियाम्यते इति म ॰ । 19

ये चाप्रसेवाऽपक्कोया बुद्धगुषाः। यस ते बुद्धा भगवन्तो धर्षान्देत्रयन्ति ये च तिसान् धर्मे विचन्तेऽधिमोचयन्ति प्रतितिष्ठन्ति तेवाञ्च यानि कुत्रसमूलानि। यांस्र ते बुद्धा भगवन्ता बोधिसन्तान् महासलान् याकुर्वना त्रनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ तेषाञ्च यानि षट्पारमि-ताप्रतिसंयुकानि खुज्ञसमूखानि। यांख ते बुद्धा भगवन्तः प्रत्येक-बुद्धयानिकान् पुद्रसान् व्यासुर्व्यन्ति प्रत्येकवोधौ तेषाञ्च यानि कुत्रसमूसानि। यानि च त्रावकयानिकानां पुद्रसानां दानमयानि कुत्रसमूसानि ग्रीसमयानि कुत्रसमूसानि भावनामयानि कुत्रस-मूबानि यानि च प्रैचाण्यमास्रवाणि जुजसमूखानि यानि चाप्रै-चाण्यस्रवाणि कुत्रसमूसानि । ये च तस्मिश्वर्ये प्रयम्बनाः कुत्रस-मुखान्यवरे।पयन्ति ये च देवनागयचगन्धर्वासुरगर्ड्किसरमद्वीरगा मनुष्यामनुष्या वा तन्थमीं ग्रृखिना श्रुवा च कुश्वसमूकान्यवरा-पयन्ति चे च तिर्थागोनिगता ऋपि सला (१)सान्धमीं ग्रृखन्ति श्रुला च तुत्रसमूखान्यवरापयन्ति ये च तेषु बुद्धेषु भगवसु परिनिर्व्वायसु परिनिर्देतेषु च कुम्रलमूलान्यवरे।पयन्ति तेषाञ्च सर्वेषां यानि कुत्रसमूलानि । तानि सर्व्वाक्येकते।ऽभियंचिष्य पिष्डयिला तुल-यिला निरवग्रेथ निरवग्रेषमनुमादितयानि । त्रनुमाद्यानुमाद-नामस्गतं पुर्णकियावस्तु ऋनुत्तराये सम्यक्सम्बोधये परिणामयता बोधिमलस्य महासलस्य कयं न मंज्ञाविपर्याचे। न चित्तविपर्याचे। न दृष्टिविपर्याचे। भवति सचेद्वोधिसले। महासलो येन चित्तेन यत् परिणाम्यति तिसंश्चित्ते न चित्तमंत्री भवति ॥ एवं बोधिसन्तेन

<sup>(</sup>१) तिर्थंग्योगिगताः सता इति ग॰।

मदासलेगातुमादगासदगतं पुर्णाक्रयावस्तु श्रतुत्तराये सम्यक्षम्बोधये परिणामितं भवति यथा तिचत्तं न सञ्चानीते ददनाचित्ति॥ एवं वेधिमत्त्रस्य महासलस्य न संज्ञाविपर्यासी न चित्तविप-र्थाचा न दृष्टिविपर्थाचा भवति॥ श्रय येन चित्तेन यत्परिणा-मयति तिचत्तं सञ्चानीते ददन्तिचत्तिमिति चित्तसंज्ञी भवति॥ एवम्बोधिसत्तस्य महासतस्य मंज्ञाविपर्यासस्त्रित्तविपर्यासे। दृष्टि-विपर्यासे। भवति । सचेत्पुनर्वे। धिमत्वे। महासत्वे। यचित्रं परि-ं षामयति तिचत्तमेवं सञ्चानीते एवं समन्वाइरति। तिचत्तं समन्वाष्ट्रियमाणमेवं चीणं चीणमित्येवं सञ्चानीते निरुद्धं विगतं विपरिषतमित्येवं यञ्चानीते । यच चीणं न तव्हकां परिषामचितुं । थेनापि चित्तेन परिणाम्यते तस्यापि चित्तस्य मैव धर्माता । यैरपि धर्मेः परिषाम्यते तेषामपि धर्माणां सैव धर्मता । येव्वपि धर्मेषु परिषाम्यते तेषामपि धर्माणां मैव धर्मितेति। सचेदेवं परिणामचित सम्बक् परिणामयति न मिथ्या परिणामयति ॥ एवश्च वेाधिमत्वेन महा-सलेन परिणामियतयं॥ पुनरपरमार्थ सुभूते नेाधिसच्ने महा-बलोऽतीतानागतप्रत्युत्पन्नानां बुद्धानां भगवतां व्वित्रवर्त्धानां विस्नव-र्त्यानीनां किन्नप्रपञ्चभवने बीकाणामप्रसेवाणामगंख्येयानां यावत्रय-मिक्तोत्पादसुपादाय यावचानुक्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिषम्बुद्धा त्रभिसमोन्धनों त्रभिसम्धनो च यावच निरूपिधमेषे निर्वाणधातौ परिनिर्द्यताः परिनिर्व्वास्त्रीमा परिनिर्वान्ति च यावच सङ्खीं नान्तर्श्वितः नानार्ङ्कास्त्रिति नानार्द्धाति च एतसिस्ननारे यानि तेषां बुद्धानां भगवतां षट्पारमिताप्रतिषंयुक्तानि कुष्रसमूखानि । यस

तेषां बुद्धानां भगवतां भीखख्तन्थः यमाधिस्वन्थः प्रज्ञास्वन्थः विसुक्तिस्कान्धः विसुक्तिज्ञानदर्भनस्कान्धः या च हितैषिता महामैत्री या च महाकरूणा ये चाप्रमेयाऽमञ्जोया बुद्धगुणाः यैस तैर्बुड्रैभंगवद्भिर्डुर्चे। देत्रिता देत्रयिखते देखते च ये च तस्मिन् धर्चे विचिताः विचित्रक्ते विचन्ते च त्रधिसुका प्रधिमोचित्रक्षितः प्रधि-मोचयन्ति च खिताः खाखन्ति तिष्ठन्ति च तेवाश्च वर्षेषां चानि-कुत्रसमूकानि । ये त तैर्बुद्धैर्भगवद्भिवैधिसत्ता मदासमा याजता याकरियमो याक्रियमो पासुसरायां सम्यक्सम्बोधी तेवाच सर्वेवां बानि कुत्रसमृखानि। ये च प्रत्येकमुद्भयानिकाः पुर्गसा व्यास्ता धाकरियमे वाकियमे प प्रयोकनोधी तेवाच सर्वेवां यानि कुत्रल-म्सानि । बानि च शावकयानिकानां पुद्रसानां दानमयानि खुत्रस-मूक्षानि त्रीसमयानि सुत्रसमूक्षानि भावनामयानि सुत्रसमूक्षानि यानि च प्रेचाखनास्त्रवाणि कुप्रसमूनानि यानि चाप्रेचाखनास्त्रवाणि कुत्रसमृकानि । वैद्य निस्नान्धर्वे पृथम्बनै: कुत्रसमृकान्यवरे।पितान्य-वरे।पियसनोऽवरे।यनो च यैस देवनागयचगन्धर्वासुरगर्ड्किसर-महोर्गैर्मनुखामनुखैर्वा स धर्षः त्रुतः स्रोखते सूयते च सुला च कुष्रसम्सान्यवरोपितान्यवरोपिययनोऽवरोपानी च यैद्य तिर्यागी-निगतरिप सबैः स धर्मः श्रुतः श्रोखते श्रूयते च श्रुता च सुज्ञस-मृखान्यवरापितान्यवरापियसमोऽवरापामी च वैद्य सलैकोषु मुद्धेषु भगवत्। परिनिर्हतेषु परिनिर्वाक्यत्। परिनिर्मायत्। च बुन्नसमूखा-न्यवरापितान्यवरापिबयमोऽवरापमो च तेषाञ्च सर्वेषां पानि कुमसमूखानि तानि सर्वाचिकताऽभिविज्ञाय पिष्डविका तुर्विवना

निरवज्ञेच निरवज्ञेषमग्रयाऽनुसेाद्गयाऽनुसेादेत ग्रेडवा व्येडवा वरचा प्रवरचा प्रचीतचा उत्तमया ऋतुत्तमया निर्ममया अध-मया श्वरमसमया श्रन्तमोदनयाऽनुमोदेत । एवमनुमोद्यानुमो-दनासध्यतं प्रश्वित्रवावस्त त्रतुत्तराये सम्यक्सम्बोधये परिवासया-मीति वाचन्नावेतातुत्तरायाः सम्बक्समोधेराद्यारकं भवलिति॥ तस्य कथम्बोधियन्तस्य महायसस्य न मंज्ञाविपर्याचा न चिन्नविप-कोचा न दृष्टिविपकाचा भवति । सचेत्परिणामायसेवं समन्वा-इर्रात ते धर्माः चीचा निरुद्धा विगता विपरिकताः स च धर्मी-उच्यो वच परिणास्वते रह्येवं परिणामितं भवत्यतुत्तरायां सम्यक-बम्बोधौ । सचेत्पुनरेवसुपपरीचते न धर्मी धर्मी परिचामयतीत्वपि परिचामितं भवत्यसुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ ॥ एवं भदन्त सुभूते परिणामयता नेाधिमत्त्रस्य महासमस्य न संज्ञाविपर्याचा न चित्र-विपर्याचे। न दृष्टिविपर्याचे। भवति ॥ तन् कस्य हेताः । तथा हि य तां परिवासतां नाभिनिवित्रते ॥ यचेत् पुनरेवं सञ्चानीते (१) न चित्तश्चित्तं जानाति न धर्वी धर्मे जानाति दत्यपि परिचासितं भवत्वनुत्तरार्थे सम्बद्धमाध्ये ॥ श्रयमोधियत्तस्य महासबस्थानुत्तरः परिवामः । यचेत् पुनर्वेधियत्वसं पुष्काभियंस्कारं यञ्चानीते न परिकामयत्वसुत्तरायां सम्बक्षम्बोधौ ॥ तत् कवा हेताः । तथा हि स ताम्परिहामतामभिनिविद्यते॥ सहेत् पुनरहीवं भवति से।ऽपि पुषाभिषंखारा विकाः प्रानः यद्यनुमादमापद्गतं पुष्प्रक्रिया-

<sup>(</sup>१) सञ्चानाति इति क॰ स॰ घ॰।

वसु तद्पि विविक्षं ज्ञान्तमिति परिषामचत्यपुत्तरायां सम्यक्स-मोधी । यचेदेवमपि न यञ्चानीते पर्व्यपंस्काराः प्रान्ता विविका इति। एविमयं तस्य बोधिमत्तस्य महासतस्य प्रज्ञापारिमता यदिप तत्त्रेवां बुद्धानां भगवतां परिनिर्द्धतानां कुत्रसमूलं। यादृत्र एव स परिकामसादृशमेव तत् सुश्रसमूखं येनापि तत्परिकामितं तदपि तज्जातिकं तक्षचणं तिव्वकायं तत्वभावं। सचेदेवं सञ्जानीते न परिणामयत्यनुत्तरायां भग्यक्षमोधौ ॥ तत् कस्य हेताः। न हि बुद्धा भगवन्तो निमित्तयोगेन परिणामनामभ्यनुजानन्ति। यज्ञातीतं तत् चीणं निरुद्धं विगतं विपरिषतं यद्यनागतं तद्यसम्प्राप्तं प्रत्य-स्त्रितिने।पसभाते यच ने।पसभाते तस्त्रेव निमित्तं न विषयः । सचेदेवं निमित्तीकरोति न समन्वाइरति न परिणामय-त्यनुत्तरायां सम्बक्सम्बोधौ ॥ त्रथ सहतिवैकखेन न निमित्तीकरोति न समन्वाइरति न मनसि करे।ति स्प्रतिवैक्खादनवने।धादा ॥ एवमपि न परिकामयत्यनुत्तरायां सम्यक्समोधौ ॥ त्रथ तिन्निमत्तं समनाइरति न प निमित्तीकरेात्येवं परिणामितं भवति तत् कुन्नल-मूर्छ वेाधियत्त्वेन महायत्त्वेनानुत्तरायां यग्यक्यम्बोधौ ॥ एवमच बाधियलेन महायलेन ग्रिजितयमिदनाद्वीधियलस खोपायकौग्रलं वेदितयं॥ येनेापायकौग्रलेन जुज्जसमूलं परि-णामयति स त्रासवः सर्वज्ञतायाः ॥ त्रत्र चोपायकौप्रवित्र-चित्रकासेन वेाधिसत्त्वेन महासत्त्वेन इयसेव प्रशापारिमता-ऽभीचं त्रोतया जद्गुष्टीतया धार्यितया वाचियतया पर्य-वाप्तया प्रवर्त्तयितया देशयितया उपदेष्ट्या उद्देष्ट्या खाधातया

परिप्रजीकर्त्तवा ॥ तत् कख हेताः । न दि प्रज्ञापारमिताजनानव क्रकोयमञ्जुतवता प्रज्ञापारमितापरिचामनाक्रिया प्रवेष्ट्ं॥ तच च एवं वदेन्क्कामनागम्य प्रज्ञापारमितां तत्पृष्णिक्रियावस्त असुत्तरायां सम्यक्समोधौ परिकामचितुमिति स मैवं वेश्वदिति खाद्वनीयः॥ तत् कस्य हेताः। निरुद्धा हि ते त्राह्मभावा निरुद्धा हि ते संस्काराः प्रान्ता विविका विरहिता खपस्थिनः । श्रपि नु खकु पुनः स पुद्रखे। निमित्तीक्रत्य विकस्य च यथाभूतमयथाभूते यथाभ्रतमङ्गी उपलक्षमनुपलको परिषामये त्रस्य कुत्रसमूखं मुद्रा भगवना एवं परिणामितमनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधौ नाभ्यनुजा-निमा। तत् कस्य हेताः। एष एव हि तस्य महानुपस्तभो भवति। यस परिनिर्म्थाणमपि बुद्धानां भगवतां निमित्तीकराति विकस्प-यति च त्राकारतञ्च निर्म्वाणसुपसभते न चोपसभावक्रिनसचागता त्रईन्तः सम्यक्षम्बुद्धाः परिणामनां मद्दार्थकरीं वदन्ति ॥ तत् कस्य हेताः। स्विषः सज्जन्यो द्वोष परिकामः। तद्यन्यापि नाम प्रकीतं सविवस्रोजनं भवेत्। किश्वापि तदर्णतञ्च गन्धतञ्च रसतञ्च स्पर्धतञ्चा-भिखवनीयभावति श्रपि नु खबु पुनः धविषत्वात् परिवर्ज्ञनीयं भवति पण्डितानां न परिभोगाय॥ तदेव बाखजातीयो दुष्पुज्ञजातीयः पुरुषः परिभोक्तवं मन्येत॥ तस्य तङ्कोजनं परिभुञ्जानस्य वर्षतस्य गन्धतस्य रमतञ्च सार्मतञ्च खादेषु सुखकरं परिणामे चास्य दुःस्वविपाकं भवति । स तते। निदानं मर्णं वा निगच्छेत् मरणमात्रकं वा दुःखं॥ एवमेवार्थ सुभूते इसेने दुर्श्हीतेन दुरुपसचितेन दु:खाधातेन युभावितद्यार्थमजानाना यथास्त्रतमर्थमनवबुध्यमाना एवमववदि-

व्यक्तवसतुत्राविव्यक्ति एडि सं कुखपुचातीतानागतप्रत्युत्पन्नानां मुद्धानां भगवतां बीसंस्कर्नं यमाधिस्कर्नं प्रजास्कर्नं विसुक्तिस्कर्नं विसुक्तिज्ञानदर्शनस्त्रत्थकोषाच त्रावकाणां यैसाच तेस्वतीतानागत-प्रत्युत्पन्नेषु बुद्धेषु भगवसु कुन्नसमूत्रान्यवरे।पितान्यवरे।पियसनीsवरेाष्यमे च यावच सङ्क्षीं नाम्तर्हितः नामर्थाखित नामाई-धाति च एतस्मिन्तरे तेषां बुद्धानां भगवतां यावत् प्रथमित्ती-त्पादसुपादाय यावचानुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिषम्बुद्धानां भगवतां यावचानुपविश्वेचे निर्व्याणधातौ परिनिर्द्यतानां। ये च तैर्बुद्धैर्मगवद्भि-र्वेधिसत्वा महासत्वा त्रमुत्तरायां सम्यक्समोधौ व्याकता व्याकरि-यमे याक्रियमे च तेषाच यानि कुत्राखमूखान्यत्रवरापितान्यव-रोपचिथकोऽवरेष्यको च। ये च प्रत्येकबुद्धयानिकाः पुर्गसा वाकता व्याकरिक्यनो व्याक्रियनो च प्रत्येक नेधी तेषाद्य वानि कुन्नजमूजान्ववरापितान्यवरापिय्यमोऽवरायन्ते च। ये च त्रावक-यानिकाः पुर्गसा यासता याकरियमे याक्रियमे च श्रावकवेछी तेषाञ्च यानि कुत्रसान्यवरोपितान्यवरोपिययन्तेऽवरोष्यन्ते च। यानि च पृथग्जनानामप्रमेयाऽमञ्ज्ञोयेषु ले।कथातुषु ऋतीतानागतप्रह्युत्प-न्नामां बुद्धानां भगवतां बर्व्वलेकधातुषु तत्त्वर्वः लुग्रसमूखमेकते।-ऽभिमक्किण पिष्डियला तुलयिला निर्वश्रेय निर्वश्रेवमनुमाद्या-तुमादनासहगतं पुश्वित्रयावसु श्रनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ परि-णामचित । एवं स परिणामी निमित्तवोगेन परिणाम्यमानी विषमाय सम्प्रवर्त्तते । तद्यथापि नाम तस्विवक्योजनमेव नास्त्-पक्तमार्थित्रनः परिकामना ॥ तत् कस्य हेताः । स्विषलादुप-

तकाहोधिमायगानिकेन पुर्वकेन नैवं विवित्रयं। कर्च ग्रुवरनेव चिचितवां कथमतीतानानतप्रत्युत्यचानां बुद्धानां भगवतां बुज्जमूचं परित्रदीतयं कथञ्च परिग्रदीतं सुपरिग्रदीतं भवति कथ्य परिकामिथतयं कथ्य परिकामितं भूपरिकामितं भवत्यतुत्तरायां बम्बक्सम्बोधी ॥ दूष्टानेन वेरिध्यत्त्वाविमेन सुल-पुञ्जेच वा सुसदुदिया वा तथागतमनश्वास्त्रातुकासेनीवनासम् कुजनमूजमनुमे।दितकमेवं परिचामचितकं यथा ते मधागता पर्चनः सम्बक्षम्बद्धा बुद्धञ्चानेन बुद्धचनुषा अरामनि प्रश्ननिम तत्कु प्रस्मृषं यज्ञातिकं यज्ञिकायं यादृषं यत्सभावं यक्षकणं यया धर्मतया बंविद्यते तद्याऽनुसादे तत्तुप्रसमूखं वद्या च ते तथागता त्रईन्तः सम्यक्समुद्धा त्रभ्यसुजायन्ति परिषाम्यमानन्त-त्युक्रसमुखमनुत्तरमुग्रां स्व्यक्षमोधी तथाऽष्टं परिवासयामीति॥ एकमतुसीदमान एवं प्ररिणामयन् नेधियत्तो मशबसोऽनपराङ्की भवति बुद्धानां भगवतां चम्बक्कानुमे।दितं परिकामितञ्च भवति तत् कुष्णममूखमनुत्तरायै सम्बद्धम्योधये न च तांसाधागतानर्दतः यम्बक्षम्बुद्धानभाष्ट्याति ॥ एवद्याच्य परिषामा निर्विष: परिणामा मञ्जापरिकामी धर्काधातुपरिकामः परिपूर्कः सुपरिपूर्का भवति प्रधासयेनाधिसुत्र्या परिकासयतः ॥ पुनरपरं बोधिसस्ययानिकेच कुक पुत्रेक वा कुषदु हिंचा वा एवं परिवामयितयं यक्की सं यः समाधिर्था प्रज्ञा या विसुक्तिर्थे दिसुक्तिज्ञानदर्जनमार्थया-उपर्यापनं कामधातौ अपर्यापनं इपधातौ अपर्यापन्नमाइषधातौ नाणतीतं नानागतं न प्रत्युत्पकं॥ तत् कस्य देतोः। ऋभा-

वैधातुकापर्यापन्नवाक्तयेव परिणामाऽष्यपर्यापनः । यवापि धर्मे परिणामः परिणाम्यते वे।ऽपि धर्मे।ऽपर्यापनः सवेदेवमधिसुन्नति । एवं परिणामयतसस्य वे।धिसत्तस्य महासलस्याविनष्टः परिणामे। भवस्यपर्यापन्नो निर्वेषः परिणामे। महापरिणामे। धर्मधातुपरिणामः परिपूर्षः सुपरिपूर्षे। भवति ॥ त्रय तं परिणामयति निविन्नते-निमित्तीकरे।ति मिय्या परिणामयति तच योऽयं परिणामे। वोधि-सत्तस्य महासलस्य । श्रन्या धर्मधातुपरिणामनया यथा बुद्धा भगवन्तो जानन्ति यथा चाम्यनुजानन्ति तत् कुन्नसम्बम्भनुत्त-रायां सम्यक्षमनोधौ परिणामितं एवं सुपरिणामितं भवतीति तथाऽदं परिणामयामि दत्ययं सम्यक्षमनोधौ ॥ एवस परिणामितं सुपरिणामितं भवत्यतुक्तरायां सम्यक्षमनोधौ ॥

त्रय खबु भगवानायुग्नते सुश्वतये साधुकारमहात् । साधु साधु सुश्वते । त्रास्तृक्वत्यं लं सुश्वते करेशि । यस्त्रम्नोधिसत्तानां महा-सत्तानां धर्मम्देश्रयि ॥ तत् कस्य हेतोः । यो द्वायं सुश्वते परिकामा धर्मधातुपरिकामोऽयं बोधिसत्तस्य महासतस्य । त्रस्तामेव धर्मातायां यथा बुद्धा भगवन्तो जानन्ति पस्त्रन्ति तत् कुत्रसमूखं यज्ञातिकं यित्रकायं यादृशं यत्स्त्रभावं यस्त्रक्षं यया धर्मातया संविद्यते तथा-ऽतुमादे यथा चाभ्यतुज्ञानन्ति तथाइं परिकामयामीति ॥ त्रव यः पुद्धस्क्रस्यो यस्र गङ्गानदीवासुकापमेषु चिमाइस्त्रमहासाइसेषु खोकधातुषु ये सलासान् सर्वान् किञ्चदेव कुस्तपुत्रो वा कुस्तदु-दिता वा दश्रसु कुश्वेषु कर्मप्रयेषु समादाप्येत् प्रतिष्ठाप्येत् तस्य यः पुद्धाभिसंस्कारस्वते।ऽयमेव बोधिसत्तस्य महासतस्य

धर्मधातुपरिवामनः पुश्चस्त्रन्थोऽय त्राख्यायते श्रेष्ठ त्राख्यावते च्छेष्ठ त्राख्यायते वर त्राख्यायते प्रवर त्राख्यायते प्रजीत त्राख्या-यते उत्तम त्राख्यायते प्रतुत्तम त्राख्यायते निद्त्रम त्राख्यायते त्रसम त्राख्यायते त्रसमसम त्राख्यायते॥ तिष्टम्, खबु पुनः सुक्षते गङ्गानदीवाजुने।पमेषु निवादसमदावादसेषु खोकधातुषु धर्म-सलान् दबसु कुष्रलेषु कर्मापथेषु प्रतिष्ठाष्य पुष्णाभिषंस्कारा बावनाः शुभ्रते मङ्गानदीवालुकापमेषु निमाइसमहामाइसेषु स्रोकधातुषु बलाखे बर्वे चतुर्णा धानानां चाभिना भवेयुः तेवाच यः पुष्णाभि-संस्कारसताऽयमेव वेाधिसत्तस्य महासलख परिणामनासङ्गतः पुराख्या प्राख्यायते श्रेष्ठ श्राख्यायते खेष्ठ श्राख्यायते वर श्राखायते प्रवर त्राखायते प्रणीत त्राखायते उत्तम त्राखायते त्रतुक्तम त्राख्यायते निर्क्तम त्राख्यायते त्रसम त्राख्यायते त्रस-मसम श्रास्त्रायते ॥ तिष्ठम्तु खलु पुनः सुभूते गङ्गागदीवानुकाप-मेषु चियाच्यमहायाच्येषु लेकधातुषु पर्यवतानां चतुर्थान-निच्यादनसमूतः पुष्पाभिसंस्कारा चे सुक्षते गङ्गानदीवासुकाप-मेषु त्रिवादसमहावादसेषु खेाकधातुषु वलासे वर्षे चतुर्पाम-प्रमाणानां साभिना भवेयुः। तिष्ठन्तु खसु पुनः सुस्रते गङ्गानदी-वाजुके।पमेषु विचाइसमधासाइसेषु खेाकधातुषु पतुरप्रमाष-काभिनां सर्वसवानां पुष्याभिसंस्कारे। ये सुश्रुते गङ्गानदीवासु-नेापनेषु विवादसमहाराष्ट्रसेषु खेाकधातुषु यलाखे सर्वे चत-युवामारूष्यमापत्तीनां जाभिने। भवेयुः । तिष्टन्तु खनु पुनः सुक्षते गङ्गानदीवाजुने।पसेषु निमाइसमणामाइसेषु लेकिधातुषु

चतुरास्थ्यमापत्तिकाभिनां सर्ववलानां पुष्पाभिनंसारा वे सुभूति मङ्गामदीवासुकापमेषु विवादसमदामाद्यतेषु स्रोकधातुषु समासे धर्मे पञ्चानामसिञ्चानां साभिना अवेथः। तिष्ठमुः यकु पुनः सुश्रुते मङ्गानदीवासुने।पमेषु विशावसमश्रवादसेषु स्रोक-धातुषु पञ्चाभिज्ञानां वर्षवनानां पुञ्चाभिवंस्कारी चे सुम्रते गङ्गानदीवाजुकेापनेषु विवादसमदाशादकेषु खोकधातुषु त्रोत-श्रापक्षा भवेषुः। तिष्ठम् असु पुनः सुऋते मङ्गानदीवासुकेाव-नेवु चिवाइसमहाबाइसेवु खेाकधातुवु वर्म्यमानां स्रोतसाप-मार्गा पुषाभिषंस्कारे। ये सुभूते गङ्गामदीवासुकापमेषु विषा-रसमशयारसेषु स्रोकधातुषु यतासी यर्थे यक्कदामामिना भवेषुः। तिष्ठनु खलु पुनः सुभूते गङ्गानदीवालुकापमेषु विवाससमदा-साइसेषु खेाकधातुषु सर्वंगलानां सकदागामिनां पुष्पाभिनंद्कारी थावनः सुभूते गङ्गानदीवासुने।यमेषु विवादसम्बन्धावादस्येषु खोकधातुषु चलासे वर्षे अनागामिने। भवेषुः। तिष्ठम् खलु पुनः स्भाते मङ्गानदीवासुने।पनेषु चियास्वमश्रासास्त्रेषु छाक्यात्यु वर्ष्यवामां त्रमागामिनां पुष्पाभिषंत्वारे। बावनाः सुभूते मङ्गा-नदीनासुकापमेषु विसादसमधाबादसेषु स्रोक्षातुषु वर्ध्व ऋषंनतो भवेयः। तिष्टन्तु खलु युनः सुऋते गङ्गानदीवासु-वाषसेषु विशहसमहासाइसेषु लोकधातुषु सर्वसमानासर्वतां पुरास्कानी ये स्थाते गङ्गानदीवासुकापमेषु विवादसमदाबाद-क्षेत्र खानधातुत्र बलासे वर्ने प्रत्वेकबुद्धा भवेयु:। तिष्ठमा सक् पुनः सम्हते गङ्गानदीवाधुकापमेषु विवादसमदावादसेषु स्रोक-

भात्तेषु वर्ष्यकानां प्रश्चेमगुद्धानां पुक्कत्यो वे द्वस्ते गङ्गानदीयामुने नापनेषु विवादक्षमधायाध्येषु लोकधात्वु समावे वर्षे प्रतुनारायां वय्यक्षमध्यौ सम्प्रस्थिता भनेषुः। ते वर्षे प्रनेख्ययेषु
नङ्गानदीवासुनेपमेषु विवादक्षमधायध्येषु लोकधात्वु ये यलासान् वर्ष्यानेकेका नेपिसक्षमद्यायध्येषु लोकधात्वु ये यलासान् वर्ष्यानेकेका नेपिसक्षमद्यायध्येष्यपातप्रयमास्त्रकानप्रयक्षमैवव्यपिरकारिगंद्वागदीवासुनेपमान् कस्थानुपतिष्ठेत् वर्ष्यद्यानेपद्याने वर्ष्ययेष्य तान् वर्ष्यस्तानेकेकं परिकस्य तांच वर्ष्यविषयनानेकेका नेपियका गङ्गानदीवासुनेपमान् कस्थानुपतिष्ठेषीत्यनानेकेका नेपियका गङ्गानदीवासुनेपमान् कस्थानुपतिष्ठेषीत्यविवादक्षयात्रम्यमानम्यानम्यविष्यक्षियक्ष्यिः वर्ष्यद्याप्यमान्
स्वादेष्यक्षिकक्ष्याद्यमुक्कृव्याक्षानयेत् पूक्वदेष्यवेदपद्यायेत्। इतनेकेकक्षेषां वर्ष्यां वोधियक्षानामनेन पर्यायेष्य दानं
द्यादेषं वर्ष्यंपि ते दानं दसुः। तत् किंमन्वये सुस्रते त्रपि नु
ते नेपियक्षास्तोः निदानं वद्यपुक्षं प्रयवेद्यः॥

सुभितराह । बद्ध भगवन् बद्ध सुगत । जप्रमेषं भगवजप्रमेषं सुगत । संस्थाऽपि भगवंसाय पुष्पस्तत्मस्य न सुकरा कर्तुं । गणनाऽप्युपमाऽप्योपम्यमप्यृतिसाऽप्युपनिषद्पि भगवंसाय पुष्पस्तत्मस्य न सुकरा कर्त्तुं । सचेद्वगवन् रूपी भवेत् स पुष्पस्तत्म्यो मङ्गानदी-बासुके।पमेष्यपि जिसारस्तमहासाहस्तेषु स्नोकथातुषु नमायेत् ॥

एवसुको भगवानायुक्तमां सुक्षतिं स्वविरमेतद्वेष्यत् । एवमेतत् सुक्षते एवमेतत् । यत्र खसु प्रनः सुक्षते नेष्धिसत्तवानिकः प्रद्गसः प्रज्ञापारमितोपायकौक्रम्यपरिग्टहीतोऽनेन धर्मधातुपरिणामेन तत् सुत्रसमूसमनुत्तरावां सम्बन्धमोधौ परिवामचेत् पुखं प्रस्तत्वस्य सुभूते पुद्धकन्धस्य धर्मधातुपरिवामजस्यायौ पूर्धक उपस्थ-वंश्विगां वोधिसत्तानान्दानमयः पुष्काभिसंस्कारः अततमीमपि कस्तां नापैति (१) सद्धतमीमपि अतसद्धतमीमपि कोटीयतमीमपि कोटीयतमीमपि कोटीयतमिमपि कोटीयतमिमपि कोटीयत्वसमीमपि कोटीयत्वसमीमपि कोटीयत्वसमीमपि कसामपि गणानामप्युपमामप्योपस्थमप्युपनिसामप्युपनिवदमपि न चमते ॥ तत् कस्य हेतोः। तथादि तेषां पौर्वकानासुपस्थसंश्विनां वेाधिसन्तानां सुवक्षपि दानं दत्तं सुविक्षर्यपि परिसंख्यातस्थति ॥

त्रथ खलु चातुर्मेद्दाराजकाथिकानां देवपुत्राणां वित्रतियद्दवाणि प्राञ्चलीनि नमस्यन्ति भगवन्तमेतद्वेष्ण् । मद्दापरिवामोऽयं भगवन् वेषियत्वानां मद्दास्तानां यद्त प्रज्ञापारमितोपायकौत्रस्वपरिग्रद्दीतानां कुत्रसमूखपरिणामः सर्वज्ञतास्त्रे। यत्र हि
नाम तेवामौपलिकानां बोधियत्वानां तावकः दानमयं पुष्णाभिसंद्कारमिभवति ॥ त्रथ खलु नायक्तिंत्रकायिकानां देवपुत्राणां
त्रात्मद्दवाणि दिर्यपुत्रपभूपगन्धमास्त्रवित्तेपनपूर्णवर्षेदिंधेरत्नवर्षे दिंधेस्व
वस्त्ववर्षेभंगवन्तमभ्यवाकिरत्रभिप्राकिरन् । दिर्येण्क्चेदिंधेरत्नवर्षे दिंधेस्व
वस्त्ववर्षेभंगवन्तमभ्यवाकिरत्रभिप्राकिरन् । दिर्येण्क्चेदिंधेरत्नवर्षे दिंधेस्व
वस्त्ववर्षेभंगवन्तमभ्यवाकिरत्रभिप्राकिरन् । दिर्येण्क्चेदिंधेरत्नवर्षे दिंधेस्व
वस्त्ववर्षेभंगवन्तमभ्यवाकिरत्रभिप्राकिरन् । दिर्येण्क्चेदिंधेरत्नवर्षे दिंधेस्व
वस्त्ववर्षेभंगवन्तमभ्यवाकिरत्रभिप्राकिरन् । दिर्येण्कचेदिंधेरत्नवर्षे दिंधेस्व
वस्त्ववर्षेभंगवन्तमभ्यवाकिरत्रभिप्राक्तिः समन्ताच दीर्थदीपमालाभिर्वक्विष्ठाभित्र दिर्याभिः प्रजाभिभंगवन्तं सन्तुर्व्यन्ति सा गुद्दकुर्वित्तः
सा मानयन्ति सा प्रज्ञयन्ति सा श्वर्यवित्त सा श्वर्याना सा
दिर्यानि च वाद्यान्तिभवादयामासः एवञ्च वाचमभाषन्त मद्दा-

<sup>(</sup>१) नोपयाति इति ग॰।

परिकामो वताऽयं भगवन् वेाधियत्त्वस्य महासत्वस्य योऽयं धर्म-धातपरिकाम:। यत्र हि नाम तत्त्रेवामीपसम्भिकानां नेाधिय-सानां मदासलानां दानमयं पुष्पाभिसंस्कारस्कन्धमभिभवति यथा-ऽपि नाम प्रज्ञापारमितोपायकौत्रस्थपरिग्टडीतलादस्थ महापरि-बामस्य ॥ एवमन्येभ्योऽपि देवनिकायेभ्यो देवपुत्रा त्रागत्य भग-वनां परमेख सत्कारेख परमेख गुरुकारेख परमया मानमया परमया पूजनया परमया श्रष्टनया परमया श्रपचायनया सकत्य गुइक्का मानचिला पूत्रचिला ऋर्चिला ऋपनाय एवमेव ऋद-सुदीर्यान सा घोषमनुत्रावयान सा। एवं पेयाखेन कर्र्म्यं। यामा-सुविता निकाष्यरतयः पर्रनिकितवश्रवर्त्तिने। त्रश्लकायिका त्रश्ल-पुरोहिता ब्रह्मपार्वद्या महाब्रह्माणः परीन्ताभा त्रप्रमाणाभा त्राभा-खराः परीकाराभा त्रप्रमाणग्राभाः ग्रामकत्त्रा त्रमभ्रकाः पुष्पप्रसवा टस्त्पसा त्रमंत्रिसला प्रटहा त्रभयाः सुदृत्राः सुदर्जना त्रक-निहास देवाः तेऽध्वेवमेवास्त्रिक्षं कला भगवन्तं नमस्वन एतद्वीचन्। त्राख्यें भगवन् बावद्यं वोधिसत्तानां महासतानां प्रज्ञापार-मितापायकौत्रस्थपरिग्टसीतानां जुजसमूसपरिणामा यसेवासुपसम-रुज्ञिनाम्नोधिरमानां तावचिररानसञ्चितमपि तथा महाविस्तरसम्-दानीतमपि पुषास्कर्धमभिभवति॥

श्रथ समु भगवांसान् ग्रद्धावामकायिकान्देवपुत्रानादीन स्रवा सम्बंखान् देवपुत्रानामकायते स्र । तिष्ठतः सनु पुनर्देवपुत्रा गङ्गानदीवासुकापमेषु निषादस्त्रमदागादस्तेषु लेकिधातुषु सर्व्यप-लानामनुत्तरां सम्यक्समोधिमभिषम्प्रस्थितानामनुत्तरायाः सम्यक्- यमोधेः प्रतिस्थाय दानन्द्रतां प्रशामिसंसारी। नेन पर्याचेत येऽपि ते देवपुत्रा चन्त्रेयाखेषु गङ्गागदीवासुकापमेषु चिवादय-मदासाद्येषु खेकभातुषु सवाक्षेऽपि वर्वे अनुसरायां सम्बक्-सम्बोधी प्रविधानं सता ने।धाय जित्तसृत्याद्यास्त्रेस्येषु गङ्गा-नदीतासुनेत्रमेषु विचारसम्बादास्येषु स्रोक्धातुषु सर्म-बलानां चीवरविषद्वपातप्रवनासनम्बानप्रत्ययश्रेवज्यवरिष्कारैः सर्वन सुखोपधानी: बर्में: सुखलार्मविष्टारी: एकेका ने धिसमा गङ्गानदी-वाकुके।क्रमान् क्रस्यांक्तिष्ठम् दानं दद्यादेवं बर्मेऽपि चादने चोप-सभस्तिने दानं दशुः। एतेन प्रकायेच तान् सर्व्यस्तानेकैकं परिकरूय तांच वर्जनेशिकतानेकेका बोधिवको वावसर्चे ते बोधिसमा मद्वानदीवासुकेरपमान् कन्यां विष्ठनासान् सर्वेपनां श्वी-वरिष्यपातत्त्ववायमञ्जानवाय<del>यभैपव्य</del>परिस्कारेः वर्व्यस्योपधानैः सर्भे: सुखसार्भविदारे रूपतिष्ठेयुः तच दानसुपसमार्शक्विने। दयुः। प्रश्लापारमिति।पाचकौन्नस्यपरिग्ट-वेशियन्त्रो महायतः चीताऽतीतानागतप्रत्युत्पन्नानां बुद्धानां भगवतां त्रीलस्कन्धं समाधि-स्त्रभं प्रश्वास्त्रभं विद्युत्रिस्त्रभं विद्युतिश्वागदर्भगस्त्रभं तेषाच वोधिसन्तप्रस्थेनबुद्धश्रावकयानिकानां पुद्मनानां सेश्च तथान्येरपि यत्रैः बुद्रसमूखान्यवरापितान्यवरापचिष्यकेऽवराष्यके च तस्तर्यन मेकताऽभिगंचिय पिछविता तुलविता निरवशेख निरवशेष-मगयाऽनुमोदनबाऽनुमोदते श्रेष्ठया खेडवा वरचा प्रवरवा प्रणीतया धन्तमया तिक्तमया उत्तरोक्तरया धनारेक्तरया । ऽसमयमधाऽप्रतिसम्बाऽचिन्यचाऽनुमोदनयाऽनुमोदते । त्रनुमोद्या-

तुमोदनायस्गतं पुर्णिक्रयावस्तु अनुस्तरायां यस्यक्यमोधौ परिषामख्यनुस्तरायाः यस्यक्यमोधेरास्तरकस्यविति । अस्यानुमोदनापरिणामनायस्गतस्य पुर्णिक्रयावस्तुनः योऽपि पौर्कक चै।पक्षियकानाम्नोधियस्मानां पुर्ण्णाभियंस्कारः अततमीमपि कसां नोपैति
यस्यतमीमपि अतयस्यतमीमपि कोटीतमीमपि कोटीअततमीमपि कोटीयश्यतमीमपि कोटीअतयस्यतमीमपि कोटीनियुत्तअतयस्यतमीमपि कसां नोपैति यद्धामपि कसामपि गणनामप्युपमामप्यौपन्यमप्युपनियामप्युपनियदमपि न समते॥ तत् कस्य हेतोः।
तथा दि ते बोधियस्याः यर्थेऽप्युपस्यभयंज्ञिनो दानं ददित॥

श्रय खम्बायुगान् स्प्रतिभंगवन्तमेतदवोषत्। यञ्जगवानेवमाद श्रतीतानागतप्रत्युत्पश्चानां सर्वेषां बुद्धानां भगवतां बोधियत्तप्रत्येकबुद्धश्रावकसद्वानां सर्व्यस्तानाचातीतानागतप्रत्युत्पश्चं यद्याम सुप्रसम्ब्रम्भनत्वर्थमेकतोऽभिषंचिष्य पिष्डियता तुव्ययिता निर्वप्रेय निर्वप्रेयमनुमोदतेऽग्रयाऽनुमोदनया श्रेष्ठया च्येष्टया वर्षा प्रवर्षा प्रचीतया उत्तमया श्रमुत्तमया निक्त्तरया<sup>(१)</sup> उत्तरोत्तरया-ऽयमयाऽग्रमसमयाऽप्रतियमयाऽचित्त्ययाऽनुमोदत इति। तत्र कियता भगवस्रगाऽनुमोदना भवति ॥

एवसुको भगवानायुक्तनां सुश्वितिमेतद्वोषत् । यदि सुश्विते बोधिसस्त्रयानिकः पुद्रस्तोऽतीतानागतप्रत्युत्पस्राम् धर्माम् न ग्रस्ति न सन्यते नोपस्रभते न कस्पयति न विकस्पयति न पश्चिति न

<sup>(</sup>१) निबक्तमया इति ग॰।

समनुष्यति एवं चैनान् धर्यामुष्परीचते(१) कल्पनाविठियताः सर्वेषमी त्रजाता त्रनिर्जाताः त्रनागितका त्रगतिका नाच कश्चिद्धं के उत्पन्नो गावि कञ्चिद्धर्म उत्पत्यते गापि कञ्चिद्धर्म उत्पद्यते गापि कश्चिद्धर्यो निरुद्धो नापि कश्चिद्धर्यो निरुत्यते नापि कश्चिद्धर्यो निरुधते । द्रायेवमेतान् धर्मानुपपरीच्य यथैषात्र्यमीली धर्मता तयाऽत्तमोदते । श्रनुमीच तथैव परिणामयहानुत्तरायां मन्यक् यमोधी॥ इयता सुभृते बोधिमलख महामलखाया अनुमीदमा भवति॥ त्रस्य सुभूते सुत्रसम्सपरिकामस्य तेषां पौर्यकाकां बोधिय-त्तानासुपस्त्रभवंज्ञिनासुपस्त्रभट्टिकानां तद्दानमयं पुक्रिक्रियावस्त व्यतनमीमिष कलां गोपैति सङ्खतमीमिष व्यतसङ्खतमीमिष कोटी-तमीमपि कोटीब्रतनीमपि कोटीयश्वतमीमपि कोटीब्रतसङ्ख तमीमपि कोटीनियुत्रशतमस्वतमीमपि कलां नोपैति मञ्जामपि ककामपि गणनामणुषमामधौपम्यमणुपनिवामणुपनिवदमपि चमते॥ पुनरपरं सुऋते बोधिवत्ववानिकेन पुद्रखेनातीतानागत-प्रत्युत्पन्नानां सर्वेषां बुद्धानां भगवतां दानमनुमोदिष्ठकामेन प्रीस-मनुमोदितुकामेन चान्तिमनुमोदितुकामेन वीर्यमनुमोदितुकामेन धानमनुमोदितुकामेन प्रज्ञामनुमोदितुकामेनैवमनुमोदित्यं चचा विमुक्तिसाथा दानं थथा विमुक्तिसाथा भीसं यथा विमुक्तिसाथा चान्तिः थया विमुक्तिराया वीर्धे थया विमुक्तिराया धानं थया विमुक्ति-साथा प्रशा यथा विसुतिस्ताथा विसुतिज्ञानदर्शनं यथा विसुति-साचाऽनुमोदमा यचा विसुक्तिसाचाऽनुमोदनासहगतं पुछक्तिसावस्त

<sup>(</sup>२) उपपरीच्यते इति ग॰ घ॰।

यया विस्तिकाचा परिकामना यथा विस्तिकाचा मुद्धा भगवन्तः त्रक्षेत्रमुद्धास यदा विसुक्तिकादा तेथा सावका से परिनिर्द्धता वस्त्र विसुनिक्षया ते धर्का चेऽतीता निस्त्रा यवा विसुनिक्षका ते धर्मा चेऽनानता चनुत्वज्ञा बचा विस्तित्वचा ने धर्मा घे एतर्षि त्रखुत्मना वर्ममाना यया विद्यक्तिसाचा तेऽसीता मुद्धा भगवन-खेमाच बावका सका विमुक्तिकाचा तेऽनागता बुद्धा भगवमासेवाच त्रावकाः यथा विस्तृतिकाया ते प्रत्युत्वका बुद्धा भगवन्तंकीवाञ्च मानका ये एतक्षप्रमेशेयमंख्ययेषु खोकधातुषु तिष्ठकाि ध्रियको स्राप्यन्ति यथा विसुनिषासाऽतीतानागतप्रत्युतप्रसा सुद्धा अगवन्तः। एवसेतेषां अर्माणामबद्धानामसुकानामस्त्रानां या धर्माता तामसुन-रकाऽसमोदनयाइनुमोदे । त्रनुमोद्यानुमोदनाग्रहगतं पुष्कविद्यावसु <del>प्रतुत्तरायां सम्बद्धमोधौ वरिवामयाम्यपरिकामवायोनेनासङ्गा-</del> निवाऽविवादत इति ॥ इयता सुभते बोधिसत्तका महाक्लका-वाऽत्त्रजोदनः अवति ॥ तिष्ठमु समु पुत्रः सुभूते तेऽपि चेऽन्छे-क्रवेषु बङ्गानदीवासुकोपमेषु नियादसमदायासेषु स्रोकथातुषु वर्ञ्चना अनुक्तरायां चन्यक्यमोधौ वस्प्रश्चिता अनुक्तरायां सम्बक्-यमोभी यम्प्रसायान्येष्यन्तेषु मङ्गानदीवाजुकोषसेषु विशावसमा हारचेषु लोकभातुषु बर्वमलागामोधाय चित्तसुत्पाद्य वर्षे अधेक्रीको कोधिकम एककियी वोधियत्वाय गङ्गानदीवासुकोपमान् ऋष्यां-विक्रम्दानं द्यादुपलक्षभंत्री चीवरपिष्यपातक्ष्यनावनावानप्रत्य-यभेषव्यपरिस्कारैः वर्व्यसुखोपधानैः वर्मसुख्यक्षंविद्वारेद्वपतिष्ठ-स्रमेन पर्याचेण सर्वेऽपि ते सर्वेभ्य खप्रतिष्ठना खप्रसभसंत्रिमो दानं

दशुः। ये ५%ते गङ्गानदीवासुकोपमेषु चिमाइसमहासहासेषु स्रोक-धातु सतासे सर्वेऽनुत्तरां सम्यकसमोधिमभिसम्प्रतिष्ठेरञ्जनुत्तरां यस्यक्रमाधिमभियम्प्रसाय गङ्गानदीवाल्कोपमान् कल्पान् कायस्-परितं वाक्सुपरितं मनःसुपरितसुपलभावंज्ञिनः श्रीलं समादाय वर्त्ते-रस्रनेन पर्यायेष सर्वेऽपि ते बोधिसत्वा एकेका वाधिसत्वो गङ्गानदी-वास्कोपमान् कर्यांसिष्टन् गङ्गानदीवासकोपमान् कर्यान् काय-सुचरितं वाक्सचरितं मनःसुचरितं खपलक्षमंज्ञी त्रीलं समादाय वन्तेत । एतेन पर्यायेण सर्वेऽपि ते बोधिसत्ता उपस्रक्षमज्ञिनः श्रीसं समादाय वर्त्तरम्। यस बोधिसत्तो महासतः प्रज्ञापारमितोपाय-कौत्रक्षपरिग्रहीतोऽतीतानागतप्रत्युत्पन्नानां बुद्धानां भगवतां जीस-च प्रत्येकबुद्धानां यमाधिप्रज्ञाविसुक्तिविसुक्तिज्ञानदर्भनस्कन्धांस्रोषां त्रीसममाधिप्रज्ञाविसुकिविसुकिज्ञानदर्भनस्कन्धांस्त्रेषाञ्च भीषसमाधिप्रज्ञाविसुक्तिविसुक्तिज्ञानदर्भनस्कत्थान् सर्वसवानां चाती-तानागतप्रत्युत्पनं कुश्रखम्बं<sup>(९)</sup> सर्व्यमेकतोऽभिषंचिष पिण्डियला तुस्रविता निरवणेया निरवणेषमनुमोदतेऽगयाऽनुमोदनया श्रेष्ठया ञ्छेष्ठया वरया प्रवरया प्रणीतया उत्तमया त्रवृत्तमया निह्त्तरया **उत्तरोत्तरयाऽसमयाऽसमसमयाऽप्रतिसमयाऽचिन्ययाऽनुमोदनयाऽनु**-मोदते । ऋतु मोद्यादतुमोदनामञ्चातं पुष्कियावसु ऋतुत्तरायां बम्यक्षमोधौ परिणामयति ॥ श्रस्य सुभृते श्रनुमोदनासङ्गतस्य पुष्पिकवावस्त्रनोऽसौ पौर्क्क त्रीपिक्षकानां बोधिसत्त्वानां प्रीसमयः

<sup>(</sup>१) कुश्रवमिति ग॰।

प्रकाभियंस्कारः अततमीमपि कलां नोपैति यष्ट्यतमीमपि अत-इस्तमीमपि कोटीतमीमपि कोटीग्रततमीमपि कोटीग्रस्मतमी-मि कोटीक्रतमस्स्रतमीमि कोटीनियुतक्रतसस्स्रतमीमिप कसा नोपैति संख्यामपि कलामपि गणनामधुपमामधौपम्यमधुपनिया-मणुपनिषदमपि न जमते॥ तत् कस्य हेतोः। तथा हि ते बोधियत्वा खपसमायंज्ञिनः बीलं यमादाय वर्त्तनः इति ॥ तिष्ठन्तु खनु पुनः सुभ्रते गङ्गानदीवानुकोपनेषु चिषाइसमहासाइसेषु बोकधातवु सर्वसवा त्रनुत्तरां सम्यक्संबोधिमभिसंप्रश्चिताः श्रतुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसम्प्रस्थाय मङ्गानदीवास्कोपमान् कस्यान् कायसुचरितं वाक्सुचरितं मनःसुचरितं भीखं समादाय वर्ज-माना उयलमार्गज्ञनः ये सुभ्रते गङ्गानदीवासुकोपमेषु विगारस-महासार्खेषु सोकधातुषु सलास्ते सर्वे श्रनुत्तरां सम्यक्समोधि-मभिसम्प्रतिष्टेरत्रनुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसम्प्रखाय गङ्गानदी-वाजुकोपमान् कल्पांसिष्टनोऽन्येव्यन्येषु गङ्गानदीवाजुकोपमेषु चि-साइसमहासाइसेषु खोकधातुषु सर्वेदिकैको सोधिसन्व आकृष्टी-ऽभिदतः परिभाषितः समान एव सर्वेऽपि ते उपसभाषेत्रिनः चान्ति समादाय वर्नेरन् यावत् सर्वे ते बोधियलाः चानिः समादाय वर्त्तमानाः। एतेन पर्यायेण मर्थे ते बोधिमत्वा एकैको बोधिमत्वा गङ्गामदीवाजुकोपमान् कच्यांसिष्ठन् गङ्गानदीवाजुकोपमान् कस्पानन्धेव्यन्येषु गङ्गानदीवासुकोपमेषु विशादसमदागादसेषु स्रोक-भातुवु बर्वेशकुष्टोऽभिद्दतः परिभाषितः समान खपलक्षसंज्ञी-चानिं समादाय वर्त्तेत। एवं सर्वेऽपि ते सर्वेराक्ष्टा श्रीभइताः

यरिभाषिताः बनावा जनसभावंद्वितः चानितं तमादाय वर्णेर्ण्। यस बोधिकणी महासमोऽनया प्रशापारमितवा उपासकीक्के च परित्रकीमो सीमानागमधायुक्तकानां बुद्धानां भगवतां भीक-खन्नं बनाधिकानं प्रज्ञास्कर्भं विसुविकान-दर्भनस्तकः तेवाच प्रत्येकनुद्धानां भीत्रयमाधिप्रक्राविसुन्नि-विद्वितिज्ञानदर्भनक्त्रश्रांक्रेषां च वावकाषां जीवममाश्चित्रज्ञा-क्षितिवस्तिकाषद्रभेगक्रभाग् सर्वस्तानाद्यातीतागागतप्रवृत्यसं-कु इकामूकं कर्णमेकतोऽभिवंचिष पिष्डियिला तुक्रियिला निर्वजेश निरवक्षेत्रमनुमोदने अवधारनुमोदनचा श्रेडमा व्येष्टमा रवया प्रतरक्षा प्रकोतना जनमञ्ज जनुनम्बा निवसमञ्जा जनरोत्तरवाज्यसया-ऽवमवस्याऽत्रतिवस्याऽविश्ववाऽनुमोदनयाऽनुमोदने । यनुमोद्या-नुमोद्रवावद्वतं पुद्मकियावस् चनुत्तरायां सम्यक्षमोधौ परिया-मचिति ॥ प्रसा स्थाते प्रतुमोदनासध्यतस पुरक्षियावस्त्रनोऽसो पौर्व्यवाबासीक्सिकानाम्नोधियत्वानां चान्तियद्गतः प्रकाश-गंद्कारः प्रवतमीमपि कवां ने।पैति स्वस्ततमीमपि प्रतस्वस्त-तमीमपि कोटीतमीमपि कोटीयतनमीमपि कोटीयच्यतमीसपि कोडीजनसङ्खतमीमपि कोटीनियुतजनसङ्ख्यमीमपि कवां ने।पैति संसामपि कसामपि मसनामणुपसाम**योपस्यमणुपनि**वासपुप<del>रि</del>-वदसपि न चमते ॥ तत् कका हेतोः । तथा दि ते को भियना उपभागंतिनः चानिं यसादाय वर्त्तनो ॥ तिष्ठन्तु सुमु सुनः सुश्रुते मङ्गामदीमासुकोपयेषु विधादयमदासादसेषु स्रोकधातुम् सर्व्यमा श्रतुक्तरां यग्यक्षममोधिमभिषम्प्रखिताः श्रन्चराद्यां

यमाक्यमोधिम यमाञ्चावान्येखन्येतु मङ्गागदीवासुकीयमेतु विया-इसमहाबाखेषु क्षोकधातुषु वर्जेराकुटा प्रभिद्याः परिभाविताः बमाना उपलक्षपंत्रिनो नङ्गानदीवासुकोपमान् करपान् चाकि यमादाय वर्जमाना ये सुभूते मङ्गानदीवासुकोपसेषु विवाहस्रम-दाबादखेवु लेक्कातुबु बलासे वर्षेऽतुत्रारायां वम्बक्वमोधी वम्य-खिता भवेषुः प्रमुत्तराची सम्यक्षमोधी सम्प्रकाच गङ्गावदीवाक्-कोपमान् कर्त्वास्तिष्ठकार्श्वकमाभिद्धहा अङ्गानदीवासुकोपमान् कर्त्वान् विवीदनोऽनभिश्वताः स्वानमिद्धेनोपस्थावंत्रिनो वीर्य समादास वर्षेरम्। धद्य बौधिसम्बो महासतः प्रशापारमितोपाचकौत्रकापरिस्ट-होतो अनीतानागतप्रखुत्पचानां बुद्धानां भगवतां जीखपमाचिप्रज्ञा-विसुक्तिविसुक्तिज्ञानदर्भनस्कर्भास्तेवाश प्रत्येकनुद्भागं त्रीसवमाधि-प्रशाविश्वकिवित्रक्तिशानदर्भनस्कर्भाक्षेवाश्व आवकावां श्रीक्रयमाधि-प्रजाविसुकिविसुक्रिज्ञानद्रप्रनस्कन्धान् धर्मसलानां चातीतानागतप्रसु-त्यवानान् कुत्रसमूबाभिसंस्कारान् वर्मानेकतोऽभिवञ्चिष विखयि-ला तुत्रविला निरवधेय निरवधेषमनुमोदतेऽप्रयाऽनुमोदनवा सेहका च्येष्ठया वर्या प्रवरया प्रणीतया उत्तमबाऽतुत्तमवा निवृत्तरया <del>७भरोभर्वाऽयमथाऽयमसमयाऽप्रतियमवाऽचिन्वयाऽनु मोद्वयाऽ-</del> नुमोदते । अनुमोद्यानुमोदनायदगतं पुद्धक्रियायन्त अनुसरायां वय्यक्नोधी परिचामवति॥ त्रख सुधते त्रनुमोदनावदगतस पुरुक्तियावसुनोऽवी पौर्मक श्रीपस्तिकानां वोधिक्तानां वीर्यमयः प्रकाभिसंस्तारः जततमीमपि कत्तां नोपैति सञ्चतमीमपि अत्यक्ष्यतनीमिप कोडीतमीमिप कोडीजनतनीमिप कोडीक्क्स-

तमीमपि कोटीव्रतसस्यतमीमपि कोटीनियुतव्रतसस्यतमीमपि-कर्षा गोपैति संख्यामपि कस्रामपि गस्नामणुपमामधौपम्यमणुप-निसामध्यपनिषद्मपि न समते॥ तत् कस्य हेतोः। तथा हि ते नोधियलाः सर्वेऽष्युपसम्बद्धां क्रमो वीर्थं समादाय वर्त्तने॥ तिष्ठम्, संसु पुनः सुभूते मङ्गानदीवासुकोपमेषु विसाइस-महासाइचेवु जोकधातुषु सर्वसता ऋनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधी सम्प्र-खिताः त्रनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधौ सम्प्रकाय गङ्गानदीवासुकोप-मान् कल्पांसिष्ठनांसंक्रमाभिष्दहा गङ्गानदीवासुकोपमान् कल्पान् विषीदकोऽनभिश्वताः खानमिद्धेनोपस्थार्यज्ञिनो वीर्थं समादाय-वर्त्तमाना येऽपि ते सुभूते गङ्गानदीवानुकोपमेषु विधाइसमदा-माइसेषु कोकधातुषु मलाको सम्बेऽनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ यम्प्रस्तिता भवेयुक्ते वर्षेऽतुत्तरायां यम्यक्षमोधौ सम्प्रसाय गङ्गानदीवाजुकोपमान् कस्पानुपस्त्रभयंत्रिनञ्चलारि धानानि समा-पद्येरम् । यञ्च बोधिमत्त्वो महामलोऽनयाः प्रज्ञापार्शमतया उपा-चकौत्रक्षे न च परिग्रहीतोऽतीतानागतप्रत्युत्पस्नमां सर्वेषां बुद्धानां भगवतां , शीलसमाधिप्रशाविसुक्तिविसुक्तिशानदर्शनस्तन्थं सोवां प प्रत्येकमुद्भावां त्रीस्रममाधिप्रज्ञाविसुक्तिविसुक्तिश्चानदर्भनस्कर्भायोषाश्च त्रावकानां श्रीक्षमाधिप्रज्ञाविसुक्तिविसुक्तिज्ञानद्रश्रेनस्कन्धान् सर्थ-यलागाञ्चातीतागागतप्रसुत्पन्नान् कुत्रलमूकाभिषंस्काराम् धर्मा-नेकतोऽभिमंत्रिय पिष्डियला तुलियला निरवप्रेक निरव-भेषमनुमोदतेऽग्रयाऽनुमोदनया श्रेष्ठया खेडबा बर्घा प्रवर्या प्रधीतया जन्मस्या प्रमृत्तमया निरुत्तरया ए उत्तरीनस्या-

ऽसमयाऽसमसमयाऽपितसमयाऽचित्त्ययाऽनुमोद्नयाऽनुमोद्ते। चनुमोखानुमोद्नास्त्रमतं पुक्षिक्षास्त् चनुक्तरायां सम्यक्षमोधौ
परिषामयति ॥ चय्य सुभूतेऽनुमोदनासद्दगतयः पुष्पिक्रयावस्त्रनोऽसौ
पौर्व्यक चौपलिक्षकानां बोधिसत्तानाञ्चतुर्धानमयः पुष्पाभिसंस्कारः
घततमीमपि कलां नोपैति सदस्ततमीमपि कतसदस्ततमीमपि
कोटीतमीमपि कोटीचतत्तमीमपि कोटीसदस्तमीमपि कोटीमतसदस्तमीमपि कोटीनियुत्रवत्तसदस्त्तमीमपि कलां नोपैति संस्थामपि कलामपि गणनामणुपमामणौमन्यमणुपनिसामणुपनिषदमपि
न स्वमते ॥ तत् कस्य हेतोः । तथाद्दि ते बोधिसत्ता स्वपद्यक्षभंज्ञिनो
स्थाननि समापद्यन्ते दति ॥

श्राक्याष्ट्रसार्वास्था प्रशापारमितायां श्रनुमोदनापरिणाम-नापरिवर्त्ता नाम षष्टः ॥

## श्रव निरयपरिवर्त्ती नाम सप्तमः।

~~~

श्रय खलायुगान् श्रारिपुत्रो भगवन्तमेतद्वोषत्। धर्मञ-ज्ञानपरिनिष्यन्तिर्भगवन् प्रश्चापारिमतासर्वज्ञलं भगवन् प्रज्ञापार-मिता॥

भगवानाइ। एवमेतच्छारिपुत्तैवमेतद्यथा वदि ॥

श्रारिपुत्र श्राष्ट । श्रावभागकरी भगवन् प्रश्चापार्तमता । नमस्कर्णीया भगवन् प्रश्चापार्तमता । श्राप्ति भगवन् प्रश्चापार्तमता । सर्व्यक्षोक्षानि प्रस्तेषा भगवन् प्रश्चापार्तमता । सर्व्यक्षोक्षानि पर्स्तेषा भगवन् प्रश्चापार्तमता । सर्व्यक्षेषातु किति मिरकरी भगवन् प्रश्चापार्तमता । सर्व्यक्षेश्वरृष्टा स्थकारापने ची भगवन् प्रश्चापार्राति । श्राप्त्रयणीया भगवन् प्रश्चापार्तमता । श्राप्त करी भगवन् प्रश्चापार्तमता । श्राप्त स्थापार्त्ता । सर्व्यभयोपद्र वप्रश्चीणाक्षोककरी भगवन् प्रश्चापार्त्तिता । सर्व्यभयोपद्र वप्रश्चीणाक्षोककरी भगवन् प्रश्चापार्तिता । सर्व्यभयोपद्र वप्रश्चीणाक्षोककरी भगवन् प्रश्चापार्तिता । सर्व्यभयोपद्र वप्रश्चीणाक्षोककरी भगवन् प्रश्चापार्तिता । सर्व्यभ्वाम् प्रश्चापार्तिता । सर्व्यभ्योणास्त्र प्रश्चापार्तिता । सर्व्यभ्योणासकरणी तिनिर्त्वकरिणी तिनिर्त्वकरिणी भगवन् प्रश्चापार्तिता । सर्व्यभ्योणासकरणी तिनिर्त्वकरिणी भगवन् प्रश्चापार्तिता । सर्व्यभ्योणासकरणी तिनिर्त्वकरिणी भगवन् प्रश्चापार्तिता । सर्व्यभ्योणासकरणी तिनिर्त्वकरिणी भगवन् प्रश्चापार्तिता । सर्वापार्तिता । सर्व्यभ्योणासकरणी । भगवन्

<sup>(</sup>१) मोस्तमिस्तिमर्विकर्यो भगवन् प्रज्ञापारिमता इति ग॰ छ॰। मो-इस्तमिस्तिमर्विकर्यो तिमिर्विकर्यो भगवन् प्रज्ञापारिमता इति च॰! (२) सर्वेधर्मायामग्रकरोति च॰।

प्रज्ञापार्मिता। जल्पचप्रवातानां सलानां मार्गादतारची अनवन प्रज्ञापारमिता। सर्वेज्ञतैवं भगवम् प्रज्ञापारमिता। सर्वेक्षेत्रज्ञेषा-वरचवासनानुसन्धिप्रहीणतासुपादाय ऋनुत्पादिका भगवन् सर्व-धर्माणां प्रज्ञापारमिता। श्रनिरोधिका भगवन् वर्वधर्माणां प्रज्ञा-पारमिता। त्रनुत्यसाऽनिरुद्धा भगवन् प्रज्ञापारमिता। सासक्य-शून्यतासुपादाय माता भगवन् बोधिसत्वानां मदासत्वानां प्रश्ना-पारमिता। धर्वेषुद्धधर्मरह्मदाचीलाइम्मक्तरी भगवम् प्रक्रापार-मिता। अनवमर्दनीया भगवन् प्रज्ञापारमिता। चतुर्वेज्ञारस्वकरी-लादनाचानां सलानां नाचकरी भगवन् प्रशापारमिता। संबार-प्रतिपद्या भगवन् प्रज्ञापारमिता । श्रकूटव्यतासुपादाव सर्वधर्मसभाव-विदर्भनी<sup>(१)</sup> भगवन् प्रज्ञापारमिता । परिपूर्खिपिपरिवर्क्त<sup>(२)</sup>दादेशाकार-धर्मवक्रप्रवर्शनी भगवन् मुद्धानां भगवतां प्रज्ञापारमिता। कथं भगवन् बोधियत्वेन महासत्वेन प्रज्ञापारमितायां स्वातयं। कथं मनिस कर्त्तवा भगवन् प्रज्ञापारमिता । कयं भगवन् नमस्कर्त्तवा प्रश्वापारमिता ।

एवसुको भगवानायुक्षमां शारिपुक्षसेतद्वोचत्। यथा शारिपुक्ष शास्तरि तथा प्रशापारिमतायां खातयं। तथैव मनसि कर्जया शारिपुक्ष प्रशापारिमता यथा शासा। तथैव नमस्कर्मया शारिपुक्ष प्रशापारिमता यथा शासा॥

त्रय खसु प्रक्रस देवानामित्रस्थैतदस्त् । सुतो तु वतेसमार्थंस

<sup>(</sup>१) सब्बंधन्मीविद्रिंगीति ग॰।

<sup>(</sup>२) परिपृक्षंत्रिप्रवर्त्त इति च॰।

वारिश्रुलक्ष प्रका जाता। किजिदाना वेतेवमार्वक वारियुलक प्रका जाता॥

त्रथ खसु त्रको देवानाभित्र आयुश्वमं श्रारिपुत्रकेतदवीयत्। सुत्र द्रथमार्थस श्रारिपुत्रस्य प्रच्छा माता किन्निदामा वतेयमार्थस श्रारिपुत्रस्य प्रच्छा भाता॥

एवसुकी भागुकान् प्रारिपुक्तः अर्क देवानामिन्द्रमेतद्वीक्त्। प्रजावारमितोवायको प्रख्यपरिग्रहीतः कौ विक बोधियाची महासलो-उत्तमोद्रमास्त्रमं सुखक्रियावसु वर्वञ्चतायां परिकामयंकेवां पौर्व-कानाभीपसिकानां वोधियसानां वच्च दाननवः पुष्पानिसंद्यारो यस प्रीसमयो यस चान्तिमयो वस वीर्क्समो यस धानमयः वृक्षाभिषंकारमां सर्वमभिभवतीति । समेचमेतविदाना<sup>(१)</sup> इच्छा जाता॥ अपि सु खलु पुंनः कौशिक प्रश्लापार्तितेव पूर्व्वक्रमा वदानां बार्मितानां पर्यवातामार्गावताराय । तद्यथापि नाम कौन्निक कारकत्यानां(१) प्रतं वा सङ्खं वा प्रतस्थलं वा प्रपरिकाचकामध्यं मार्गावताराय श्रभयं ग्रामं वा नगरं वा निगमं वा नम् । एवमेव कौजिक दार्ग त्रीसं चान्तिर्विधं धानम् प्रज्ञापरमितानामधेयं स्मते । जातान्यस्तं भवति विना प्रजापारिमत्या ग्रपरिकायकता-इभवं धर्मज्ञतामार्गावताराय कुतः प्रनः धर्मज्ञतामनुत्रास्वित ॥ चढा पुनः कौ प्रिक दानं प्रीलं चान्तिविधे श्वानच प्रज्ञापार्मिता-करिस्सीतं भवति तदा पारमितानामधेचं पारमितागन्दं सभते तदा

<sup>(</sup>१) रतिहरास्मिति च॰।

<sup>(</sup>२) जालन्धानां सलानामिति ग॰।

द्वासां चचुःप्रतिस्तको भवति पञ्चामा पारमिताका सर्वेद्धतानार्गाव-ताराय सर्वेद्धातासुप्राप्तये ।

श्रय खम्मानुशान् शारिपुत्ती भगवन्तसेतर्वोत्त् । कथं भगवन् बीधिसम्बेन महासबेन प्रशापरिताऽभिनिर्हर्स्त्या ॥

एक्षुके भनवानायुग्ननं ग्रारियुक्तमेतहवीषत्। क्ष्पस्य ग्रारियुक्तामिनिर्दारो<sup>(६)</sup> द्रष्टयः एवं बेद्दनायाः चंद्वायाः संस्काराणां
विज्ञानस्य ग्रारियुक्ताभिनिर्दारो<sup>(६)</sup> द्रष्टयः। यः ग्रारियुक्त पञ्चानां
स्कन्धानामिभिनिर्दारोऽषं ग्रारियुक्त प्रज्ञापारिनताचा श्रीभिनिर्दार
दत्युच्यते। एवमिभिनिर्दारोऽभिनिर्दार दायुच्यते॥

एवसुके स्वायुद्धान् श्वारिपुत्ती भगवन्तमेतद्वीचत् । एवमभि-निर्हारेकोभिनिर्हता भगवन् प्रद्वापारमिता कतमं धर्ममर्पयति॥

भगवानाइ। एवमभिनिष्ता जारियुत्त प्रजायारिमता न कश्चि-इर्ष्मनष्ठित। चदा सा जारियुत्त न कश्चिद्धर्ममर्पयति तदा मज्जा-पारमितेति जञ्जां नक्कति॥

श्य चनु बको देवागामित्रो भगवनामेतद्वीपत्। किमियं भगवन् प्रशापारमिता वर्ष्वज्ञतामपि नार्पवति॥

भगवानाषः। सत् कौ शिकीनं नद्भि किमियं प्रशासारिकता सर्वेश्वतामपि नार्पेयतीति। न यथोपसमास्त्रधार्थस्ति न स्थानास समार्थमति न स्थानिसंस्कारसाधार्थस्ति ॥

<sup>(</sup>१) खनभिनिर्दार इति ग॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) अनिभिनिक्षरियेति व॰ च॰। अनिभन्ने आरियेति छ॰।

मक श्राइ। कचक्ति भगत्रपंचित॥
भगवानाः । यद्या कौजिक नार्पचित तद्याऽपंचित॥
मक श्राइ। श्राद्ययाँ भगवन् याविद्यं प्रज्ञापारिमता न किञ्चद्वर्षसुत्पाद्यित न कञ्चिद्धभाँ निरोधयित। सर्वधर्माणामनुत्पादाचानिरोधाय(१) प्रत्युपस्थिताऽनुपस्थिता प्रज्ञापारिमता॥

त्रथ खन्नायुग्नान् सुक्षतिर्भगवन्तमेतद्वीचत् । सचेदेवमपि भगवन् बोधिसन्तो महासतः संज्ञास्तते दूरीकरिस्थतीमां प्रज्ञा-पारमितां रिक्तीकरिस्थतीमां प्रज्ञापारमितां तुच्कीकरिस्थतीमां प्रज्ञापारमितां न करिस्थतीमां प्रज्ञापारमितां॥

एवसुको भगवामायुश्चनं सुश्चितिमेतद्वोचत्। एवमेतत् सुश्चते एवमेतत्। श्रक्कोष सुश्चते पर्यायो येन पर्यायेण दूरीकरियातीमां प्रश्चापारमितां रिक्तीकरियातीमां प्रश्चापारमितां तुष्कीकरियातीमां प्रश्चापारमितां तृष्कीकरियातीमां प्रश्चापारमितां । तत् कद्य हेतोः। प्रश्चापारमितायां हि सुश्चते परिदीपितायां न रूपं परिदीपितं भवति। न वेदना न संश्चा न संस्कारा न विश्वानं परिदीपितं भवति। न श्रोतश्चापत्तिपालं परिदीपितं भवति। न सङ्खं परिदीपितं भवति। नानागामिष्मसं परिदीपितं भवति। नार्ह्मं परिदीपितं भवति। न प्रत्येकबुद्धलं परिदीपितं भवति। न बुद्धलं परिदीपितं भवति।

स्वितरः सुभ्रतिरादः। महापारमितेयं भगवन् यदुत प्रज्ञा-पारमिता।

<sup>(</sup>१) चनुत्पादानिरोधायेति ग॰।

भगवानाइ। तत् कियान्यचे सुभूते कतमेन पर्यायेष मदा-पारमितेयं यदुत प्रज्ञापारमिता॥

खविरः सुभूतिराष्ट्र। न भगवन् इपं महत्करोति नास्पीक-रोति न रूपं मिक्किपति न विश्विपति। एवं न वेदनां न संज्ञां न संस्कारान् न भगवन् विज्ञानं मद्दस्करोति नाल्पीकरोति न विज्ञानं मक्किपति न विचिपति। यान्यपि तानि तथागतस्य<sup>(१)</sup> तथागत-बसानि तान्यपि न बस्नीकरोति न दर्म्मसीकरोति न बङ्किपति न चाऽपि<sup>(२)</sup> सा सर्वेज्ञता तामपि न महस्करोति<sup>(२)</sup> नाच्यीकरोति न सङ्क्रिपति न विचिपति॥ तत कस्य हेतोः। श्रम-क्किप्ताऽविचिप्ता हि भगवन् मर्चेक्कता । सचेदेवमपि भगवन् मोधि-यत्त्वी मद्दायतः यञ्चागीते चरति प्रज्ञापारमितायां ॥ किं पुनरेवं सञ्चानान(8) एवमहं सर्वेज्ञज्ञानसमन्वागतः सत्नेस्यो धर्मन्देशय-याम्येविममान् सलान परिनिर्वापिययामीति ॥ तत् कस्य हेतोः। न द्वीव प्रज्ञापारमितानियन्दो य इमान् सलान परिनिर्व्वापयि-यामीति सत्तोपल्याः। एष एवास्य महानुपल्याः स्थात्॥ तत् कस्य हेतोः । सताखभावजातिका हि प्रज्ञापारमिता वेदितया । सता-खभावतया प्रशापारमिताऽखभावता वेदितया। तया(५) प्रजापारमिताविविकता वेदितव्या । सत्त्वाचिन्यतया प्रजा-

<sup>(</sup>१) घ॰ ङ॰ पुक्तकयोः, तथागतस्थेति पाठो न विद्यते।

<sup>(</sup>२) यानि तानि इति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>३) महतीकरोति इति ग॰ घ॰ छ॰।

<sup>(8)</sup> सञ्जागीते इति घ॰।

<sup>(</sup>५) सलाविविक्ततयेति घ•।

पारिमताऽचिन्यता वेदितवा। यनाऽविनामधर्यतया प्रशापार मिताऽविनामधर्यता वेदितवा। यनानिभयनोधनतया प्रशा-पारिमताऽनिभयनोधनता वेदितवा। यन<sup>(१)</sup> यथास्तार्थानभि-यन्वोधनतथा प्रशापारिमतायथास्तार्थानभियनोधनता वेदितवा। यनवस्त्रयसुद्गमनत्या तथागतवस्त्रयसुद्गमनतता वेदितवा॥ भनेन भगवन् पर्वाधेच महापारिमतेयं यदुत प्रशापारिमता॥

श्रय सल्वायुगान् वारिपुत्रो भगवन्तमेतद्वोचत्। यो भग-विश्व गक्षीरायां प्रज्ञापारिमतायां वोधियत्वो महासलोऽधिमोध-यिखति न काङ्कियति न विचिकि सिम्मति न धन्या विश्वति। जुतः स भगवंद्युत रहोपपन्नो वेदितयः क्रियंचिरचरितावी च स भगवन् वोधियत्वो महासलो वेदितयो य रमां प्रजापारिमतामर्थ-तस्न धर्मात्रवार्थनस्तस्य धर्मान्यतस्यात्त्रमिस्यत्यत्भोस्यतेऽन्त्रवोधिस्य स्वति (१) च।

एवसुके अगवानासुग्रन्तं प्रारिपुत्रमेतद्वीचत्। स प्रारिपुत्र वोधियन्तो मद्दासतोऽन्येभ्यो खोकधातुभ्यस्थुतो बुद्धान् भगवतः पर्य्युपास्य परिष्ट्रस्क्य द्रदोपपन्नो वेदितस्यः॥ तत् कस्य हेतोः। यः कस्त्रिक्तारिपुत्र बोधियन्तो मद्दासतोऽन्येभ्यो खोकधातुभ्यस्थुतो-बुद्धान् अगवतः पर्य्युपास्य परिष्ट्रस्क्य द्रदोपपन्नो भवति स द्रसां ग-भीरा प्रज्ञापारिमताभाष्यमाणां देश्यमानासुपदिस्थमानासुद्विस्थमानां प्रद्युचादिमां प्राज्ञापारिमतां श्रुलाऽत श्रास्त्रुसंज्ञां प्रज्ञापारिमतासा-

<sup>(</sup>१) सला इति च॰।

<sup>(</sup>२) अनुमोदयिखति इति छ॰।

मुत्पादयेक्शासा में समुसीक्षत इति प्रासा में दृष्ट इति विन्नमृत्पादयित । प्रज्ञापारमितायां भाष्यमाणायां देखमानायासुपदिष्यमानायासुद्दिष्यमानायां श्रोषमवद्धाति सक्कत्य प्रकोति
कथां नोपिक्किनत्ति । चिरचरितावी स प्रारिपुत्र तथाइपो बोधिसत्तो महासलो वेदितयः वज्जबुद्धपर्युपासितः स प्रारिपुत्र तथाइपो बोधिसत्तो महासलो वेदितयः॥

श्रथ खलायुषान् सुस्रुतिर्भगवन्तमेतद्वीचत् । प्रका पुन-र्भगवन् प्रज्ञापारिमतां श्रोतुं वोपस्चियितुं वा समन्वाद्यतुं वोपपा-दियतुं वोपधारियतुं वा । द्रयं सा प्रज्ञापारिमता दृद वा सा प्रज्ञापारिमता श्रमुत्र वा सा प्रज्ञापारिमता श्रनेन वा श्रकारेष सिक्षेत्र निमित्तेनेति श्रक्या निर्देषुं वा श्रोतुं वा ॥

भगवानाइ। नो ही दं सुन्धते। नेयं सुन्धते प्रश्चापारिनता स्कन्धश्चो वा धातुश्चो वा श्वायतनश्चो वा श्रक्या निर्देष्टुं वा श्रोतं वोपस्वचितं वा समन्वाहर्मुं वोपपादियतं वोपधारियतं वा॥ तत् कस्य हेतोः। सर्व्यधर्मिवितिकत्वात् सुन्धते श्रव्यम्तवितिकत्वात् सुन्धते सर्व्यधर्मात्वां न श्रक्या प्रश्चापारिनता निर्देष्टुं वा श्रोतं वोपस्वचितं वा समन्वाहर्मुं वोपपादियतं वोपधारियतं वा न चान्यन स्कन्धधालायतनेभ्यः प्रश्चापारिनताऽत्रवोद्धया॥ तत् कस्य हेतोः। स्कन्धधालायतनेभ्यः प्रश्चापारिनताऽत्रवोद्धया॥ तत् कस्य हेतोः। स्कन्धधालायतमभेव हि सुन्धते श्चन्यं विविकं श्वान्तिति हि प्रश्चापारिनता च स्कन्धधानवात्वनश्चवितं श्चन्यवादिविकत्वादेवं शान्तवात्रोपन्वस्वते। योऽनुपस्वभः सर्व्यधर्माणां सा प्रश्चापारिनतेत्वुश्चते। यदा न भवति संश्चा समञ्चा प्रश्चित्वहारसादा प्रश्चापारिनतेत्वुश्चते।

खबिरः सुभूतिराइ। कियेचिरचरितावी स अगवन् नोधिसको मदाबलो वेदितयः च रूद मभीरायां प्रश्लापारमितायां योगमाप्रक्रते। भगवाकारः। विभव्य व्याक्षरणीयमेतत् सुभूते वीधियत्वानां मशासनामामित्रिवाधिमाषतया । स्थात् वसु पुनः सुभूते पर्यायो चेन फर्याचेण बोधिसत्ता वहनि बुद्ध प्रतानि वहनि बुद्ध सन्दर्शि बद्धनि बुद्धप्रतयस्थाणि दृष्ट्वा तेवामिनने प्रश्नापर्यश्चरिला दंगाः प्रजापारनितां न नद्भुनीधिसुद्येषुः॥ नत् कस्र हेतोः। पूर्वमपि तेवां बुद्धानां भव्यतामन्तिकादकां नमीरायां प्रकायस्मितस्यां भाष्यमाणाचां देवामानावासुपदिवामानावासगौरक्ताः अत्। असी-स्वतंबाद्धः सूर्ववता अश्वनूषवतंबाऽपर्युवस्तनता सक्युं पासनतःसःप-रिष्टक्नता अपरिष्टक्नतयाऽत्रह्धानतां (१) अत्रह्झनतयां (१) ततः पर्यक्रोऽपकान्ताके ततो निदार्ग धर्मव्ययनसंवर्त्तनीयेन वर्त्तका स्रतेन यशितनः चितेनोपचितेन एतद्यीप नश्मीरायां प्रकापार मितावां भावा-मार्वाची देखनागयामुपरिक्रमागायाममकाव्यक्ति। व्यवीरकाया-<u> अब्धाना जनधिसुञ्चन्तो न कावेन न विन्तेन सामाग्रीण्ड्ड्ति ।</u> ते सामग्रीसददाना रमां प्रजापार्तितां न जाननित व प्रश्नाम व बुधानों न बेद्यान्ये । एवन्ते प्रशापादनितां न अप्रधति प्रश्रद्धाना न क्रमुन्ति प्रश्चमानो न वानन्ति प्रवाननो न प्रश्नम् प्रपश्ननी न बुध्यनो प्रकृषकाना धर्पयसमसंवर्त्तनीयं कर्ष कुर्वन्ति संचि-न्यानि चाचिन्याना स्वयंचित्राना । ते तेन धर्मान्यसम्बद्धानां वर्णानी वेन

<sup>(</sup>१) खनभिष्यद्धानता इति च॰।

<sup>(</sup>२) जनभिजद्धानतया इति च॰।

कर्मका करोन समितिनाचितेनोपचितेन दुन्प्रश्चर्यवर्त्तनीयं कर्मामि-<del>पंदारिक्रामि । तेम ते द्युप्तवंदर्भनीयेम कर्यवाऽभिपंद्वतेम</del> विकाश विकेशोपवितेन इसां प्रशापार्शितां भाव्यमानां देवा-मानासुपदिस्रकानां प्रकारकात्रानि प्रतिषेश्यनि प्रतिबोश्यनि (१) प्रतिष्णिय चापकसिष्यन्ति ॥ ऋकाः खलु पुनः स्रश्रते प्रज्ञापार्-त्रव्यास्त्रातेत्र प्रतिचेपेच प्रतिकोशेनातीतानागतप्रस्तु-त्यकानां बुद्धानां भगवतां सर्वेश्वता प्रत्यक्याता भवति प्रति-चिक्रा भवति प्रतिबुद्धा भवति । ते सायन्तानानुपद्वा इगअपरे-षामयवाबुद्धिकानामकाज्ञानामन्यपृथानामन्यसुप्रसमृतानां पुक्क कार्ग बहुत्माचनसम्बन्धागतानां प्रेममाचनकानातानां प्रवाद्-मानक्षत्रमानानां क्व्यानक्षमानागताक्रमादिक्षिकाष्यम-भव्यक्माकामाद्पि अङ्कामाचनं प्रेमझाचनं प्रसादमाचनं क्रम्साचनं विष्युष्ट्यिक्षां विवेचिक्यांना विवर्णयिकांना नाम विचित्रविक्यांना वद्मानि नैतदुद्भवचनिति वाचनाविद्यने ॥ एवने ऋतावका-नारुपद्या विवेचा परवन्तानाम्युपद्या विवेचा प्रशापारमिता-प्रश्नापार्मिनायामभास्थातायां सर्वज्ञानःऽभ्या-सभास्यास्त्रि । काता भवति। धर्मज्ञताचामभाक्षाताचामतीतानामतप्रतालका बुद्धाः भगवन्तोऽभावकाताः भवन्ति । ते बुद्धानां भगवतः।मन्तिकाह-पकाला भविखाला धर्मात्परिमुका भविखाला सङ्घात्परिकाञ्चा भविकाति । एवकोवां सक्षेष सक्षे सर्काया सर्वतिहरुवात् परिवाधा-भावे। भविवाति । ते सवानां दितसुखोपच्छेद्रक्रियया सदानित्य-

<sup>(</sup>१) प्रतिकोखिना इति ग॰, प्रतिकोश्चन्ति इति च॰ ॥

कर्की पचेळान्ति । तेऽनेनैवंक्षेण विपाकसंवर्त्तनीयं संस्कारेकोपस्त्रापितेन समुत्यापितेन(१) धर्मव्यसनसंवर्त्तनीयेन दृष्यू-च्चयंवर्भनीयेन कर्षाणा वहनि वर्षवतानि वहनि वर्षयङ्खाणि वहनि वर्षत्रतयस्याणि वद्गनि वर्षकोटीत्रतानि वद्गनि वर्षकोटीयस्याणि वक्रनि वर्षकोटीत्रतसङ्खाणि वक्रनि वर्षकोटीनियुतन्नतसङ्खाणि महानिरचेषुपपत्यन्ते। ते महानिरचानाहानिरचं सङ्गिस्यन्ति। तेवां तथा सुचिरं महानिर्यामहानिरयं सङ्कामताक्रेजःसंवर्त्तनी प्रादुर्भविष्यति । तेजःसंवर्त्तन्यां प्रादुर्भ्वतायां चेऽन्येषु स्रोकधातुषु मदानिर्यासम् ते चेप्यन्ते। ते तेवु मदानिर्येषूपपम्यन्ते। ते तच विचिन्नासेषु सद्दानिरयेषूपपन्नाः समानास्तचापि महानिरया-कारानिर्पं बङ्गमियानि । तेषां तचापि मरानिर्याकारानिर्यं बङ्गामतां तचापि पुनरेव तथैव तेजःसंवर्त्तनी प्रादुर्भविव्यति। ते तस्त्रां तेज:संवर्क्तन्यां प्रादुर्भूतायां ततस्युताः समानाः पुनरेवान्येषु स्रोकधातुषु ये मदानिरयास्तव चेप्युक्ते। ते तेषु मदानिरयेषु पपत्थको । ते तचापि तथैव मद्दानिरचानाद्दानिरयं सङ्ग्रीसखिना । तेवां तचापि सुचिरं महानिरयामाहानिरयं सङ्गामतां तचापि तथैव तेज्ञःसंवर्त्तनी प्रादुर्भविष्यति । ते तखां तेजःसंवर्त्तन्यां प्रादु-र्भूतायां पुनरेव ततस्त्रुतास्तेनेवाचीणेन सावग्रेषेण कर्मणा रहेव क्षोकधातौ पुनः चेप्युक्ते । चिप्ताः सन्तो मद्दानिरयेषूपपत्थक्ते । ते पुनरेव तानि महानिरयेषु महानि महानिरयदुःखानि प्रत्यतु-भविष्यन्ति । तावत्रात्यनुभविष्यन्ति यावत्पुनरेव तेजःसंवर्त्तनी

<sup>(</sup>१) ससुपद्यापितेनेति च॰।

प्रादुर्भविद्यति । एवं ते वक्षदुःखवेदनीयं कर्षा प्रत्यनुभविद्यन्ति॥ तत् कस्य हेतोः । यथापि नाम दुर्भावितलादाचः॥

त्रथ खम्बायुग्नान् जारिपुन्तो भगवन्तमेतद्वोचत्। पञ्च भगवन्ता-नन्तर्व्वाणि कर्बाणि कतान्युपचितान्यस्य मनोदुश्चरितस्य वाग्दुश्चरितस्य च न प्रतिवर्षिकापि नानुद्धपाष्ट्रपि न प्रतिद्धपाष्ट्रपि भवन्ति॥

भगवानाइ। एवसेतच्छारिपुचैवसेतत् । पञ्चाननार्यानि जारि-पुत्र क्योषि कतान्युपचितान्यस मनोदुश्चरितस्य वाग्दुश्वरिस्य च न प्रतिवर्षिकायि नानुस्पाष्यपि न प्रतिस्पाष्ययस्य कर्मणः कृतस्य मचितसाचितसोपचितसा। ये केचिदिमां गभीरां प्रजापारमितां भाष्यमाणां देश्यमानासुपदिस्थमानासुद्दिस्थमानां प्रतिवाधितव्यां मंचने प्रतिचेप्यन्ति प्रतिकोच्यन्ति नाच विचितव्यमिति वच्यन्ति नेयमाचागतभाषितेति वाचं भाषियम्ते ततोऽन्यानि विवेचिययमा ते खरमानानुपद्या परसमानानुपद्दनियमा ते खसन्तानान् सविधान् कला परसन्तानान् सविधान् करिव्यन्ति ख्यं नष्टाः परानिप नामयिखन्ति । ख्यं नभीरां प्रज्ञापार्मिता-मजानाना त्रनवबुध्यमानाः परानपि ग्राइण्यिक्ति नाच प्रिचितय-मिति वाचसाविष्यको । नाचं प्रारिपुचीवंद्रपाणां पुद्रसानां दर्धनमण-भ्वनुजानामि । जुतसीः मद्द संवासं जुतो वा साभमत्कारं जुतः स्थानं ॥ तत् कथा हेतोः । धर्मादूषका हि ते गारिपुत्र तथा इपाः पुद्रका वेदि तया इति । कसम्बक्जातास्ते प्रारिपुत्र तथारूपाः पुद्रशा वेदितयाः कष्णानिर्जातिकाः<sup>(१)</sup> कष्णादिजातिकास्ते ब्रारिपुत्र तथाइपाः पुद्रसा

<sup>(</sup>१) इ॰ प्रकाने काव्यानिर्शातिका इति पाठी न विद्यते ।

वेदितन्याः । तेषां प्रारिपुत्त तथाक्ष्याणां युद्रकानां ये स्रोतन्यं संस्थानते सर्वे तेऽनयेन व्यक्षनभाषत्वन्ते । ये च प्रारिपुत्त प्रश्लाकारमितां दूक-यमि दमे ते प्रारिपुत्त धर्माद्रकाः युद्रका वेदितन्ताः ॥

ज्ञारियुक्त चार । त भगवता तस्त्र पुद्रसस्त्र तचोपपकस्त्र मरानिस्थनमस्त्रात्मभावस्त्र प्रमाणनास्त्रातं ॥

भगवानार। तिहत प्रारिपुत्त नहा पुत्रसक्त तथीपनस्य भरानि-रयमतकात्मभावस्य प्रमाणं ॥तत् कक हेतीः। मा मदाक्पस्य पुत्रसस्य मदात्मभावस्य प्रमाणं मुमा उच्चं दिधरं सुस्यादानक्केत् मदर्मं वा निगक्केत् मर्वमायकं वा दुःसमागावमावाधं स्वृमेद्देत्ते वा प्रोक्कको साउकाविकेत् मदाप्रमातं वा प्रमतेदुवश्चकेत वा स्वाकेत वा। मैव मदा-प्रतिभयं तकात्मभावस्य प्रमायमभौषीत् यस्त्रेमे दोवाः वंविस्के॥

न भगवानायुत्रातः त्रारिपुत्रशायकात्रं वरोति । इक्सकाताभावस्य प्रमाणं भविष्यतीति दितीयकसपि हतीत्रस्ययायुत्रान् करिपुत्रो भगवनासेतद्वोत्रत् । पात्र्यातु से भगवांस्य पुत्रस्थाताभावस्य प्रमाणं पश्चिमाया सनताया<sup>(१)</sup> शासोवः कतो भविष्यति ॥

श्रमेन वाद्मनःकर्ममा इतेन विश्वनाचितेनोपितिन एवं अदानं अवानिरवेव्वाताभावं परिग्रज्ञीतेति भनवानादः। एव एव श्रारिपुण पश्चिमाया जनतायाः वास्रोकः क्षतो भविष्यति यदनेन वाद्मने।पुद्धरिन् तेनाकुत्रस्थेन कर्माभिगंस्कारेवाभिगंस्क्रतेन विश्विनाचितेनोपितिन दयित्रदुःसं प्रत्यस्थिविष्यतीति। या एतस्थैव श्रारिपुण वुःस्कान् प्रस्नेत्रता वश्चवुःस्वता श्यस्ताता एक एव द्राक्षांशिकस्थ कुलपुणस्थ

<sup>(</sup>१) पश्चिमायां चनतायात्रिति स॰ इ॰ च॰।

वा सुखदुचित्रवी संवेगी भविष्यति । ततः स तेभा धर्षायक्षमधंवर्भ-नीयेभ्यः कर्षाभ्यो विनिद्या पुष्पाभिषंस्कारमेव सुर्क्षाष्ट्रीवितहें तोर्पि सङ्क्ष्यों न प्रतिनेष्यति । मा भ्रदस्माकमि तार्हे प्रदेशे समवधान-मिति ॥

त्रय समायुगान् सुम्हतिभेगनमामेतस्योत्तरः। स्वंततकायकार्ध-वाक्कर्यमनस्मर्थणाः भगवन् सुस्वपुत्रिण वा सुसद्धिणा वा भवि-तर्यः॥ तत् कसः हेतोः। यत्र हि नाम भगवस्रेशंक्षपेक वाग्दुर्भोति-तेन स्वान् सद्दान् प्रसाद्धान्यः प्रस्नवते (१)। सत्त मेन पुनर्भगवन् कर्याणाः स्वान् महान् प्रसाद्धान्यः प्रस्नवते ॥

भनवानाइ। इवंद्येष सुद्धते वाग्दुनीवितेन रथाम् सहान्
पुष्पद्धन्यः प्रद्ययते। रहेव ते सुभूते नौहपुद्धाः खास्काते धर्मविनये क्राणिता निविधाना च दमां गभीरी प्रद्यापरमितां दुवधितयां मंद्यन्ते प्रतिचेत्रयां मंद्यन्ते प्रतिवाधितयां मंद्यने। प्रद्यापारमितायाद्य प्रतिवाधितायां बुद्धानां भगवतां प्रतिवाधिता
भवति। बुद्धवीधौ प्रतिवाधितायामतीतानागतप्रस्मुत्पद्यानां बुद्धानां
भगवतां वर्धद्यता प्रतिवाधितायामतीतानागतप्रस्मुत्पद्यानां बुद्धानां
भगवतां वर्धद्याता प्रतिवाधिता भवति। वर्द्धवीप्रतिवाधिते तथागतत्रावक्षयद्वः
प्रतिवाधिता भवति। वद्धवीप्रतिवाधिते तथागतत्रावक्षयद्वः
प्रतिवाधिता भवति। तथागतत्रावक्षयद्वेषे प्रतिवाधिते एवन्नस्थ
पर्वेष वर्ष्यं वर्ष्यया वर्षे विरद्धात् परिवाद्यायो भवति त्रप्रमेयावंद्ययत्रस्य महान्दुप्रसक्षक्षाभिस्कारः परिग्रहीतो भवति ॥

एवसुके पाणुपान् सुद्धतिर्भगवनानेतद्वोचत् । कोऽप भगवन

<sup>(</sup>१) प्रचायते इति व॰।

हेतुः कः प्रत्ययो यस कुछ पुत्रो वा कुछ दुहिता वा इमां प्रज्ञा-पारमितां प्रतिवाधितयां मंद्यते॥

भगवानाइ। माराधिष्ठितो वा सुभृते य कुसपुक्तो वा कुसदुहिता वा भविष्यति। दुष्णुश्चसंत्र्व्तनीयेन वा कर्माणा । गभीरेषु धर्मेषु नास्य प्रद्वा नास्य प्रसादः। श्वाभां सुभृते दाश्वां पापाश्वां धर्माश्वां सम्वागतः य कुसपुक्ता वा कुसदुहिता वा पापिमण्डसानतो ॥ पुनरपरं सुभृते य कुसपुक्तो वा कुसदुहिता वा पापिमण्डसानतो वा भविष्यति श्वाभागको वा भविष्यति स्कन्धाभिनिवष्टो वा भविष्यति धास्त्रोत्कवी परेषां पंचको दोषान्तरप्रेची वा भविष्यति एभिरपि सुभृते चतुर्भिराकारैः य कुखपुक्ता वा कुसदुहिता वा धम्यागतो भविष्यति य दमां प्रश्चापारिमतां भाष्यमाणां देश्वमानासुपदिष्य-माणां प्रतिवाधितथां मंद्यते (१) दित ॥ १॥

श्राक्षांष्ट्रसाहस्त्रिकायां प्रज्ञापारमितायां निरयपरिवर्णे। नाम सप्रमः॥ \*॥

<sup>(</sup>१) दुष्युच्चसंवर्त्तनीयेन वाक्कर्यां वा इति च॰।

<sup>(</sup>२) मंखने इति स॰ स॰ ग॰ घ॰ छ॰ प॰।

## चय विश्वविपरिवर्त्ती नामाष्टमः।

श्रय खल्वायुगान् सुस्रतिभंगवन्तमेतदवीचत्। दुरिधमोचाः भगवन् प्रशापारमिताऽनभियुक्तेन सुग्रसमूखविरिहतेम पापमित्र-इस्रगतेन॥

भगवानाइ। एवमेतत् सुस्ते एवमेतत्। दुरिधमोत्रा सुस्ते प्रज्ञापारिमताऽनिभयुकेन परीत्त<sup>(१)</sup> खुग्रखमूखेन दुर्गेधमा श्रनिर्धकेन नान्यश्रुतेन दीनप्रज्ञेन पापिमचोपस्तक्षेन श्रद्धश्रूषणाऽपरिप्रस्कन-जातीयेन खुग्रखेषु धर्मेखनभियुकेन॥

सुरुतिराष्ट्र । कियद्गस्थीरा वतेयं भगवन् प्रज्ञापारमिता दुरिधमोत्रतया ॥

भगवानाइ। इपं सुभूते अबद्धमसुक्तं॥ तत् कस्य हेतोः। इपास्तभावतात् सुभूते इपमबद्धमसुक्तं॥ एवं वेदना यंद्या यंद्धारा विज्ञानं सुभूतेऽबद्धमसुक्तं॥ तत् कस्य हेतोः। विज्ञानास्तभावतात् सुभूते विज्ञानमबद्धमसुक्तं॥ इपस्य सुभूते पूर्वान्तोऽबद्धोऽसुक्तः॥ तत् कस्य हेतोः। पूर्वान्तास्तभावं हि सुभूते इपं॥ इपस्य सुभूते- ऽपरान्तोऽबद्धोऽसुक्तः॥ तत् कस्य हेतोः। अपरान्तास्तभावं हि सुभूते इपं॥ प्रयुत्पन्नं सुभृते इपमबद्धमसुक्तं॥ तत् कस्य हेतोः।

<sup>(</sup>१) परीत इति च॰।

प्रख्यात्वाखभावं हि सुभूते प्रख्यात्वां ह्रपं॥ एवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानस्य सुभूते पूर्व्वान्तोऽबद्धोऽसुकः॥ तत् कस्य हेतोः। पूर्व्वान्ताखभावं हि सुभूते विज्ञानं॥ विज्ञानस्य सुभूते-ऽपरान्तोऽबद्धोऽसुकः॥ तत् कस्य हेतोः। प्रपरान्ताखभावं हि सुभूते विज्ञानसद्धमसुकं॥ तत् कस्य हेतोः। प्रख्यात्वासभावं हि सुभूते विज्ञानसद्धमसुकं॥ तत् कस्य हेतोः। प्रख्यात्वासभावं हि सुभूते प्रख्यात्वासभावं हि सुभूते प्रख्यात्वासभावं ।

सुक्षतिराह । दुर्धिभोषा भगवन् प्रज्ञापारमिता परमदुर्धि-मोषा भगवन् प्रज्ञापारमिता श्रनभिशुक्तेनानवरोपितकुश्रलमूलेन पापमिषहस्तगतेन मारवश्रगतेन कुषीरेन हीनवीर्थेण शुवितस्त्रितना दुष्पुज्ञेन ॥

भगवानाइ। एवमेतत् सुभृते एवमेतत्। दुरिधमोषा सुभृते
प्रज्ञापारिमता परमदुरिधमोषा सुभृते प्रज्ञापारिमता श्रनभियुक्तेनानवरोपितकुश्रसमूलेन पापिमच्हस्तगतेन मारवश्रगतेन कुसीदेन
दीनवीर्येण सुषितस्तिना दुष्पृश्चेन॥ तत् कस्य हेतोः। या सुभृते
दूपविश्रद्धिः सा फलविश्रद्धिः या फलविश्रद्धिः सा द्यविश्रद्धिरिति
दि सुभृते द्यविश्रद्धिश्च फलविश्रद्धिश्चादयमेतददैधीकारमभिन्नमच्चिन्नमिति दि सुभृते फलविश्रद्धितो द्यविश्रद्धीद्यपिश्रद्धितः
फलविश्रद्धिः॥ एवं वेदनासंश्चासंस्कारा या सुभृते विज्ञानविश्रद्धिः सा फलविश्रद्धिः या फलविश्रद्धिः सा विज्ञानविश्रद्धिरिति दि सुभृते विज्ञानविश्रद्धिश्च फलविश्रद्धिः सा विज्ञानविश्रद्धिरिति दि सुभृते विज्ञानविश्रद्धिश्च फलविश्रद्धिः सा विज्ञानविश्रद्धिविज्ञानविश्रद्धितः फलविश्रद्धिः॥ पुनरपरं सुभृते या द्यविश्रद्धिः
विज्ञानविश्रद्धितः फलविश्रद्धिः॥ पुनरपरं सुभृते या द्यविश्रद्धिः

या यर्वज्ञताविश्रद्धिः या यर्वज्ञताविश्रद्धिः या क्षिविश्रद्धिति हि सुभूते क्षिविग्रद्धिय यर्वजाविश्रद्धियादयमेतद्देधीकारमभिन्नमिक्त्रमिति हि सुभूते यर्वज्ञताविग्रद्धितो क्षिपविश्रद्धिः क्ष्य-विश्रद्धिः व्यक्तिति हि सुभूते यर्वज्ञताविग्रद्धिः या पर्वज्ञताविश्रद्धिः या पर्वज्ञताविश्रद्धिः या यर्वज्ञताविश्रद्धिः या यर्वज्ञताविश्रद्धिः या वर्वज्ञताविश्रद्धिः या वर्वज्ञताविश्रद्धिः या वर्वज्ञताविश्रद्धिः या वर्वज्ञताविश्रद्धिः या वर्वज्ञताविश्रद्धिः या वर्वज्ञताविश्रद्धिः याद्यमेतद्दैधीकारमभिन्नमिक्त्रमिति हि सुभूते वर्वज्ञताविग्रद्धिः ॥ इर्श्वतो विज्ञानविश्रद्धिः विज्ञानविग्रद्धिः ॥

त्रय खन्वायुक्ताम् प्रारिपुत्रो भगवन्तमेतद्वेष्यत्। गस्पीरा भगवन् प्रज्ञापारमिता॥

भगवानाइ। विशुद्धलाक्शिरपुत्र॥

श्रादः। श्रवभाषकरी भगवन् प्रज्ञापारिमता॥

भगवानाइ। विशुद्धलाक्शिरपुत्र॥

श्रादः। श्रालोको भगवन् प्रज्ञापारिमता॥

भगवानाइ। विशुद्धलाक्शिरपुत्र॥

श्रादः। श्रप्रतिसम्धिर्भगवन् प्रज्ञापारिमता॥

भगवानाइ। विशुद्धलाक्शिरपुत्र॥

श्रादः। श्रपंक्षेश्रो भगवन् प्रज्ञापारिमता॥

भगवानाइ। विशुद्धलाक्शिरपुत्र॥

श्रादः। श्रप्राप्तिरनभिसमयो भगवन् प्रज्ञापारिमता॥

भगवानाइ। विशुद्धलाक्शिरपुत्र॥

श्रादः। श्रमभिनिर्शत्तिर्भगवन् प्रज्ञापारिमता॥

श्रादः। श्रमभिनिर्शत्तिर्भगवन् प्रज्ञापारिमता॥

भगवानाइ। विग्रुद्धलाक्हारिपुंच ॥

त्राष्ट्र । श्रायमात्त्रपपत्ति<sup>(९)</sup> भेगवन् प्रश्वापारमिता कामधातु<u>−</u> इपधाला इप्यधातुषु ॥

भगवानाइ । विष्ठद्भुत्वाच्छारिपुत्र ॥

ग्राइ। न जानाति न सञ्चानीते भगवन् प्रश्चापारमिता॥

भगवागाद। विशुद्धवाच्छारिपुत्र ॥

श्राइ। किं पुनर्भगवन् प्रज्ञापारमिता न जानाति न सञ्चानीते।

भगवानाइ। रूपं ग्रारिपुत्र प्रज्ञापारिमता न जानाति न सञ्चानीते॥ तत् कस्य देतोः। विश्वद्धलाच्छारिपुत्र ॥ एवं वेदना-संज्ञासंस्कारा विज्ञानं ग्रारिपुत्र प्रज्ञापारिमता न जानाति न सञ्चानीते॥ तत् कस्य देतोः। विश्वद्धलाच्छारिपुत्र॥

श्राद्य। प्रज्ञापारमिता भगवन् सर्वज्ञताया नापकारं करोति नोपकारं करोति ॥

भगवानाइ। विश्वद्भलाच्छारिपुच्न॥

त्राह । प्रज्ञापारमिता भगवन् न कश्चिद्धसें परिग्रङाति न परित्यच्यति ॥

भगवानाइ। विशुद्धलाच्छारिपुत्त ॥

त्रय खल्वायुषान् सुभृतिभंगवन्तमेतदवेष्वत् । त्राताविष्ठद्धितो भगवन् रूपविश्रद्धिः॥

भगवानाइ। श्रत्यनाविश्रद्धलात् सुभूते ॥

<sup>(</sup>१) खत्यन्तानुत्पत्तिरिति ग॰।

श्राहः। त्रात्मविद्यद्वितो भगवन् वेदनामंत्रामंस्कारविद्यद्विः। त्रात्मविद्यद्वितो भगवन् विज्ञानविद्यद्विः॥

भगवानाइ। श्रत्यन्तविश्रद्भतात् सुस्रते॥

श्राष्ट्र। श्रात्मविष्ठ्रद्भितो भगवन् फलविष्ठ्रद्भिः॥

भगवानारः। ऋत्यमविग्रङ्खलात् सुभूते ॥

त्राष्ट्र। त्राताविश्रद्धितो भगवन् सर्वेज्ञताविश्रद्धिः॥

भगवानाइ। श्रत्यन्तविशुद्धलात् सुभूते ॥

श्राह । श्रात्मविष्ठाद्वितो भगवन् न प्राप्तिनीभिषमयः।

भगवानाइ। ऋत्यन्तविग्रः द्वलात् सुभ्रते॥

श्राह । त्रात्मापर्यन्ततया भगवन् इपापर्यन्तता॥

मगवानाइ। श्रत्यन्तविशुद्धलात् सुभ्रते॥

त्राह । त्रात्मापर्थनातया भगवन् वेदनासंज्ञासंस्कारविज्ञाना-पर्यम्तता ॥

भगवानार। त्रत्यन्तविग्रद्धलात् सुभृते ॥

श्राइ । च एवमस्य बोधिसत्तस्य महासतस्य भगवस्रवबोधः इयमस्य प्रज्ञापारमिता ॥

भगवानाइ। श्रत्यक्तविशुद्धलात् सुभृते।

त्रायुषान् सुभ्रतिराष्ट्र । सा खलु पुनरियं भगवन् प्रज्ञा-पारमिता नापरे तीरे न परे तीरे नाप्युभयमन्तरेण विप्रक्रता स्थिता ॥

भगवानाइ। श्रत्यमाविश्रद्भलात् सुभूते ॥ श्रायुश्रान् सुभूतिराइ। एवमपि भगवन् संज्ञास्यते बोधिसन्तो पारमिताऽचिनमता वेदितवा। यनाऽविनामधर्मतया प्रशापार मिताऽविनामधर्मता वेदितवा। यनानभियमोधनतया प्रशा-पारमिताऽनभियमोधनता वेदितवा। यन<sup>(१)</sup> यथास्तार्थानभि-यम्बोधनतया प्रशापारमिताययास्तार्थानभियमोधनता वेदितवा। यस्यस्यसुद्दानमनत्या तथागतयस्यसुद्दानमनता वेदितवा॥ यनेन भगवन् पर्याथेच महापारमितेयं यद्त प्रशापारमिता॥

त्रच खलाणुत्रान् बारिपुत्रो भगवन्तमेतद्वोचत्। यो भग-विष्णः गश्मीरायां प्रक्रापारमितायां वोधियतो महासलोऽधिमोद-विवाति न काङ्कियति न विचिकित्सियति न धन्याधियति। कृतः स भगवंख्युत रहोपपन्नो बेदितयः क्रियंचिरचरितावी च स भगवन् बोधियत्तो महासलो बेदितयो य रमां प्रजापारमितामर्थ-तद्य धर्मातद्यार्थनयत्य धर्मान्यतद्यात्गमियायत्यस्थोत्यतेऽनुबोधिय यति (१) च।

स्वसुके भगवानासुक्षमं शारिपुक्षमेतद्वीचत्। स शारिपुक् वोधियत्वो सद्दासतोऽन्येभ्यो खोकधातुभ्यस्थुतो बुद्धान् भगवतः पर्युपास्य परिष्ट्रस्त्य द्रदोपपत्नो वेदितस्यः॥ तत् कस्य हेतोः। यः कस्त्रस्त्रारिपुत्त बोधिमत्त्वो मद्दासतोऽन्येभ्यो खोकधातुभ्यस्थुतो-बुद्धान् भगवतः पर्युपास्य परिष्ट्रस्त्य द्रदोपपत्नो भवति स द्रसां ग-भीरां प्रज्ञापारमिताभाष्यमाणां देश्यमानासुपदिस्थमानासुद्दिस्थमानां प्रद्यायदिमां प्राज्ञापारमितां श्रुलाऽच शास्त्रभंजां प्रज्ञापारसितासा-

<sup>(</sup>१) सला इति च॰।

<sup>(</sup>२) अनुमोदयिखति इति छ॰।

सुत्पादयेक्तासा में समुखीक्षत इति प्रासा में दृष्ट इति किनसुत्पादयित । प्रज्ञापारमितायां भाष्ट्रमाणायां देखमानायासुपदिष्यमानायासुद्दिष्यमानायां श्रोचमवदधाति सक्कत्य प्रद्योति
कथां गोपिक्कृति । चिरचरितावी स प्रारिपुत्र तथाइपो बोधिसत्तो महासलो वेदितयः वज्जबुद्धपर्युपासितः स प्रारिपुत्र तथाइपो बोधिसलो महासलो वेदितयः॥

श्रथ खल्लायुक्षान् सुक्षतिर्भगवन्तमेतद्वीचत् । श्रका पुन-भगवन् प्रश्चापारिमतां श्रोतुं वोपस्चियितुं वा समन्वाइतुं वोपपा-दियतुं वोपधारियतुं वा । इयं सा प्रश्चापारिमता इइ वा सा प्रश्चापारिमता श्रमुत्र वा सा प्रश्चापारिमता श्रमेन वा श्रकारेख सिक्केन निमिक्तेनिति श्रक्या निर्देष्टुं वा श्रोतुं वा ॥

भगवागाइ। नो हीदं सुभूते। नेयं सुभूते प्रश्चापारिनता स्वन्धश्ची वा धातुश्चो वा श्वायतनश्चो वा श्रक्या निर्देष्टुं वा श्रोतं वोपस्वश्चितं वा समन्वाहर्त्तुं वोपपादियतं वोपधारियतं वा॥ तत् कस्य हेतोः। सर्व्यधर्माविविक्रत्वात् सुभूते श्रव्यन्तविक्रत्वात् सुभूते सर्व्यधर्माणां न श्रक्या प्रश्चापारिनता निर्देष्टुं वा श्रोतं वोपस्वश्चयतं वा समन्वाहर्त्तुं वोपपादियतं वोपधारियतं वा न चान्यत्र स्वन्धधालायतनेभ्यः प्रश्चापारिनताऽत्रवोद्धया॥ तत् कस्य हेतोः। स्वन्धधालायतनभेवः हि सुभूते श्रूत्यं विविक्तं श्रान्तिति हि प्रश्चापारिनता च स्वन्धधान्वायतमभेव हि सुभूते श्र्त्यं विविक्तं श्रान्तिति हि प्रश्चापारिनता च स्वन्धधान्वायतमभेव विवक्तं श्रत्वाद्वेधीकारं श्र्व्यवादिविक्तवादेवं श्रान्तवास्त्रोप-सम्वते। योऽनुपस्त्राः सर्व्यधर्माणां सा प्रश्चापारिनतेत्वुच्चते। यदा न भवति संश्चा समञ्चा प्रश्चित्रद्वेद्वारस्तदा प्रश्चापारिनतेत्वुच्चते॥

खविरः सुभूतिराद । कियेचिरवरितावी स अगतन् बोधियन्त्रो मदाबानो वेदितयः च रूद मभीरायां प्रश्लापार्मितायां योगमाप्रक्रते॥ भगवाकाइ। विभक्त व्याक्षरणींकातत् सुभूते वीधियत्वानां मचासनांनामिन्त्रिवाधिमाचतया । स्थात् खबु पुनः सुभाते पर्यासी बेन क्याचेण बोधिसत्वा वहनि बुद्धश्रतानि वहनि बुद्धश्रकाणि बद्धनि बुद्धवतयस्याणि दृष्ट्वा तेवामन्तिके ब्रह्मचर्यञ्चरिला दर्मा प्रजापारनितां न मह्भुनीधिसुद्येषुः॥ तत् कस्य हेतोः। दूर्वमपि तेषां बुद्धानां भव्यतामनिकादकां नमीरायां प्रकापरमितायां भस्यमाणाचां देखनानावासुपदिष्यमानावासगौरक्ताऽभ्रत्। श्रमी-स्वतंबाद्धस्त्रभूवषता अश्वमूबकतचाऽवर्युक्तसमता चक्युंपास्वतसाध-रिष्टक्नता अपरिष्टक्नतयाऽत्रह्धानतां (१) अत्रह्झनतयां (१) ततः पर्यक्कोऽपकानाको ततो निदानं धर्षव्ययनसंवर्त्तनीयेन कर्मका स्रतेन यक्तिमार्चितेनीपचितेन एतद्यपि मश्रीरायां प्रक्रापार्मितावां भावा-मार्वाची देखनागायामुपदिषामागायाममहाज्ञानिः। श्रमीरकत्या-ऽम**र्था**नः चन्धिसुचनो न कावेन न चित्तेन सामाग्रीन्ट्रति । ते सामग्रीमदर्शना दमां प्रजापार्शितां न जानन्ति न प्रसन्ति न बुधकों न बेर्बको । एवको प्रशापायमिकां न सहधति ऋग्रह्धाना न क्रमुन्ति प्रश्चमानो न वाननित प्रधाननो न प्रमुन्ति प्रपश्चनी न बुध्यनो प्रबुध्यमाना धर्पायसमधंवर्त्तनीयं कर्य खर्वनित संचि-न्यनि पाचिन्यनिः उपचिन्यनिः । ते तेन धर्मव्यसमसंदर्शकेन

<sup>(</sup>१) खनभिष्यद्धानता इति च॰।

<sup>(</sup>२) जनभिज्ञद्वधानतथा इति च॰।

कर्मका क्रतेन विवित्तिगाचितेनोपचितेन द्युश्चयंवर्त्तनीयं कर्माभि-पंकारियमि । तेन ते द्युष्ठवंदर्भनीचेन कर्मकाऽभियंक्कतेन विक्रितेवाचितेकोपचितेक इसां प्रक्रापार्शिता भाव्यमानां देवा-मानासुपरियमानां प्रत्याखाम्यन्ति प्रतिषेखनि प्रतिषोच्यन्ति(१) प्रतिष्टिय चापकसिमानित ॥ ऋकाः खसु पुनः सुभूते प्रञ्चापार-मिनावाः त्रव्याखानेव प्रतिचेपेच प्रतिकोशेनातीतानागतप्रस्-त्पन्नानां बुद्धानां भगवतां सर्वेद्यता प्रत्याच्याता भवति प्रति-**चिक्र भर**ति प्रतिष्ठा भवति । ते साम्यानानुपद्य दग्भपरे-षामयन्यनुद्धिकानामन्यवज्ञानामन्यपृष्णानामन्यज्ञज्ञनमृतानां पुद्दक चार्मा ऋद्वासाचनसम्बन्धागमानां प्रेसमाचनसम्बन्धागमानां प्रसाद्-मात्रक्षप्रमानतानां इन्ह्साचनप्रमागतातासाहिकसिंकाष्ट्रम-भयक्षाकामार्पि अङ्कामायमं प्रेममायमं प्रसारमायमं क्रम्मायमं विष्कृत्वविव्यक्ति विकेषविक्षानि विक्रियक्ति नाच विश्वतव्यक्तित वक्सिना नैतदुद्भवचनिति वाचनाविक्यने॥ एवनो ऋत्वासका-गासुपद्रक विवेच्य परमञ्जानाम्युपद्रक विवेच्य प्रद्रापारसिता-सभास्यास्त्रिकः । प्रज्ञापार्मिनायामभ्यस्थातायां सर्वज्ञानःऽभ्या-यर्केश्वतायामभाष्यातायामतीतामग्राह्मप्रहात्स्या स्थाता भवति। बुद्धाः भनवन्तोऽभावकाताः भवन्ति। ते बुद्धानां भगवतः।मन्तिकादः-पकालाः भविख्यां धर्मात्परिमुका भविश्वांति सङ्गत्परिकाञ्चा भविकानित । एवकोवां सक्षेष सक्षे सर्व्यंथा सर्वान्तरज्ञात् परिवाश्व-भावे। भविव्यति । ते सत्वानां दितसुखोपकदेक्क्रिया महानिर्य-

<sup>(</sup>१) प्रतिकोखन्त इति ग॰, प्रतिकोश्चन्ति इति च॰ ॥

विपानसंवर्त्तनीयं नर्बी।पचेळानि । तेऽनेनैवंद्धपेण संस्कारेकोपस्तापितेन समुत्यापितेन(१) धर्मव्यसनसंवर्त्तनीयेन दुष्प्-असंवर्भगीयेन कर्मणा वहनि वर्षत्रतानि वहनि वर्षसङ्खाणि वहनि वर्षत्रतसर्साणि वहनि वर्षकोटीत्रतानि वहनि वर्षकोटीसर्साणि वक्रनि वर्षकोटीत्रतमस्साचि वक्रनि वर्षकोटीनियुतन्नतमस्साचि मदानिरयेषूपपत्सन्ते। ते मदानिरयामादानिरयं सङ्ग्रीमव्यन्ति। तेवां तथा सुचिरं महानिरयात्राहानिरयं यद्वामतानेजः संवर्त्तनी प्रादुर्भविद्यति । तेजःसंवर्क्तन्यां प्रादुर्भ्वतायां चेऽन्येषु स्रोकधातुषु मदानिर्यासम् ते चेप्यन्ते। ते तेवु मदानिर्येषूपपम्यन्ते। ते तत्र विचित्रासेषु मद्दानिरयेषूपपन्नाः समानासात्रापि महानिरया-नादानिर्पं सङ्ग्रीमयानित । तेषां तचापि मदानिर्यानादानिर्यं सङ्गामतां तचापि पुनरेव तथैव तेजःसंवर्त्तनी प्रादुर्भविव्यति। ते तस्यां तेत्र:संवर्क्तन्यां प्रादुर्श्वतायां ततस्युताः समानाः पुनरेवान्येषु सोकधातुषु ये मद्दानिरयासाच चेप्यन्ते। ते तेषु मद्दानिरयेषु पपत्समो । ते तचापि तथैव मद्यानिरचानाद्यानिरयं सङ्गुनिखन्ति । तेषां तवापि सुचिरं महानिरयाकाशनिरयं सङ्गामतां तवापि तथैव तेजःसंवर्त्तनी प्रादुर्भविष्यति । ते तस्यां तेजःसंवर्त्तन्यां प्रादु-र्भूतायां पुनरेव ततस्त्रुतास्तेनैवाचीणेन यावक्रेषेण कर्मणा इस्व कोकधातौ पुनः चेप्युक्ते । चिप्ताः सन्तो मद्दानिर्येषूपपत्थुक्ते । ते पुनरेव तानि महानिरयेषु महानि महानिरयदुःखानि प्रस्यनु-भविष्यन्ति । तावत्रात्यनुभविष्यन्ति चावत्पृनरेव तेजः धंवर्त्तनी

<sup>(</sup>१) ससुपखापितेनेति च॰।

प्रादुर्भविष्यति । एवं ते वज्जदुःखवेदनीयं कर्षा प्रत्यनुभविष्यिना ॥ तत् कष्य हेतोः । यथापि नाम दुर्भावितत्वादाचः ॥

त्रय खन्मायुक्तान् प्रारिपुत्रो भगवन्तमेतद्वोचत्। पञ्च भगवन्ना-नन्तर्थ्याचि कर्माचि छतान्युपचितान्यस्य मनोदुद्धरितस्य वाग्दुद्धरितस्य च न प्रतिवर्षिकापि नानुद्भपाष्यपि न प्रतिद्भपाष्यपि भवन्ति॥

भगवानाइ। एवसेतच्छारिपुचैवसेतत् । पञ्चाननार्यानि न्नारि-पुत्र क्यों चि कतान्युपचितान्यस मनोदुर्श्वरितस्य वाग्दुस्वरिस्य च न प्रतिवर्षिकापि नानुक्पार्धापि न प्रतिक्पार्ध्ययस्य कर्मणः कृतस्य मिनिकाचितकोपचितकः । ये केचिदिमां गभीरां प्रजापारिमतां भाष्यमाणां देश्यमानासुपदिष्यमानासुद्दिश्यमानां प्रतिवाधितव्यां मंखने प्रतिचेखनि प्रतिकोच्चिन नाच विचितव्यमिति वच्चिना नेयमाधागतभाषितेति वाचं भाषियम्ते ततोऽन्यागपि सलाम विवेचियमा ते सामनानानुपद्या परमनानानुपद्रनियनि ते खसन्तानान् सविषान् कता परसन्तानान् सविषान् करिव्यन्ति ख्यं नष्टाः परानपि नामयिखन्ति । ख्यं गभीरां प्रज्ञापार्मिता-मजानामा त्रनववृध्यमानाः परामपि ग्राइयिखन्ति नाच विचितय-मिति वाचनाविक्यम्ते । नाइं प्रारिपुचैवंद्याणां पुद्रसानां दर्धनमण-भ्वनुजामामि । जुतसीः यद संवासं जुतो वा साभसकारं जुतः स्वानं॥ तत् कस्य हेतोः । धर्मदूषका हि ते ग्रारिपुत्र तथा स्पाः पुद्रसा वेदि तया इति । क्यम्बकजातास्ते श्रारिपुत्र तथारूपाः पुद्रसा वेदितयाः कष्डानिर्जातिकाः<sup>(९)</sup> कष्णादिजातिकास्ते ब्रारिपुत्र तथारूपाः पुद्रसा

<sup>(</sup>१) मृ॰ प्रसाने कृष्णानिर्जातिका हति पाठी न विद्यते ।

वेदितन्थाः । तेषां प्रारिपुत्र तथाक्ष्माणां गुद्रसानां ये स्रोत्तर्थं संख्याने सर्वे तेऽनयेन व्यसनसापस्यान्ते । ये च प्रारिषुत्र प्रश्लाधारमितां दूष-याना दमे ते प्रारिपुत्र धर्माष्ट्रकाः गुद्रसा वेदितवाः ॥

कारियुष्ठ चाह । व भगवता तस्त्र पुद्रसन्त्र तचोपपवास्य महानिद्यनवस्थाताभावस्य प्रमाणमास्यातं ॥

भगवानार। तिइत प्रारिपुत्त नस पुत्रसस तमोपमसस महानि-रयनतसातासम्बद्ध प्रमाणं ॥तत् कस हेगोः। मा नवास्पस पुत्रसस नदात्मभावस प्रमाणं मुका उच्चं दिश्वरं सुस्ताहानस्हेन् सर्षं वा निगस्तेत्मरणभावतं वा दुःसमागादमावाधं सृत्रेहसेत वा प्रोक्सिको साम्बद्धाविनेत् महाप्रमातं वा प्रमतेदुवाहकोत वा साम्बेत वा। मैव महा-प्रतिभग्नं तसात्मभावस प्रमायमभौषीत् यस्थेने होवाः वंविद्यन्ते ॥

न भगवानासुम्रतः प्राहिषुषद्यावकाधं करोति । इक्सकातामावस्य प्रमाणं भविष्यतीति दितीयकसिप हतीस्वययायुगाम् क्राहिपुची भगवन्तसेतदवोष्ट्त । प्राक्यातु से भगवांसस्य पुद्रसस्थाताभावस्य प्रमाणं पश्चिमाया सनताया<sup>(१)</sup> प्रास्तोवः इतो भविष्यति ॥

यनेन वास्त्राः कर्तम यश्चितेनाचितेनोपचितेन एवं अश्वासं सहानिरवेव्वाताभावं परिग्रष्टीतेति भनवानारः । एव एव प्रारिपुष्प पश्चिमाया जनतायाः प्रास्तोकः सतो भविष्यति यदनेन वाष्ट्राने।युद्धरि-तेनावुकस्तेन कर्षाः सिसंस्कारेणाभिसंस्कृतेन सञ्चितेनाचितेनोपचितेन रयचिरदुः सं प्रत्यतुभविष्यतीति । या एतस्तेव प्रारिपुष्त युः स्थान् प्रसिक्षता वक्रयुःखता यस्त्राता एव एव ग्रुःक्षां विकस्य सुन्तपुष्तस्य

<sup>(</sup>१) पश्चिमायां कमतायामिति स॰ उ॰ घ॰।

वा सुखद्चित्रं संवेगो भविष्यति । ततः स तेभ्यो धर्षव्यक्षमसंवर्ष-नीयेभ्यः कर्षभ्यो विनिद्धत्य पुष्याभिषंस्कारमेव सुर्व्याष्ट्रीवितकेशोरिप सद्भयां न प्रतिचेष्यति । मा भूदस्माकमपि ताबुप्रदेशे समवधान-मिति ॥

त्रय खन्तायुगान् सुम्हतिभेगवनामेतस्वी चत् । सुसंदत्तकाथवार्ष-वाक्तार्यमनस्वार्षणा भगवन् कुसापुत्रीण वा सुसादु स्था वा भवि-तयं ॥ तत् करः हेतोः । यत्र सि गाम भगवस्थे बहु पि वागदुर्भोति-तेन द्वान् सहान् पुर्वास्त्रान्थः प्रस्नवते (१) । कत्मेन पुनर्भगवन् कर्याणाः दवान् महान् पुर्वास्त्रान्थः प्रस्नवते ॥

भगवागार । रवंद्यिष सुद्धते वाग्युंभीवितेन रथाम् सर्मम् पुराद्धान्यः प्रद्यते । रहेव ते सुभूते नोहपुद्धाः खाख्याते धर्म-विनये माणिता मविक्याना य दमां गभीरा प्रशापारमितां दुवधि-तयां मंद्यने प्रतिचेत्रयां मंद्यने प्रतिवाधितयां मंद्यने । प्रशा-पारमितायाश्च प्रतिवाधितायां बुद्धानां भगवतां प्रतिवाधिता भवति । बुद्धवोधौ प्रतिवाधितायामतीतानागतप्रत्युत्पन्नानां बुद्धानां भगवतां पर्यश्चता प्रतिवाधितायामतीतानागतप्रत्युत्पन्नानां बुद्धानां भगवतां पर्यश्चता प्रतिवाधिता भवति । पर्वश्चतायां प्रतिवाधितायां यद्धवीः प्रतिवाधितों भवति । यद्धवीं प्रतिवाधिते तथागतत्रावक्यशः प्रतिवाधिता भवति । तथागतत्रावक्यशेऽपि प्रतिवाधिते एवन्तस्थ पर्वेषा स्थ्यं सर्व्यया सर्थे चिरत्वात् परिवाद्यभावो भवति श्वप्रमे-यासंख्येयत्रस्थ महानकुशस्तकर्याभिस्कारः परिग्रहीतो भवति ॥

एवसुको बायुबान् सुभूतिर्भगवनासेतद्वोचत्। कोऽव भगवन

<sup>(</sup>१) प्रचायते इति व॰।

वैदितवाः । तेवां क्रारिपुण तवाक्याणां वृद्धमानां वे श्रीतवां क्रांबनो वर्षे तेक्ष्येन रावमभावाकते । ये व प्रारिपुण श्रमाधार्यनतां दूक-वन्ति इते ते प्रारिपुण वर्षसूचकाः पुद्रका वेदितवाः ॥

शारिपुत्र वाच् । व भगवता तथा पुद्रवाधा तथीपपत्रथ सर्वात्मकात्वात्वात्वाव प्रमाणमानातं ॥

नगरागार। तिरुत् प्रारिषुण तथा पृत्रवाय तथीयगराथ महानि-रयगतयासमाराय प्रमाणं १तन् वया हेती:। सा तथायमधा पृत्रवास नदासागाराय प्रमाणं सुमा स्वयं राचितं सुधारागर्थेन् सार्थं वर निम्प्येत मरधागायतं वा द्वासागारमायाचं व्यवस्थित सा सैन्याची स्थापात्रियेत महाप्रमातं वा प्रकार्यपद्धित वा साचित हा। सैन सहा-प्रतिमार्थं तथात्रामाया प्रमाणमानौतीत् व्यवस्थ दीवाः वित्रवाते ॥

न मनवानायुक्ताः शरिकृषकावकार्धं वर्गति । इकाकावानाकक प्रमाणं मनिकार्गितः वितीकवर्णात् द्वतीककाणायुक्तान् व्यक्तिपुकी कावनानेत्रद्वीकाः । प्राच्यात् में मार्गाताः युद्रमकावानाकक प्रमाणं पश्चिमाया कातायाः प्राचीकः क्षति अधिकति ॥

यमिन नासुन अर्थना क्रोन विद्योगा विनेगोपियोन वर्ष अव्यक्तं अव्यक्तियेव्याक्षमार्थ परिवर्णनिति अन्त्रानारः । वर्ष वय प्रारिपुम्न पर्यक्रमाया क्रातायाः वाशोयः सतो अध्यक्ति यस्त्रेन वासुनाद्यक्ति-तेनायुग्रमेन वर्षानिर्वयक्ति वासिर्वयक्तेन विद्योगा विनेगोपियोन इयक्तिरद्धं प्रथम्मविद्याति । या व्यक्ति अरिपुण द्ःस्था-प्रमेकता वस्तद्भाता यस्माना वय वत्र प्रदर्शा विकास क्ष्मपुम्नक

(१) बीक्साका करमाकाशिक स्र० ६० स० .

स स्वयद्वितं विनो अविवातः। तयः व तेथो वर्षव्यवनवंदर्श-नीवेषः कर्वन्यो विनिद्धाः पृष्टाभिवंस्कारमेन स्ववंश्वीविनदेनीर्गव बहुषे न प्रतिवेद्यति। ना भूद्रवासम्बद्धे तादृष्टेद्दंशीः क्ष्मक्षान-निति ॥

त्रय कमानुसान् कहितमंत्रकामेत्रवीचत् । सुवंदतकादकर्ष-सान्तर्वानकार्यवा भगवन् सुकार्येव वा सुकद्विता वा भवि-तर्व । तम् कवा देतोः । यम दि माम सान्तनेकहिष बाम्दुनीकि-तेन दवान् वदान् सुकारकारः प्रस्कतं () । बातमेन पुगर्भवतन् कर्यका इकान् सदान् सुकारकारः प्रस्कते ॥

मन्नानाइ। इर्व्यनेच स्वते सम्द्रगावितेन इत्यान् अक्षान्
एक्कान्यः अवयते। इर्वेन ते स्वतं गौरपुर्वाः साक्षाते धर्मक्रिये अविता निकासि च इतां नकीर्ग अञ्चापारितां द्विततयां नंकार्यः प्रतिकेश्वां नंकार्ये प्रतिवाधितायां नंकार्यः। प्रतिवाधितायां नुद्वानां भनवतां प्रतिवाधितायां नुद्वानां भनवतां प्रतिवाधितायां मतिवाधितायां मतिवाधितायां मतिवाधितायां मतिवाधितायां मतिवाधितायां मतिवाधितायां प्रतिवाधिता भवति। वर्व्यक्ततायां प्रतिवाधितायां मतिवाधितायां मतिवाधिता भवति। वर्व्यक्ततायां प्रतिवाधितां भवति। वर्व्यक्तत्वाधिते तथानतत्राव्यक्षद्वः
प्रतिवाधितो भवति। तथानतत्राव्यक्षद्वेति प्रतिवाधिते स्वयक्ष्यः
कर्मेच कर्यं वर्ययां कर्वे विरत्यात् परिवाद्यभावो भवति अवितवार्व्यक्षयान्य स्वयं वर्ष्यक्षयाक्ष्यक्षित्वस्यः वरिव्यक्षिते स्वति ॥

रवकुषे प्रापृतान् सुर्हतर्भनवव्यवेतद्वोपन् । बोह्य अन्यन

<sup>(</sup>१) प्रचायते शत व ।

वेदितव्याः । तेवां प्रारिपुत्र तदाव्यपाणां पुत्रसानां ये खोत्रयं संख्याने सर्वे तेऽनयेन व्यसनमापस्यान्ते । ये च प्रारिषुत्र प्रश्लावारमितां दूष-याना दमे ते प्रारिपुत्र धर्माष्ट्रयकाः पुत्रसा वेदितव्याः ॥

कारिपुक्त चाह । व भगवता तस्य पुद्रसस्य तचोपपक्यस्य महानिद्यगनसाताभावस्य प्रमापमास्यातं ॥

भगवानार। तिहतु प्रास्तिम नत्य पुत्रसत्य तयोपनस्य महानि-रयनतत्त्वाताभावस प्रमाणं ॥तत् कस हेतोः। ना नवास्त्रस्य पुत्रसत्य तदाताभावस प्रमाणं मुना जन्मं दिश्तरं सुखाद्दानन्त्रेत् सर्मं वा निगन्त्रेत्वरस्यायनं वा दुःसमागादमावाधं सृत्रेद्देतेत वा प्रोक्तस्यो साजसाविनेत् महाप्रमातं वा प्रमतेदुवह्योते वा सामेत वा। भैव नदा-प्रतिभग्नं तस्रात्रभावस प्रमायमभौषीत् यस्येने दोवाः वंविस्यन्ते॥

न भगवानासुम्रतः मारिपुणकावकामं करोति । रूक्तकाताभावक प्रमाणं भविष्यतीति दितीयकसपि स्तीकक्षणायुगाम् करिपुणी भगवन्तमेतद्वोषन् । प्रात्मातु से भगवांस्य पुद्रसस्थाताभावक प्रमाणं पश्चिमाया सनतादा<sup>(१)</sup> भाषोकः क्रतो भविष्यति ॥

यनेन वाद्मनःकर्यमा इतेन यश्चितेनाचितेनोपचितेन एवं महानं महानिरवेव्वाताभावं परिग्रहीतेति भनवानाह । एव एव प्रारिएक पश्चिमाया जनतायाः पालोकः कतो भविष्यति यदनेन वाद्मने।पुद्धरि-तेनाकुत्रस्तेन कर्याभिसंस्कारेणाभिसंस्कृतेन यश्चितेनाचितेनोपचितेन इयक्तिरदुःसं प्रत्यनुभविष्यतीति । या एतस्वैव मारिएक दुःस्था-प्रसेकता वक्रदुःस्ता यस्त्राता एव एवं मुद्धां विकस्य सुस्यपुक्तस्य

<sup>(</sup>१) पश्चिमायां वनतायामिति स॰ उ॰ व॰।

ता स्वयद्धितं यंत्रेमो अविद्यति । ततः व तेश्वो धर्षद्यक्षपंतर्भन नीवेश्वः कर्षायो विनिद्यः पुष्पानिषंग्रहारमेव स्वर्क्षभीवितदेशीरांप बहुवें न प्रतिवेद्यति । मा भ्रद्यायमपि ताबुवैदुं:वैः सम्बद्धान-मिति ॥

त्रय सम्मानुकान् स्वद्धतिर्भननमानेतदमी थत् । सर्वद्धतकायसर्थ-नाम्यर्थननसार्थमा भनवन् सुस्तप्तुष्टेच वा सुस्तदुष्टिमा वा भवि-तर्थ ॥ तत् स्वय देतोः । यण वि नाम भनवनेत्रस्येस वाम्युनीवि-तेन द्वान् श्रदान् सुस्तद्धान्यः प्रस्तवते (९) । सत्त मेन पुनर्भनवन् कर्यया द्वान् सदान् पुराद्धान्यः प्रस्तवते ॥

इक्कुके पायुकान् सुद्धतिर्भनवनानेतद्वोषत् । कोऽम अनवन

<sup>(</sup>१) प्रशायते इति व ।

हेतुः कः प्रत्ययो यस कुछ पुत्रो वा कुछ दुहिता वा इसां प्रज्ञा-पारमितां प्रतिबाधितथां संस्थते॥

भगवानाइ। माराधिष्ठितो वा सुभृते य कुखपुक्तो वा कुखदुहिता वा भविष्यति। दुष्पृत्रसंवर्त्तनीयेन वा कर्षावा(१) गश्चीरेषु धर्षोषु नास्य प्रद्वा नास्य प्रसादः। श्वाभ्यां सुभृते दाश्वां पापाभ्यां धर्माभ्यां समन्यागतः स कुखपुक्ता वा कुखदुहिता वा इमां प्रज्ञापारमितां प्रतिवाधिष्यते॥ पुनरपरं सुभृते स कुखपुक्तो वा कुखदुहिता वा पापमिण्डसागतो वा भविव्यति श्वाभागिकावी परेषां पंसको दोषाभारप्रेची वा भविष्यति प्रभिरिप सुभृते चतुर्भिराकारैः स कुखपुक्ता वा कुखदुहिता वा समन्यागतो भविष्यति य इमां प्रज्ञापारमितां भाष्यमाणां देश्वमानासुपदिष्यमाणां प्रतिवाधितथां मंद्यते (१) इति॥ १॥

श्वार्थाष्ट्रसाद्यकायां प्रज्ञापारमितायां निरथपरिवर्त्ती नाम सप्तमः॥ \*॥

<sup>(</sup>१) दुव्युच संवर्त्तनीयेन वाकामांबा इति च॰।

<sup>(</sup>२) मंखने इति क॰ ख॰ ग॰ घ॰ ४० व॰।

## चय विश्वविपरिवर्त्ती नामाष्टमः।

त्रय खब्बायुग्नान् सुम्हतिभेगवन्तमेतदवोषत्। दुरिधमोषा भगवन् प्रज्ञापारमिताऽनभियुक्तेन खुग्नखमूखविरिहतेन पापमित्र-इस्रगतेन॥

भगवानाइ। एवमेतत् स्रस्ते एवमेतत्। दुरिधमीचा स्रस्ते प्रज्ञापारिमताऽनिभयुकेन परीत्त<sup>(१)</sup> सुग्रसमूखेन दुर्भेधमा श्रनिर्धकेन नास्पश्रतेन सीनप्रज्ञेन पापिमचोपस्तक्षेन श्रद्धश्रूषणाऽपरिष्टस्कन जातीयेन सुग्रस्तेषु धर्मेव्यनभियुकेन॥

सुस्रतिराष्ट्र । कियद्गस्थीरा वतेयं भगवन् प्रश्नापारिमता दुरिधमोत्ततया ॥

भगवानाइ। इपं सुभूते श्रवद्भममुत्तं॥ तत् कस्य हेतोः।
इपाखभावलात् सुभूते इपमबद्धममुत्तं॥ एवं वेदना मंद्या मंद्यारा
विद्यानं सुभूतेऽबद्धममुत्तं॥ तत् कस्य हेतोः। विद्यानाखभावलात्
सुभूते विद्यानमबद्धममुत्तं॥ इपस्य सुभूते पूर्व्वान्तोऽबद्धोऽसुत्तः॥
तत् कस्य हेतोः। पूर्व्वान्ताखभावं हि सुभूते इपं॥ इपस्य सुभूतेऽपरान्तोऽबद्धोऽसुत्तः॥ तत् कस्य हेतोः। श्रपरान्ताखभावं हि
सुभूते इपं॥ प्रत्युत्पन्नं सुभृते इपमबद्धमसुत्रं॥ तत् कस्य हेतोः।

<sup>(</sup>१) परीत इति च॰।

मन त्राह। कथमार्हि भगमार्पयति॥ भगवानाह्। यथा कौमिक नार्पयति तथाऽर्पयति॥

मन त्राह । त्राख्याँ भगवन् याविद्यं प्रज्ञापारिमता न किञ्च-द्धर्षसुत्पादयति न कञ्चिद्धर्षां निरोधयति । सर्वधर्माणामनुत्पा-दायानिरोधाय<sup>(१)</sup> प्रत्युपस्थिताऽनुपस्थिता प्रज्ञापारिमता ॥

श्रय खन्नायुश्वान् सुश्वतिर्भगवन्तमेतद्वोचत् । सचेदेवमपि भगवन् बोधिसन्तो महासतः संज्ञास्तते दूरीकरिस्थतीमां प्रज्ञा-पारमितां रिक्तीकरिस्थतीमां प्रज्ञापारमितां तुच्कीकरिस्थतीमां प्रज्ञापारमितां न करिस्थतीमां प्रज्ञापारमितां ॥

एवसुको भगवानायुक्षन्तं सुश्वितिमेतदवोचत्। एवमेतत् सुश्विते एवमेतत्। श्रव्सेष सुश्विते पर्यायो येन पर्यायेण दूरीकरिष्यतीमां प्रज्ञापारिमतां तिक्षीकरिष्यतीमां प्रज्ञापारिमतां तुष्कीकरिष्यतीमां प्रज्ञापारिमतां न करिष्यतीमां प्रज्ञापारिमतां ॥ तत् कष्य हेतोः। प्रज्ञापारिमतायां हि सुश्वते परिदीपितायां न रूपं परिदीपितं भवित । न वेदना न संज्ञा न संस्कारा न विज्ञानं परिदीपितं भवित । न श्रोतश्चापित्तं भवित । न सक्षदागामिष्कं परिदीपितं भवित । न सक्षदागामिष्कं परिदीपितं भवित । नानागामिष्कं परिदीपितं भवित । नार्श्वं परिदीपितं भवित । न सुद्धः परिदीपितं भवित । न सुद्धः परिदीपितं भवित ॥

स्वितरः सुभूतिराद्यः। महापारमितेयं भगवन् यदुत प्रज्ञा-पारमिता।

<sup>(</sup>१) चनुत्पादानिरोधायेति ग॰।

भगवानाइ । तत् कियान्यचे सुभृते कतमेन पर्यायेख महा-पारमितेयं यदुत प्रज्ञापारमिता॥

खविरः सुभूतिराष्ट्र। न भगवन इपं महत्वरोति नास्पीक-रोति न रूपं मिक्किपति न विश्विपति। एवं न वेदनां न मंज्ञां न मंस्कारान् न भगवन् विज्ञानं महस्करोति नास्पीकरोति न विज्ञानं सङ्क्रिपति न विचिपति। यान्यपि तानि तथागतस्व<sup>(१)</sup> तथागत-बसानि तान्यपि न बसीकरोति न दर्ब्बलीकरोति न बङ्किपति न याऽपि<sup>(२)</sup> या गर्वज्ञता तामपि न महस्तरोति<sup>(२)</sup> नास्पीकरोति न सङ्क्रिपति न विचिपति॥ तत् कस्य हेतोः। श्रस-क्किप्ताऽविचिप्ता हि भगवन् सर्वेज्ञता । सचेदेवमपि भगवन् बोधि-यस्त्री महासतः सञ्चानीते चरति प्रज्ञापारमितायां ॥ किं पुनरेवं सञ्चानान(8) एवमदं सर्वेत्रज्ञानसमन्दागतः सलेम्यो धर्मन्देत्रयि-याम्येविममान् मलान परिनिर्वापिययामीति ॥ तत् कस्य हेतोः। न द्वीव प्रजापारमितानियन्दो य इमान् सलाम परिनिर्कापयि-यामीति सलोपसभाः। एष एवास महानुपसभाः स्थात्॥ तत् कस्य हेतोः । सत्राखभावजातिका हि प्रज्ञापारमिता वेदितया । सत्रा-सभावतया प्रज्ञापारमिताऽसभावता वेदितया। सलविविक-तया<sup>(५)</sup> प्रज्ञापारमिताविविक्तता वेदितवा । सत्त्वाचिक्यतया प्रज्ञा-

<sup>(</sup>१) घ॰ ङ॰ प्रस्तकयोः, तथागतस्येति पाठो न विद्यते।

<sup>(</sup>२) यानि तानि इति ख॰ घ॰।

<sup>(</sup>३) महतीकरोति इति ग॰ घ॰ छ॰।

<sup>(8)</sup> सञ्जागीते इति घ॰।

<sup>(</sup>पू) सत्वाविविक्ततयेति घण

पारिमताऽचिन्यता वेदितवा। यनाऽविनाक्रधर्यतया प्रश्नापार मिताऽविनाक्रधर्यता वेदितवा। यनानिभयनोधनतया प्रश्ना-पारिमताऽनिभयनोधनता वेदितवा। यन<sup>(१)</sup> व्यास्तार्थानिभ-यन्नोधनतया प्रश्नापारिमताययास्त्रतार्थानिभयनोधनता वेदितवा। यनवस्त्रयसुद्गाननत्या तथागतवस्त्रयसुद्गाननता वेदितवा॥ यनेन भगवन् पर्वापेच महापारिमतेयं यदुत प्रज्ञापारिमता॥

त्रय सलायुत्रान् वारिपुत्रो भगवनामेतद्वोचत्। यो भग-विषद् गभीरायां प्रज्ञापारमितायां वोधियलो महासलोऽधिमोध-यिखति न काङ्कियति न विधिकित्सियति न धन्यावियति। कृतः स भगवंख्युत रहोषपन्नो वेदितयः क्रियंचिरचरिताती च स भगवन् वोधियन्त्रो महासत्त्रो वेदितयो य रमां प्रज्ञापारमितामर्थ-तद्म धर्मात्यार्थनयत्य धर्मान्यतयात्त्रमित्यायत्यस्थोव्यतेऽनुवोधिय याति (१) प ।

एवसुके भगवानासुक्षमां सारिपुक्षमेतद्वीचत्। स प्रारिपुक् वोधिस्तो सद्दास्तोऽन्येभ्यो खोकधातुभ्यस्थुतो बुद्धान् भगवतः पर्य्यपास्य परिष्ट्या इदोपपन्नो वेदितस्यः॥ तत् कस्य हेतोः। यः किस्त्रस्थारिपुक्त वोधिसत्त्वो सद्दासत्वोऽन्येभ्यो खोकधातुभ्यस्थुतो-बुद्धान् भगवतः पर्य्यपास्य परिष्ट्या इदोपपन्नो भवति स इसां ग-भीरा प्रज्ञापारिमताभाष्यमाणां देस्यमानासुपदिस्थमानासुद्दिखमानां प्रद्युत्यादिमां प्राज्ञापारिमतां श्रुताऽच सास्तृसंत्रां प्रज्ञापारिमतासा-

<sup>(</sup>१) सला इति च॰।

<sup>(</sup>२) बनुमोदयिखति इति छ॰।

मुत्पादयेक्शासा में समुखीम्द्रत इति प्रास्ता में दृष्ट इति विन्नमृत्पादयित । प्रज्ञापारमितायां भाष्यमालायां देखमानायामुपदिष्यमानायासुहिष्यमानायां श्रोचमवद्धाति मत्कृत्य प्रक्षोति
कथां नोपिक्कृति । विरवितावी स प्रारिपुत्र तथाइपो बोधिसत्तो महासलो वेदितयः वज्जबुद्धपर्युपासितः स प्रारिपुत्र तथाइपो वोधिसत्तो महासलो वेदितयः॥

त्रथ खल्वायुकान् सुरुतिर्भगवन्तमेतदवीकत् । जका पुन-भगवन् प्रज्ञापारिमतां त्रोतुं वोपस्चियितुं वा समन्वाद्युं वोपपा-दिचतुं वोपधारिचतुं वा । दयं सा प्रज्ञापारिमता दद वा सा प्रज्ञापारिमता त्रसुत्र वा सा प्रज्ञापारिमता त्रनेन वा त्रकारेक सिक्नेन निमित्तेनित जका निर्देष्टुं वा त्रोतुं वा ॥

भगवानाइ। नो हीदं सुस्ते। नेयं सुस्ते प्रशापारिमता स्कन्धश्रो
वा धातुश्रो वा श्रायतनश्रो वा श्रक्ता निर्देष्टुं वा श्रोतं वोपस्वचितं
वा समन्वाइन्, वोपपादियतं वोपधारियतं वा॥ तत् कस्य हेतोः।
सर्व्धर्माविविक्रत्वात् सुस्ते श्रस्यनाविविक्रत्वात् सुस्ते सर्व्यधर्मास्यां न
श्रक्ता प्रशापारिमता निर्देष्टुं वा श्रोतं वोपस्वचितं वा समन्वाइन्,
वोपपादियतं वोपधारियतं वा न चान्यत्र स्कन्धधात्वायतनेभ्यः
प्रशापारिमताऽत्रवोद्ध्या॥ तत् कस्य हेतोः। स्कन्धधात्वायतनभेव
हि सुस्ते शून्यं विविक्तं श्रान्तिति हि प्रशापारिमता च स्कन्धधान्
सायतनञ्चादयमेतद्देधीकारं शून्यत्वादिविक्रत्वादेवं शान्तवान्नोपसम्यते। योऽनुपस्त्यः सर्व्धर्माणां सा प्रशापारिमतेत्युच्यते। यदा
न भवित संशा समन्ना प्रश्नित्रर्थवहारस्तदा प्रशापारिमतेत्युच्यते।

खविरः सुभूतिराद । कियेचिरकरितावी स अगवन् बोधियलो महाबलो वेदितवाः च रच मधीरायां प्रशापारमितायां योगमाप्रकारे। भगवानासः। विभव्य वाक्षरणींकोतत् सुमूते वोधियन्तानां मशासनामामित्रिवाधिमापतया । स्वात् सन् पुनः सुभूते पर्यासो केन फर्याचेण बोधिसत्ता वहनि बुद्ध प्रतानि वहनि बुद्ध सक्तांणि बद्धनि बुद्धप्रतमस्माणि दृष्टुः तेवामन्तिमे प्रश्लामर्थश्चरिला इसः प्रशापारनितां न नर्भुनीधिसुद्येषुः॥ नत् कस्त हेतोः। कूर्वमपि तेमां बुद्धानां भव्यतामन्तिकादकां नम्मीरायां प्रकारारमितस्यां भाव्यमाणाचां देवामानावासुपदिव्यमानावासगौरकताऽकृत्। चमौ-स्वतंबाद्धः भूववता त्रदात्रृवचतचाऽपर्यापायनता चक्यीपायनतयाऽप-रिष्टक्रनता अपरिष्टक्रनतथाऽत्रह्भानतां<sup>(१)</sup> अत्रह्भानतथा<sup>(२)</sup> ततः पर्वक्कोऽपकाकाको ततो विदानं धर्षव्यस्त्रसंवर्त्तनीयेन कर्वाषा स्रतेन यचित्रेनःचितिनोपचितेन एतर्छाप नशीरायां प्रशासनितायां आख-मार्वाची देखमानायामुपरिक्रमानायामगक्राव्यनिः। व्यनीरक्कया-ऽत्रद्धानः त्रन्धिसुद्धानो न कावेन न विक्तेन सामाग्रीव्हरति । ते सामग्रीनदराना रमा प्रजापारमिता न जाननिः न पद्मनिः न बुधकों न बेर्घको । एवको प्रज्ञापारमितां न अप्रधति प्रश्रहधाना न प्रमुख्य प्रश्चमा न वाननि प्रधाननो न प्रमुख्य ग्रंपश्चनी न बुध्यनो प्रबुध्यनामा धर्पायसमधंबर्त्तनीयं कर्यः बुर्व्यानः स्वि-न्यक्ति चाचिन्यक्ति चप्रचिन्यक्ति । ते तेन धर्यस्थानसंतर्भवीकेन

<sup>(</sup>१) खनभिष्यद्धानता इति च॰।

<sup>(</sup>२) अनभिजद्धानतया इति च॰।

क्योंका कतेन समितिना चितेनो पचितेन दुन्प्रश्च वर्त्तनी वं कथी। भि-धंस्करिस्थितः। तेन ते द्युश्चर्यवर्त्तनीचेन कर्मवाऽभियंक्कतेन विज्ञिनेवाचिनेकोपचितेन इसां प्रज्ञापार्तिनां भाव्यमानां देखा-मानासुपरिखमानां प्रकाखास्त्रानः प्रतिशेखनि प्रतिशोस्त्रानिः(१) प्रतिष्यि चापकसिर्वाना ॥ ऋकाः खसु पुनः स्रश्रते प्रज्ञापार-मिनावाः त्रव्यास्त्रामेत्र प्रतिचेपेच प्रतिकोशेगातीतानागतप्रस्यु-त्पन्नानां बुद्धानां भगवतां सर्वेद्धता प्रत्यस्थाता भवति प्रति-किमा अवति प्रतिकृष्टा भवति । ते सायकानानुपद्या दग्आपरे-बामयन्त्रवृद्धिकानामन्त्रवानामन्त्रपृष्ठानामन्त्रवृत्रनमृतानां पुर्क-बाक् बहुत्माचनसम्बागतानां प्रेममाचनसम्बागतानां प्रयाद-माचनसम्मानतानां इन्ह्साचनसम्मागततामाहिकविनापाम-भव्यक्षाकानाद्पि अङ्कामानकं प्रेमझानकं प्रसादमानकं क्रन्द्रमानकं विष्युष्ट्यियांत्र विनेत्रविकत्ति विदर्शयिकति नात्र त्रिचित्यकित वक्सिना नैतदुद्भवचनिति वाचनाविद्यने॥ एवनो ऋतावका-गारुपद्य त्रिवेच्य परमन्त्रामाम्युपद्या विवेच्य प्रद्यापारनिता-सभास्यास्त्रिकः । प्रश्नापार्मिनायामभास्याताषां सर्वज्ञन्द्रक्था-स्थाता भवति। यर्षेत्रताचामभास्याताचामतीतामगतप्रतालका बुद्धा अनवकोऽभावकाता अवन्ति। ते बुद्धानां अगवतःमन्तिकाह-पकालक भविख्यांक धर्मात्परिसुका भविद्यांक सङ्गत्परिकाञ्चा भविकारिता। एवकोवां सक्षेष सम्बं सर्व्वया सम्बन्धिरज्ञात् परिवाञ्च-भावे। भविव्यति । ते ग्रवानां दितसुखोपच्छेद्विवया महानित्य-

<sup>(</sup>१) प्रतिकोखन्त इति ग॰, प्रतिकोद्यन्ति इति घ॰॥

विपाकसंवर्त्तनीयं कर्षीापचेस्याना । तेऽनेनैवंद्वपेण संस्कारेकोपस्त्रापितेन समुत्यापितेन<sup>(१)</sup> धर्मेव्यसनसंवर्त्तनीयेन दुव्यू-च्चर्यवर्भनीयेन कर्याणा वहनि वर्षज्ञतानि वहनि वर्षमञ्चाणि वहनि वर्षप्रतयहस्राणि वक्रमि वर्षकोटीयतानि वक्रमि वर्षकोटीयहस्राणि वक्रनि वर्षकोटीमतमस्साणि वक्रनि वर्षकोटीनियुतमतमस्साणि महानिरयेषुपपत्यक्ते। ते महानिरयात्राहानिरयं महामिखिका। तेषां तथा युचिरं महानिर्यात्महानिर्यं यङ्कामतान्तेजः धंवर्त्तनी प्रादुर्भविद्यति । तेजःसंवर्क्तन्यां प्रादुर्भतायां चेऽन्येषु स्रोकधातुषु मदानिर्यासन ते चेप्यनो । ते तेवु मदानिर्येषूपपम्यनो । ते तच विचित्रासेषु मद्दानिरयेषूपपन्नाः समानास्तचापि महानिरया-कारानिर्पं सङ्गियानि । तेषां तचापि मरानिर्याकारानिर्यं सङ्गामतां तचापि पुनरेव तथैव तेजःसंवर्त्तनी प्रादुर्भविखित। ते तस्यां तेजःसंवर्क्तन्यां प्रादुर्भ्यतायां ततस्युताः समानाः पुनरेवान्येषु स्रोकधातुषु ये मद्दानिरयास्तव चेप्यन्ते। ते तेषु मद्दानिरयेषु पपत्थको । ते तचापि तथैव महानिरचानाहानिरयं सङ्गुमिखन्ति । तेवां तत्रापि सुचिरं महानिरयामहानिरयं सङ्गामतां तत्रापि तथैव तेजः मंवर्त्तनी प्रादुर्भविष्यति । ते तस्यां तेजः मंवर्त्तन्यां प्रादु-र्भूतायां पुनरेव ततस्त्रुतास्तेनैवाचीणेन यावग्रेषेण कर्मणा दहेव क्षोकधातौ पुनः चेप्युन्ते । चिप्ताः सन्तो मद्दानिरयेषूपपत्थन्ते । ते पुनरेव तानि महानिरयेषु महानि महानिरयदुःखानि प्रत्यतु-भविष्यन्ति । तावत्रात्यनुभविष्यन्ति यावत्पुनरेव तेजःधंवर्त्तनी

<sup>(</sup>१) ससुपखापितेनेति च॰।

प्रादुर्भविष्यति । एवं ते वक्तदुःखवेदनीयं कर्क प्रत्यनुभविष्यन्ति ॥ तत् कष्य हेतोः । यथापि नाम दुर्भावितवादाचः ॥

त्रय खम्बायुद्धान् प्रारिपुत्रो भगवन्तमेतद्वोचत्। पञ्च भगवन्ना-नन्तर्थ्याचि कर्माणि कतान्युपचितान्यस्य मनोदुद्धरितस्य वाग्दुस्वरितस्य च न प्रतिवर्षिकापि नानुद्धपाखपि न प्रतिद्धपाखपि भवन्ति॥

भगवानाइ। एवमेतच्छारिपुचैवमेतत् । पञ्चाननार्थानि न्नारि-पुत्र कर्माणि कतान्युपचितान्यस मनोदुस्रितस्य वाग्दुस्रिरिस्य च न प्रतिवर्षिकायि गानुरूपार्थापे ग प्रतिरूपार्थायस्य कर्मणः कृतस्य मिक्तस्थाचितस्थोपचितस्थ । ये नेचिदिमां गभीरां प्रजापारमितां भाष्यमाणां देव्यमानासुपदिव्यमानासुद्दिव्यमानां मंखने प्रतिचेखनि प्रतिकोच्छनि नाच विचित्रयमिति वच्छनि नेयमायागतभाषितेति वाचं भाषियम्ते ततोऽन्यागि विवेचिष्यमा ते खरमानानुपद्य परसमानानुपद्रनियमि ते खसन्तानान् सविधान् कला परसन्तानान् सविधान् करिष्यन्ति ख्यं नष्टाः परानपि नामयिखन्ति । ख्यं गभीरां प्रज्ञापार्मिता-मजानाना अनवबुध्यमानाः परानपि गाइचिखन्ति नाच विचितवा-मिति वाचमाविक्यको । नाइं प्रारिपुत्रीवंद्रपाणां पुद्रसानां दर्भनमध-भ्यनुजानामि । कुतस्तैः यह संवासं कुतो वा साभमत्कारं कुतः स्थानं ॥ तत् कस्य हेतोः । धर्मादूषका हि ते ग्रारिपुत्र तथा इताः पुद्रसा वेदि तया इति । क्सम्बक्जातास्ते प्रारिपुत्र तथारूपाः पुद्रसा वेदितयाः कष्णानिर्जातिकाः(१) कष्णादिजातिकास्ते ग्रारिपुच तथारूपाः पुद्रसा

<sup>(</sup>१) मृ प्रस्तने इत्यानिर्गतिका इति पाठी न विद्यते।

वेदितन्थाः । तेवां कारिपुत्र तथाक्ष्याकां गुद्रसानां ये श्रोतकां संख्याने सर्वे तेऽनयेन व्यसनमापस्थाने । ये च क्रारिपुत्त प्रज्ञावारमितां दूव-यन्ति दसे ते क्रारिपुत्त धर्मकूषकाः गुद्रसा वेदितकाः ॥

ज्ञारियुक्त चार । व भगवता तस्य पुद्रसम्य तयोक्पमस्य मरानिर्यगनस्याताभावस्य प्रमाणनास्यातं ॥

भगवानार। तिहतु प्रारिपुत्र नत्य पुत्रस्य तथीपमयस्य महानि-रयमतस्यात्मभावस्य प्रमाणं ॥तत् कस हेनोः। मा मधास्यस्य पुत्रसस्य महात्मभावस्य प्रमाणं मुक्ता उच्चां हिंधरं मुखाहागच्छेन् सर्षं वा निगच्छेत्मरणस्याचनं वा दुःसमागादमावाधं सृत्रेहस्रेत वा प्रोक्सस्यो साम्भाविमेत् महाप्रमातं वा प्रस्तेदुवर्क्षेत वा स्वाचेत वा। मैव महा-प्रतिभग्नं तस्यात्मभावस्य प्रमायमभौषीत् यस्येमे होषाः वंविद्यन्ते ॥

न भगवानायुग्रतः ग्राहिषुषद्यावकाशं करोति । इत्यमकाताभावस्य प्रमाणं भविष्यतीति दितीयकसपि हतीस्वस्यायुग्राम् क्राहिपुत्रो भगवन्तसेतद्वोद्यत् । प्रात्मातु से भगवांसस्य पुद्रसस्थाताभावस्य प्रमाणं पश्चिमाया सनताया<sup>(१)</sup> श्वासोवः क्रतो भविष्यति ॥

श्रुनेन वास्त्रनः कर्मणा इतेन स्थितेना चितेनो पचितेन एवं अदानं महानिरवेव्वाताभावं परिग्रङ्गीतेति भनवानाह । एव एव श्रारिएस पश्चिमाया जनतायाः चास्रोकः कतो भविष्यति यदनेन वास्त्रने पद्मितेना चितेनो पितेन तेना जुकसेन कर्मा भिसंस्कारेणा भिसंस्कृतेन सश्चितेना चितेनो पितेन दयसिरदुः खं प्रत्यनुभविष्यतीति । या एतस्थेव श्रारिएस दुः खस्रान् प्रसेक्ता वश्चदुःखता यस्त्राता एक एव इर्ड्झां विकस्य मुख्युसस्य

<sup>(</sup>१) पश्चिमायां चन्नतायामिति स॰ उ॰ च॰।

वा सुसद्चित्रं संवेगो भविष्यति । ततः स तेभ्यो धर्षायध्मसंवर्षा-नीयेभ्यः कर्षाभ्यो विनिद्दत्य पुष्याभिषंस्कारमेव सुर्थाषीवितहें तोर्पप सद्भ्यों न प्रतिचेष्यति । मा भ्रद्रसाकमि ताबुधैर्दुः से सम्बद्धान-मिति ॥

त्रय सम्मायुगान् सुम्हतिभेगकमानेतस्थी चत् । सुसंदतकाथकर्ष-वाक्कर्यमणस्मर्पणाः भगवन् सुस्मपुत्रेष वा सुसदुस्था वा भवि-तयं ॥ तत् करः हेतोः । यम दि नाम भगवस्थे दृष्णि वाग्दुर्भोति-तेन स्वान् सद्दान् मुख्यस्त्रन्थः प्रस्नवते (१) । सत्त मेन पुनर्भगवन् कर्योशः स्वान् सद्दान् पुर्वस्त्रन्थः प्रस्नवते ॥

अनवानाइ। इवंद्येष सुद्धते वाग्वुशीवितेन इथान् सहान्
पुद्धस्त्रः प्रद्धयते। रहैव ते सुभूते नोहपुद्धाः खाखाते धर्मविनये अनिता स्विक्षाना य दमां गभीरां प्रज्ञापारमितां दुविनतथां संखन्ते प्रतिचेत्रयां संखन्ते प्रतिवाधितयां संयमे। प्रज्ञापारमितायाञ्च प्रतिवाधितायां बुद्धानां भगवतां प्रतिवाधिता
भवति। बुद्धवीधौं प्रतिवाधितायामतीतानागतप्रत्युत्पञ्चानां बुद्धानां
भगवतां पर्यज्ञता प्रतिवाधितायामतीतानागतप्रत्युत्पञ्चानां बुद्धानां
भगवतां पर्यज्ञता प्रतिवाधितायामतीतानागतप्रत्युत्पञ्चानां बुद्धानां
भगवतां पर्यज्ञता प्रतिवाधिता भवति। सर्व्यक्षत्रत्यां प्रतिवाधितायां
पद्धर्यः प्रतिवाधितों भवति। सद्धर्ये प्रतिवाधिते तथागतत्रावक्षयञ्चः
प्रतिवाधिते। भवति। तथागतत्रावक्षयञ्चेऽपि प्रतिवाधिते एवन्तस्थ
पर्वेषा पर्यं सर्वेषा पर्यं चिरत्वात् परिवाद्यभावो भवति श्वप्रमेवासंख्येयतरश्च महानवुश्रस्तकर्याभिस्कारः परिग्रहीतो भवति ॥

एवसुके बाबुबान् सुद्धतिर्भगवनासेतद्वोचत्। कोऽच भगवन

<sup>(</sup>१) प्रचायते इति घ॰।

हेतुः कः प्रत्ययो यस कुछ पुत्रो वा कुछ दुहिता वा इसां प्रज्ञा-पारमितां प्रतिवाधितथां संस्थते॥

भगवानाइ। माराधिष्ठितो वा सुभूते य कुलपुक्तो वा कुलदुहिता वा भविष्यति। दुष्पृक्षसंवर्त्तनीयेन वा कर्माणा<sup>(१)</sup> गभीरेषु धर्मेषु नास्य प्रद्वा नास्य प्रसादः। श्राभ्यां सुभूते दाश्यां पापाश्यां धर्माश्यां समन्यागतः स कुलपुक्ता वा कुलदुहिता वा इमां प्रक्वापारमितां प्रतिवाधिष्यते॥ पुनरपरं सुभृते य कुलपुक्तो वा कुलदुहिता वा पापमित्रहसागतो वा भविव्यति श्राक्तोत्वाची परेषां पंसको दोषान्तरप्रेची वा भविष्यति श्राक्तोत्वाची परेषां पंसको दोषान्तरप्रेची वा भविष्यति प्रभिरिष सुभृते चतुर्भिराकारै: य कुलपुक्ता वा कुलदुहिता वा समन्यागतो भविष्यति य इमां प्रक्वापारमितां भाष्यमाणां देश्यमानासुपदिष्यमाणां प्रतिवाधितथां मंद्यते (१) इति॥ ॥

श्रार्थ्वाष्ट्रसिकायां प्रज्ञापारमितायां निरयपरिवर्त्तो नाम सप्तमः॥ \*॥

<sup>(</sup>१) दुष्पृचसंवर्त्तनीयेन वाक्तमंत्रा इति च॰।

<sup>(</sup>२) मंखनो इति क॰ स॰ ग॰ व॰ उ॰ व॰।

## चय विश्वविषरिवर्त्ती नामाष्टमः।

त्रय खस्वायुवान् सुक्षतिर्भगवन्तमेतद्वोचत्। दुरिधमोचा भगवन् प्रशापारमिताऽनभियुक्तेन खुत्रसमूस्वितरिहतेन पापमित्र-इस्रगतेन॥

भगवानाइ। एवमेतत् सुस्ते एवमेतत्। दुरिधमोत्रा सुस्ते प्रज्ञापारिमताऽनिभयुक्तेन परीत्त<sup>(१)</sup> सुग्रसमूखेन दुर्भेधसा अनिर्धने-नास्पश्रुतेन दीनप्रज्ञेन पापिमचोपस्तक्षेन अव्युश्रूषणाऽपरिप्रस्कन-जातीयेन सुग्रसेषु धर्मेव्यनभियुक्तेन॥

सुस्रतिराष्ट्र । कियद्गम्भीरा वतेयं भगवन् प्रज्ञापारिमता दुरिधमोत्रतया ॥

भगवानाइ। इपं सुभूते श्रवद्भममुक्तं ॥ तत् कस्य हेतोः।
इपाखभावलात् सुभूते इपमबद्भममुक्तं ॥ एवं वेदना मंद्रा मंद्रारा
विज्ञानं सुभूते अबद्भममुक्तं ॥ तत् कस्य हेतोः । विज्ञानाखभावलात्
सुभूते विज्ञानमबद्भममुक्तं ॥ इपस्य सुभूते पूर्व्वान्तोऽबद्धोऽसुकः ॥
तत् कस्य हेतोः । पूर्व्यान्ताखभावं हि सुभूते इपं ॥ इपस्य सुभूतेऽपरान्तोऽबद्धोऽसुकः ॥ तत् कस्य हेतोः । श्रपरान्ताखभावं हि
सुभूते इपं॥ प्रत्युत्पन्नं सुभूते इपमबद्धमसुकं॥ तत् कस्य हेतोः।

<sup>(</sup>१) परीत इति च॰।

प्रत्युत्पन्नाखभावं हि सुभूते प्रत्युत्पन्नं रूपं॥ एवं वेदना संज्ञा संख्वारा विज्ञानस्य सुभूते पूर्व्यान्तोऽबद्धोऽसुकः॥ तत् कस्य हेतोः। पूर्व्यान्ताखभावं हि सुभूते विज्ञानं॥ विज्ञानस्य सुभूते-ऽपरान्तोऽबद्धोऽसुकः॥ तत् कस्य हेतोः। त्रपरान्ताखभावं हि सुभूते विज्ञानसद्धमसुकं॥ तत् कस्य हेतोः। प्रत्युत्पन्नं सुभूते विज्ञानसद्धमसुकं॥ तत् कस्य हेतोः। प्रत्युत्पन्नाखभावं हि सुभूते प्रत्युत्पन्नं विज्ञानं॥

सुक्षतिराह । दुर्धिभोषा भगवन् प्रज्ञापारमिता परमदुर्धि-मोषा भगवन् प्रज्ञापारमिता श्रनभियुक्तेनानवरोपितज्जञ्जसमूखेन पापमिश्रहत्तगतेन मारवश्रगतेन कुसीरेन हीनवीर्येण सुवितस्त्रतिना दुष्पुञ्जेन ॥

भगवाना । एवमेतत् सुस्ते एवमेतत्। दुरिधमोचा सुस्ते प्रज्ञापारिमता परमदुरिधमोचा सुस्ते प्रज्ञापारिमता प्रमिन- चुक्तेनानवरोपितकु प्रसिन् पापिमच इस्तारोम मारवण्यतेन कुसीदेन इनिविर्धिण सुषितस्तिना दुष्पृज्ञेन॥ तत् कस्य हेतोः। या सुस्ते इपविद्यद्धिः सा फलविद्यद्धिः सा फलविद्यद्धिः सा फलविद्यद्धिः सा फलविद्यद्धिः सा कपविद्यद्धिरिति हि सुस्ते कपविद्यद्धिः पाणलविद्यद्धिः सा कपविद्यद्धिति हि सुस्ते फलविद्यद्धिः पाणलविद्यद्धिः सा कपविद्यद्धितः प्रसित्ते हि सुस्ते फलविद्यद्धिः सा स्मित्ते विज्ञानविद्यद्धिः सा पलविद्यद्धिः सा पलविद्यद्धिः सा विज्ञानविद्यद्धिः सा पलविद्यद्धिः या फलविद्यद्धिः सा विज्ञानविद्यद्धिः सा पलविद्यद्धिः सा विज्ञानविद्यद्धिः सा क्षित्रस्वित्ते विज्ञानविद्यद्धिः सा विज्ञानविद्यद्धिः सा कारमिक्षमिक्षस्तिति हि सुस्ते फलविद्यद्धितो विज्ञानविद्यद्धिः कारमिक्षमिक्षस्तिति हि सुस्ते फलविद्यद्धितो विज्ञानविद्यद्धिः विज्ञानविद्यद्धिः ।। पुनरपरं सुस्ते या कपविद्यद्धिः विज्ञानविद्यद्धिः ।। पुनरपरं सुस्ते या कपविद्यद्धिः

षा यर्वेज्ञताविश्रुद्धिः या यर्वेज्ञताविश्रुद्धिः षा ६पविश्रुद्धिरिति चि सुभूते ६पविग्रुद्धिः यर्वेज्ञताविग्रुद्धिः चपन्यमित्दं धीकारमिन-समच्छित्रमिति चि सुभूते यर्वेज्ञताविग्रुद्धितो ६पविग्रुद्धिः ६पन् विश्रुद्धितः यर्वेताविश्रुद्धिः ॥ एवं वेदनायंज्ञायंस्कारा या सुभूते विज्ञानविश्रुद्धिः या यर्वेज्ञताविश्रुद्धिः या यर्वेज्ञताविश्रुद्धिः या विज्ञानविश्रुद्धिरिति चि सुभूते विज्ञानविश्रुद्धिय यर्वेज्ञताविश्रुद्धिन् यादयमेतद्देधीकारमित्रसम्बद्धित्रमिति चि सुभूते वर्वेज्ञताविन् श्रुद्धितो विज्ञानविश्रुद्धिः विज्ञानविग्रुद्धितः यर्वेज्ञताविग्रुद्धिः ॥

श्रय खन्नायुगान् ग्रारिपुत्रो भगवन्तमेतद्वेष्पत्। गस्पीरा भगवन् प्रज्ञापार्यमता॥

भगवानाइ। विग्रद्धलाक्कारिपुत्त ॥

भगवानाइ। विग्रद्धलाक्कारिपुंच ॥

श्राष्ट्र । श्रायमासुपपित्त<sup>(९)</sup> भेगवन् प्रश्वापारमिता कामधातु<u>न्</u> इपधालाइयाधातुष् ॥

भगवानाइ । विष्ठद्भलाक्कारिपुत्र ॥

श्राइ। न जानाति न सञ्जानीते भगवन् प्रज्ञापारमिता॥

भगवानाइ। विशुद्धवाच्छारिपुत्र ॥

्रशास । किं पुनर्भगवन् प्रज्ञापारमिता न जानाति न सञ्जानीते ।

भगवानाइ। रूपं शारिपुत्र प्रज्ञापारिमता न जानाति न सञ्चानीते॥ तत् कस्य देतोः। विशुद्धलास्कारिपुत्र ॥ एवं वेदना-संज्ञासंस्कारा विज्ञानं शारिपुत्र प्रज्ञापारिमता न जानाति न सञ्चानीते॥ तत् कस्य देतोः। विशुद्धलास्कारिपुत्र ॥

श्राष्ट्र। प्रज्ञापारमिता भगवन् सर्वेज्ञताया नापकारं करोति नोपकारं करोति ॥

भगवानाइ। विश्वद्भलाच्छारिपुत्र॥

श्राह । प्रशापारमिता भगवन् न कश्चिद्धसीं परिग्रहाति न परित्यच्यति ॥

भगवानाइ। विशुद्धलाच्छारिपुत्र॥

त्रथ खन्वायुषान् सुस्रुतिभंगवन्तमेतदवेष्वत् । त्राताविष्ठुद्धितो भगवन् रूपविष्ठद्धिः॥

भगवानाइ। श्रत्यनाविश्रद्धलात् सुभूते ॥

<sup>(</sup>१) श्रत्यन्तानुत्यत्तिरिति ग॰।

त्राहः। त्रात्मविद्यद्वितो भगवन् वेदनामंत्रामंद्वारविद्यद्विः।
त्रात्मविद्यद्वितो भगवन् विज्ञानविद्यद्विः॥
भगवानाहः। त्रात्मविद्यद्वितो भगवन् फलविद्यद्विः॥
भगवानाहः। त्रात्मविद्यद्वितो भगवन् फलविद्यद्विः॥
भगवानाहः। त्रात्मविद्यद्वितो भगवन् सर्वेद्यताविद्यद्विः॥
भगवानाहः। त्रात्मविद्यद्वितो भगवन् सर्वेद्यताविद्यद्विः॥
भगवानाहः। त्रात्मविद्यद्वितो स्थान

त्राष्ट्र । त्राताविद्युद्धितो भगवन् न प्राप्तिनीभिषमयः। भगवानाष्ट्र । त्रात्यनाविद्युद्धलात् सुभूते ॥

श्रादः। श्रात्मापर्यन्ततया भगवन् इपापर्यन्तता॥

भगवानाइ। श्रत्यन्तविग्रद्भवात् सुभृते॥

श्राह । श्रात्मापर्यन्ततया भगवन् वेदनासंज्ञासंस्कारविज्ञाना-पर्यम्तता ॥

भगवानार। श्रत्यन्तविग्रद्धलात् सुभृते ॥

त्राइ । च एवमस्य बोधिसलस्य महासलस्य भगवस्रवबोधः इयमस्य प्रज्ञापारमिता ॥

भगवानाइ। श्रत्यन्तविश्रद्धतात् सुभृते।

त्रायुषान् सुभ्रतिराष्ट्र । सा खलु पुनरियं भगवन् प्रज्ञा-पारमिता नापरे तीरे न परे तीरे नाप्युभयमन्तरेख विप्रक्रता स्थिता ॥

भगवानाह । श्रत्यक्तविश्चद्धतात् स्थाते ॥ श्रायुशान् स्थातिराह । एवमपि भगवन् संज्ञास्रते बोधिसत्ती भश्यको रिश्चियतीमा प्रजापारमिता वुरीकरियतीमा प्रजा-पारमिता ॥

भगवानाइ । याधु याधु सुम्रते । एवमेतत् सुश्रते एवमेतत् ॥ तत् कस्य हेतोः । नामतोऽपि इ सुश्रते सङ्गो निमित्ततोऽपि सङ्गः ॥

एवसुको त्रायुक्षान् सुश्वितिर्भगवनासैतदबोत्रत्। त्रास्त्रश्चे भगवन् यावदियं प्रज्ञापारमिता खाखाता सुनिर्दिष्टा सुपरिनिष्टिता। यत्र हि नाम भगवता इसेऽपि सङ्गा बाख्याताः॥

त्रय खलायुपान् प्रारिष्ठम श्रायुपानं स्थितिसेतह्बोचत् कतमे ते श्रायुपान् स्थते सङ्गाः॥

•सुक्षितिराद । इपमायुगन् जारिपुत्र श्रून्यमिति सङ्गः । एवं वेदनासंज्ञासंस्कारा विज्ञानमायुगन् गारिपुत्र श्रून्यमिति सङ्गः । स्रतीतेषु धर्मेम्यतीता धर्मा इति सञ्चानीते सङ्गः । स्रनागतेषु धर्मेस्वनागता धर्मा इति सञ्चानीते सङ्गः । प्रत्युत्पन्नेषु धर्मेषु प्रत्यु-त्पन्ना धर्मा इति सञ्चानीते सङ्गः । इयन्तं पुष्पस्कन्धं प्रस्वयते बोधिसस्वयानिकः पुद्रसः प्रचमेन विकात्पादेनेति सञ्चानीते सङ्गः ॥

त्रय खलु प्रको देवानामित्र प्रायुक्तनां सुभूतिमेतद्वीचत्। कतमेनार्यं सुभूते पर्यायेण सङ्गः॥

सुश्वतिराद। यचेत् कौ प्रिक तद्दोधिविक्तं यद्धानीते ददकात्रयमं बोधिविक्तमित्यसुक्तरायां सम्यक्षमोधौ परिणामयामीति परि-णामयति। न च चिक्तप्रकृतिः प्रका परिणामयितं तेन कुलपुत्रेण वा कुलदुद्दिना वा मद्दायानमंप्रस्थितेन ॥ तस्ताक्तद्दिं कौ प्रिक परं सन्दर्भयता समादाययता ससुक्तेणयता सम्प्रदर्भयता अनुक्तरायां यम्यक्षमोधी भूतात्गरीन यम्दर्शियतयं यमादापियतयं यसुत्ते-जयितयं यम्प्रदर्शियतयं। एवमात्मानं च न विपोति युद्धात्-ज्ञातया<sup>(१)</sup> च यमादापनया परं यमादापयति य सुसपुत्रो वा सुखदुदिता वा। दमाद्याच्य यम्बाः यन्नकोद्यो विवर्णिता भवन्ति॥

त्रय खलु भगवानायुक्तते स्थातये साधुकारमदात्। साधु साधु स्थाते। यस्तं वोधिसन्तान् मदासत्तानिमाः सङ्गकोटीर्वे।धयसि तेन हि स्थाते त्रन्यानपि स्रचातरान् सङ्गानाखास्त्रामि तान् स्टणु साधु स स्रष्ठु च मनसि खुद्द भाषियेऽद्दन्ते। साधुभगवित्रत्यायुक्तान् स्थात-र्भगवतः प्रत्यत्रोषीत्॥

भगवानेतदबीयत्। दह सुभृते त्राहुः कुखपुत्रो वा कुलदुहिता वा तथागतमहंनां मन्यक्षम्बुद्धं निमित्ततो मनिष करेति। यावन्ति खलु पुनः सुभृते निमित्तानि तावन्तः सङ्गः॥ तत् कस्य हेतोः। निमित्ततो हि सुभृते सङ्गः। इति हि सोऽती-तानागतप्रत्युत्पन्नानां बुद्धानां भगवतां ये स्वनास्त्रवा धर्मास्तानतु-मोदे। इत्यत्तमोद्यात्तमोदनामहमतं खुग्रस्तमुस्तमत्त्रत्रायां सम्यक्-सम्बोधौ परिणामयामीति परिणामयति। या खलु पुनः सुभृते धर्माणां धर्मता न साऽतीता वा त्रनागता वा प्रत्युत्पन्ना वा या नातीता नानागता न प्रत्युत्पन्ना सा द्यास्तिक्षीना या द्यास्तिक्षीना न सा प्रक्या परिणामयित् न निमित्तीकर्त्तुं नारमणीकर्त्तुं नापि सा दृष्टमुतमतविज्ञाता<sup>(१)</sup>॥

<sup>(</sup>१) बुद्धानुचाततया इति छ॰।

<sup>(</sup>२) द्रष्टम्तिविज्ञाता इति ग॰ द्रष्टम्तमनिस ज्ञाता इति न॰ घ॰।

सुरुतिराह । गम्भीरा भगवन् प्रकृतिर्धर्माणाम् (१) ॥ भगवानाह । विविक्तलात् सुरुते ॥ श्राह । प्रकृतिगम्भीरा भगवन् प्रश्लापारमिता ॥ भगवानाह । प्रकृतिविद्युद्धलात् सुरुते प्रकृतिविविक्तल

भगवानाच । प्रकृतिविष्युद्धलात् सुश्चते प्रकृतिविविक्रलात् (र) प्रकृतिगम्भीरा प्रकृतिपारिमता ॥

सुभ्रतिराह । प्रष्ठतिविविका भगवन् प्रज्ञापारमिता । नमस्कं-रोमि भगवन् प्रज्ञापारमिताये ॥

भगवानाह । सर्वधर्मा श्रिप स्थिते प्रष्ठतिविविकाः । या च स्थिते सर्वधर्माणां प्रष्ठतिविविकता सा प्रश्चापारिमता ॥ तत् कस्य हैतोः । तथा हि स्थिते श्रष्ठताः सर्वधर्मास्यागतेनाईता सम्यक्षम्बुद्धेनाभिसम्बुद्धाः ॥

च सुक्षतिराष्ट्रः। तसात्तर्षिभगवन् सर्वधर्माः त्रनभिसम्बुद्धास्त्रधा∸ गतेनार्षता सम्यक्सम्बुद्धेन ॥

भगवानाइ। तथाचि सुभूते प्रकृति न ते धर्माः किञ्चित्। याच प्रकृतिः साऽप्रकृतिः या चाप्रकृतिः सा प्रकृतिः सर्वधर्माणामे-कल्लचणलायदुतालचणलात्॥ तसात्तर्षि सुभूते सर्वधर्मा प्रन-भिसम्बुद्धास्तथागतेनार्हता सम्यक्यम्बुद्धेन॥ तत् कस्य हेतोः। न चि सुभूते दे धर्मप्रकृती एकेव हि सुभूते सर्वधर्माणां प्रकृतिः। याच सुभूते सर्वधर्माणां प्रकृतिः साऽप्रकृतिः या चाप्रकृतिः सा प्रकृतिः। एवसेताः सुभूते सर्व्धाः सङ्गकोद्यो विवर्षिता भवन्ति॥

<sup>(</sup>१) प्रक्रतिधन्मी इति च॰।.

<sup>(</sup>२) च • पुक्तके, प्रक्रतिविविक्तालादिति पाठो गास्ति।

सम्बत्तिहा गम्बीरा भगवन् प्रश्चापार्शिता ॥ भगवानाह । प्राकामगमीरतया सम्बते गमीरा प्रश्चापार-

सुरुतिराइ। दुरनुकोधा भगवन् प्रज्ञापार्यमता॥
भगवानाइ। तथा हि सुभूते न कश्चिद्भिसम्बुध्धते॥
श्वाद। श्रविनद्या भगवन् प्रज्ञापार्यमता॥
भगवानाइ। तथा हि सुभूते प्रज्ञापार्यमता न विज्ञेन ज्ञातसा
न विज्ञामनीधा॥

श्राष्ट्र । श्रक्ता भगवन् प्रश्चापार्मिता ॥ भगवानाष्ट्र । कारकातुपलन्धितः सुश्चते श्रक्तता प्रश्चापार्मिता ॥ श्राष्ट्र । तेन ष्टि भनवन् बोधिसत्वेन महासत्वेन प्रश्चापार्मितायां नाधद्यरितयं ॥

भगवानाइ। सचेत् सुरुते वोधिसको महासकः प्रशापारिमतायाद्यरन् न रूपे चरित चरित प्रशापारिमितासां। एवं सचेन्न
वेदनायां न संशायां न संस्कारेषु सचेन्न विश्वाने चरित चरित
प्रशापारिमितायां। सचेद्रूपमिनित्यमिति न चरित चरित प्रशापारिमितायां। एवं वेदनासंश्वासंस्काराः सचेदिशानमित्यमिति न
चति प्रशापारिमितायां। सचेद्रूपं सून्यमिति न चरित चरित प्रशापारिमितायां। एवं वेदनासंशासंस्काराः सचेदिशानं सून्यिमिति न
चरित चरित प्रशापारिमितायां। सचेद्रूपमप्रतिपूर्णं प्रतिपूर्णमिति न

<sup>(</sup>१) खाकाश्रमसीरा प्रचापार्यमता इति घ॰।

चरित परित प्रश्नापारिमतायां। या च इपक्षाप्रतिपूर्वता प्रति-पूर्वता वा न नद्रूपं। एवं वेदनासंश्वासंस्काराः सचेदिश्वानमप्रतिपूर्वं प्रतिपूर्विमिति न चरित चरित प्रश्नापारिमतायां। या च विश्वान-खाप्रतिपूर्वता प्रतिपूर्वता वा न तदिश्वानं। सचेदेवमिप न चरित चरित प्रश्नापारिमतायां॥

एवसुके द्रायुपान् सुश्वतिर्भगवन्तमेतद्वोचत्। द्राञ्चर्यं भगवन् यावद्यदेवं बोधिसन्तानां महासत्वानां समङ्गता चासङ्गता चास्याता॥

भगवाना । इपं समक्रममक्रमित सुभूते न चरति चरति
प्रज्ञापारमितायां । एवं वेदनामं द्वासंक्षासंक्षारा (१) विज्ञानं समक्रममक्रमिति सुभूते न चरति चरति प्रज्ञापारमितायां । चनुः (१)
समक्रममक्रमिति न चरति चरति प्रज्ञापारमितायां । एवं यावत्
मनः संस्पर्याता वेदना समक्राऽसक्रेति न चरति चरति प्रज्ञापारतायां । पृथिवीधातुः समक्रोऽसक्र इति न चरति परति प्रज्ञापारमितायां । याविद्यानधातुः समक्रोऽसक्र इति न चरति चरति
प्रज्ञापारमितायां । दानपारमिता समक्राऽसक्रेति न चरति
चरति प्रज्ञापारमितायां । एवं ग्रीखपारमिताचान्तिपारमितावीर्य्यपारमिताथां । एवं ग्रीखपारमिताचान्तिपारमितावीर्य्यपारमिताथां । एवं ग्रीखपारमिताचान्तिपारमितावीर्य्यपारमिताथां । एवं मत्रचित्रद्वोधिपचा धर्मा बखानि
विग्रापारमिताथां । एवं सत्रचित्रद्वोधिपचा धर्मा बखानि
विग्रापारमिताथां । प्रवेसत्रविक्ता बुद्धभ्मीः समक्रा

<sup>(</sup>१) रवं वेदनासंज्ञासंस्काराः सचेत् सुभूते इति ख॰ ग॰।

<sup>(</sup>२) एवं सचेत् सभूते बोधिसन्तो महासतः चन्न्रिति ग॰।

फसं समञ्जनमञ्जनिति न चरति चरति प्रज्ञापारिनतायां। एवं यद्यागामिफलमनागामिफलमईलं ययक्रमयक्रमिति न चरति चरति प्रज्ञापारमितायां । प्रत्येकबुद्धसं सयङ्गमसङ्गमिति न चरति परित प्रजापार्मितायां । बुद्धलं धमक्रममक्रमिति न परित परित प्रज्ञाप।रमितायां । सर्व्यज्ञतापि सुभ्रते सर्वज्ञाऽसङ्गेति न चरति चुरति प्रश्चापारिमतायां। एवं चरन् सुऋते बोधिमस्वा महासली न रूपे सङ्गञ्जनयति न वेदनायां न संज्ञायां न संस्कारेषु न विज्ञाने सङ्गञ्जनयति न चनुषि सङ्गञ्जनयति यावस्र मनः संखर्जजायां वेदमायां सङ्गञ्जनयति न प्रचिवीधातौ सङ्गञ्जन-वित यावन विज्ञानधातौ सङ्गञ्जनयति न दानपारमितायां सङ्ग-ञ्चनयति न भीसपारमितायां न चान्तिपारमितायां न वीर्यपारमि-तायां न ध्वानपारमितायां न प्रज्ञापारमितायां सङ्गञ्जनयति न बोधिपचेषु धक्केषु<sup>(९)</sup> न बखेषु न वैत्रारचेषु न प्रतिसंदित्। नाष्टा-दब्रखावेषिकेषु<sup>(१)</sup> बुद्धधर्योषु बङ्गञ्जनयति न त्रोतत्रापत्तिफले सङ्गद्धानयति न सहदागामिषात्ते नानागामिषात्ते नाईन्वे सङ्गद्धन-यति न प्रत्येकबुद्धले सङ्गञ्जनयति न बुद्धले सङ्गञ्जनयति नापि धर्मेश्वतायां सङ्गञ्जनयति ॥ तत् कस्य हेतोः । श्रमका श्रवहा श्रमुका त्रसमितकान्ता हि सुभूते सर्वेज्ञता ॥ एवं हि सुभूते सर्वेसक्स-मतिज्ञमाय बोधियन्वैर्भदायनै: प्रजापारमितायां चरितयं॥

<sup>(</sup>१) ख॰ ग॰ च॰ प्रकातेन धर्मी व्यति पाठी न दक्षते।

<sup>(</sup>२) बहादमावेबिकेखित घ॰ छ॰ घ॰।

स्थातिकार । साम्राध्ये भगवम् । सावद्वश्वीरोऽयं भगवम् धर्माः प्रमासारमिता नाम या देश्यमानापि न परिश्लीयते ऋदेश्यमानापि न परिश्लीयते देश्यमायापि न वर्ज्ञते ऋदेश्यमानापि न वर्ज्ञते ॥

एतमुक्ते भगवावायुक्तमं सुभूतिनेतद्वोक्त् । बाधु साधु सुभूते । एतमेतत् सुभूते एवमेतत् । तस्वापि नाम सुभूते तथानतोऽर्हन् सम्यक्षमुद्धो स्ववक्रीवं तिष्ठमाकाष्ट्य वर्षः भाषेत् नाकाष्ट्रस्य रिद्धभेषेत् सभाव्यमाणेऽपि वर्षे वैदाकाष्ट्रस्य परिद्यान-भंषेत्॥ तस्वापि नाम सुभूते माव्यपुद्धो भाव्यमाणेऽपि वर्षे बातुनीयते न सङ्क्षिद्यते सभाव्यमाणेऽपि वर्षे न प्रतिद्यते न सङ्क्षित्रस्ते एवसेन सुभूदते वा सर्वाणां धर्मता सा देखामानापि तावक्षेत्र सदेखामावापि तावक्षेत्॥

खितरः सुद्धितराव । तुष्वारकारको भगवन् बोधिवलो महाबन्नो यो मभीस्यां प्रश्चापारिक्षतायां चरन् प्रश्चापारिक्षतां भगवन् कं संबीदित कोत्सवते श्रव च नाम योगमापखते न च प्रत्युद्धावर्षतो । श्राकाशभावनेका भगवन् कहुत प्रश्चापारिक्षताभावना । नमस्कर्त-व्यासं भगवन् बोधिवला सहावता यैरवं सकाहः सञ्जद्धः ॥ तत् कव्य हेतोः । श्राकाशेन सार्द्धं म भगवन् सञ्जद्धकामः वः सनावां व्यतसः सद्धादं क्याति । महासन्नाहत्वद्धो भगवन् बोधिवलो महासनः सरो भगवन् बोधिवलो महासनः सरो भगवन् बोधिवलो महासनः सरो भगवन् बोधिवलो महासनः य श्राकाशसमानां सनानां श्रवी-धातुसमानां सनानां कृतमः सन्नाहं सन्नद्धुकामोऽनुत्तरां सन्यक्-सनोधिमिभिसमोद्धुकामः । श्राकाशं स भगवन् परिमोवयित-कामः श्राकाशं स भगवन् परिमोवयित-कामः श्राकाशं स भगवन् चत्र्वेषुकासः सद्धावीर्यपारिक्रा-

समाह्याप्तः स अगवन् योधियमा महासमः स माकात्रसमानां धर्मभावसमानां सवानां कृतयः समाचं समझते ॥

श्रव खनन्त्रमो भिनुर्थेन अगर्वासेना अलं प्रकार अगवना-नेतर्योषत् । नगस्तरोसि अगवन् प्रज्ञांपारनिताये । तथा दि अगवन् प्रज्ञापारमिता न कश्चिद्धर्यमुखाद्यति न कश्चिद्धर्यं निरोधयति ॥

श्रय खलु बको देवानाभित्र श्रायुक्तमां स्थातिकेतद्वीचत्। यः श्रार्थं स्थाते व प्रश्लापारमिताया मेन योगमापत्सते क व योग सापस्तते ॥

सुरुतिराइ । श्वाकामे स कौजिक योगमाधक्यते यः प्रज्ञा-पारमिनायां योगमापक्यते । श्रभक्कामे स कौजिक योगमापक्यते वः प्रज्ञापारमितायां प्रिचितवं योगमापत्तवं मंखते ॥

श्रथ चलु बको देवानामिन्द्रो भगवनामेतद्वी उत्। श्राह्माययत् भनवां चन्द्र कुलपुत्रस्य वा सुलदुष्टितुन्त्री रचावरपमुप्ति करोमि य दमां प्रह्मापारमितां भारयति॥

श्रम खलायुशान् सुश्वतिः श्रमं देवानामित्र्सेतद्वोश्वत् । स्मत्तुरश्चिः लं कौश्रिक तं धर्मः स्था धर्मसः स्यावर्षम् तिः करियसि ॥

अक श्राष्ट्र। नो दीदमार्थ सुभाते॥

सुश्वतिराह । एवं कौ जिन वचेदो धिवलो महासलो यथा-निर्दिष्टायां प्रज्ञापारमितायां स्थास्थित यैव तस्थ रचावरणगुप्ति-भैविस्थित स्था विरहितो भविस्थित प्रज्ञापारमितया स्रस्थकोऽस्था- वतारप्रेचिकोऽवतारगवेषिको मनुष्यासामनुष्यासावतारं॥ ऋषि च कौशिक श्राकाश्रस्य स रचावरणगुप्तिं संविधातयां मन्येत यो बोधि-सम्बद्ध महासलस्य रचावरणगुप्तिं संविधातयां मन्येत प्रज्ञापार-मितायास्वरतः॥ तत् किं मन्यसे कौशिक प्रतिबक्षस्वं प्रतिशुक्ताया रचावरणगुप्तिं संविधातुं॥

मक श्राह। महोतदार्थ सुभूते ॥

सुक्षतिराइ । एवमेव कौष्रिक बोधिसको महासलः प्रज्ञापारमितायां चरन् विहरन् प्रतिश्रुक्कोपमाः सर्वधर्मा इति परिजानात्यतस्व<sup>(१)</sup> तान् न मन्यते न समनुपन्नति न जानाति न सम्मानीते ते च धर्मा न विद्यक्ते न सन्दृश्यको न संविद्यक्ते नोपसभ्यको इति विहरति । सचेदेवं विहरति चरति प्रज्ञापार-मितायां।

त्रय खलु बुद्धानुभावेन ये निषा इसम द्यापाइसे लोकधाती वारों महाराजानः वर्षे च प्रका देवेन्द्राः वर्षे च महाब्रह्माणः (१) वहापतिस्य महाब्रह्मा ते वर्षे येन भगवां स्तेनोप वङ्गान्ताः । उप-वङ्गास्य भगवतः पादौ जिरवाऽभिवन्त्य भगवनः चिः प्रद्विणीकत्य एकान्तेऽतिष्ठन् । एकान्ते स्थितास्य ते महाराजानः वर्षे च प्रका देवेन्द्राः वर्षे च ब्रह्मायिका देवा महाब्रह्माणस्य वहापतिस्य महाब्रह्मा वृद्धानुभावेन बुद्धाधिष्ठानेन बुद्धस्त्रस्तं वमन्ताहरुक्ति स्म । एभि-

<sup>(</sup>१) परिजागाति स च इति ख॰ छ॰ च॰।

<sup>(</sup>२) महात्रसायः इति ख॰, महात्रासायाः इति ख॰, महात्रसाः इति च॰।

रेव नामिरिमिरेव परेरेमिरेवाचरैः सुभृतिनामधेवै (१) रेव भिनु-भिरियमेव प्रज्ञापारमितोपदिष्टा अवमेव प्रज्ञापारमितापरिवर्तः । तथापि बक्ता एव देवेन्द्राः परिष्ट्रच्यन्ति सा परिश्रव्यन्ति सा ॥ असिन्नेव प्रश्चिवीप्रदेशे द्यमेव प्रज्ञापारमिता भाविता मैचे योऽपि बोधिसन्तो मद्दासनोऽनुक्तरां सम्यक्समोधिमभिसम्बुध्यासिन्नेव पृथि-वीप्रदेशे एनामेव प्रज्ञापारमितास्थाविष्यते दति॥ ॥

श्रार्थाष्ट्रसाइस्निकायां प्रज्ञापारिमतायां विश्रद्धिपरिवर्त्तीः नामाष्टमः ॥ १८४ ॥

<sup>(</sup>१) मुमूतिनामधेयैरिति ग॰ च॰।

## चव स्तुतिपरिक्ती नाम नदमः ॥

त्रथ खलायुगान् सुश्वतिर्भनवन्तनेतद्वोचन्। प्रश्वापार्नितिति भगवन्तामधेवमाचमेतत्। तच नामेदिनिति नोपलभ्यते
वामस्वेव नामेत्युच्यते। घापि प्रश्वापारिमता न विद्यते नोपलभ्यते
यथैव नाम तथैव प्रश्वापारिमता चया प्रश्वापारिमता तथा नाम
धर्मद्वयमेतन्त्र विद्यते नोपलभ्यते॥ किं कारणं भगवन् मैचेयो बोधियत्त्वो महासलोऽनुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसनुष्य एभिरेव नामभिरेभिरेव पदैरेभिरेवाचरैरिसिन्नेव प्रथिवीप्रदेशे द्वमामेव प्रश्वापारमितां भाविष्यते॥

एवसुको भगवानायुग्नमं सुश्वितिमेतद्वोचत्। तथा चि सुश्वेते मेंचेयो बोधिसत्तो महासतो न इपं नित्यं नानित्यं न इपं बद्धं न सुक्तं त्रत्यम्ति इप्वित्विभिष्ठभोत्यते। एवं न वेदनां न संज्ञां न संक्षारान् न विज्ञानं (१) नित्यं नानित्यं न विज्ञानं बद्धं न सुक्तं त्रत्यम्ति वप्रद्धिनित्यभिष्ठभोत्यते॥ त्रनेन सुश्वेते कारणेन मैंचेयो बोधिसत्तो महासतो त्रत्तत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिष्मसुध्य एभि-रेव नामभिरेभिरेव पद्यञ्चनैरस्तित्वव प्रधिवीप्रदेशे इमामेव प्रज्ञापार्यमतां भाषियते॥

एवसुक्ते त्रायुक्षान् सुरुतिर्भगवन्तमेतद्वोत्तत्। परिश्रद्धा वतेयं भगवन् प्रज्ञापारमिता ॥

<sup>(</sup>१) एवं न वेदना न संज्ञा न संज्ञारा न विज्ञानसिति ख॰ च॰, एवं वेदना संज्ञा संज्ञारा न विज्ञानसिति छ॰।

भगवानाह । इपविद्यद्वितः स्थते परिद्यद्वा प्रश्चापार्थिता ।

एवं वेदनासंश्चासंस्कारा विश्वानविद्यद्वितः स्थते परिद्यद्वा प्रश्चाप्पार्थिता । इपानुत्पादानिरोधासङ्क्षेत्रान्यवदानविद्यद्वितः स्थले विराधासङ्क्षेत्रान्यवदानविद्यद्वितः स्थाते परिद्यद्वा प्रश्चापार्थिता ।

भावाश्चिद्वतः स्थाते परिद्यद्वा प्रश्चापार्थिता । इपिनद्वन्ते परिद्यद्वा प्रश्चापार्थिता । एवं वेदना
भावाश्चिद्वतः स्थाते परिद्यद्वा प्रश्चापार्थिता । एवं वेदना
भावाश्चिद्वतः स्थाते परिद्यद्वा प्रश्चापार्थिता । एवं वेदना
भावाश्चिद्वतः विश्वानविद्यवेषापरिद्यद्वत्या स्थाते परिद्यद्वा

प्रश्चापार्थिता । श्चाकाश्चरित्रत्वा स्थापार्थिता । स्थापार्थिता ।

स्थापार्थिता । श्चाकाश्चरित्रत्वा स्थापार्थिता ।

स्थापार्थिता । श्चाकाश्चरित्रत्वा । स्थीपन्नेपानुनेपर्यानुपन्नेपत्वा स्थिते परिद्यद्वा प्रश्चापार्थिता ।

स्थिते परिद्यद्वा प्रश्चापार्थिता ॥

एवसुनी श्रायुग्धान् स्वस्तिभंगवन्तभेतद्वी रत्। सुल्या कत साभारोषां भगवन् सुस्तप्तानां जुलदुहित्हणां च वेषामिनं अज्ञाणरिमता श्रीत्रावभाषमध्यागमिस्यति। श्रागेव य जद्ग्रहीस्रिक्ति धारिवियन्ति वाचित्यक्ति पर्यवास्त्रिन्ति प्रवर्त्तियस्ति देश्रविक्रान्यु-यदे च्यानसुदे च्यन्ति स्वाध्यास्त्रिन्ति न तेषां चजूरोगो भविस्ति न श्रोत्ररोमो न प्रायरोगो न जिञ्चारोगो न काखरोगो भविस्ति न धन्यावितता अविस्ति न ते विषमापरिहारेष कासं करिस्थन्ति वहनि चैषां देवतासहस्राणि पृष्ठतः पृष्ठतो श्रनु-

<sup>(</sup>१) आकाभ्रप्रति अनुत्काऽवचनीयप्रयाहार निवपत्रभावया इति ख॰ ङ॰ च॰।

मद्भानि भविष्यन्ति । श्रष्टमीं श्रत्दंशीं पश्चरशीष स धर्मभाषकः (१) सुकपुत्रो वा सुखदुहिता वा यश यश प्रश्नापारमितां भाषियते तथ तथ वज्जतरं पुष्धं प्रसविष्यति ॥

एवसुके भगवानायुग्रमां सुक्षतिमेतद्वीचत्। एवमेतत् सुक्षते एक्सेतत् । बह्ननि सुश्रते तस्य कुलपुत्रस्य वा कुलद्हित्यां देव-ताबर्खाणि पृष्ठतः पृष्ठतोऽनुबद्धानि भविव्यन्ति वक्कनि च देवता-सदस्राणि तत्रागमियानि । सर्व्याणि धर्मात्रवणार्थिकानि तानि च रचावरणगुप्तिं चेविधास्त्राना तस्य धर्मभाषकस्य इमां प्रज्ञापार-मितां भाषमापद्य॥ तत् कस्य हेतोः। यदेवमनुषासुरस्य दि सुभते खोकस्य प्रज्ञापार्यमता चतुत्तरं रत्नं ॥ चतोऽपि<sup>(१)</sup> सुभते कुखपुत्रो वा कुखद्दिता वा ततो निदानं वड्डतरं पुष्णं प्रसवियति॥ श्रपि तु खकु पुनः सुभूते वद्दवोऽनाराया भवियन्ति श्रसा गभीरायाः प्रजापारमिताचा खिख्यमानाचा उद्ग्रज्ञमानाया घार्य-मानाया वाच्यमानायाः पर्य्यवायमानायाः प्रवर्त्यमानाया छपहि-श्वमानाया उद्दिश्वमानाया खाधाय्यमानायाः<sup>(१)</sup> ॥ तत् कस्र हेतोः । तथा दि मुभृते वज्जप्रत्यर्थिकानि महारत्नानि भवन्ति॥ यथा मारस गुरतरप्रव्यर्थिकानि भवन्ति ऋतुत्तरसेदं मुस्रते महारवं श्रोकस्य यद्त प्रशापारमिता दिताय सुखाय प्रतिपन्ना स्रोकस्य सर्वधर्माणामनुत्पाद।यानिरोधायासङ्क्षेत्रायाविनात्रयोगेन प्रत्युप-

<sup>(</sup>१) सद्धमांभायकः इति छ॰ च॰।

<sup>(</sup>२) खता हीति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>३) खाध्याप्यमानाया इति ग॰।

खिता। न च मुक्षते प्रशापारिमता कश्चिद्धर्यमानीयते न कश्चिद्धर्यं परिग्रहाति॥ तत् कश्च हेतोः। तथा हि सुक्षते सर्वे ते धर्मा न संविद्यन्त नोपन्नश्चन्ते। चनुपन्नश्चितः सुक्षतेऽनुपन्निता प्रशापारिमता॥ चनुपन्नितिति सुक्षते द्रयं प्रशापारिमता तथा हि सुक्षते इपनिद्यलेपतया चनुपन्नित्रेयं प्रशापारिमता। एवं वेदनासंश्चासंस्कारा विशानिक्पलेपतथा सुक्षते चनुपन्नित्रेयं प्रशापारिमता॥ सचेदेवमपि सुक्षते बोधिन सन्तो महासलो न सञ्चानीते चरित प्रशापारिमतायां॥ सा खनु पुनरियं सुक्षते प्रशापारिमता न कश्चित् धर्मखाविष्ठका वा निवेशिका वा सन्दर्शिका वा निविश्विका वा सावाहिका वा निविश्विका वा॥

श्रय खबु संवक्तकानि देवपुत्रसङ्खाणि श्रन्तरीचे किसकिसा-प्रखेडितेन<sup>(९)</sup> पैखविचेपानकार्षुः दितीयं वतेदं धर्म्यवकवर्त्तनं अस्तू-दीपे प्रसाम इति चावौचन्॥

श्रय खबु भगवानायुश्वनां मुश्लतिं खविरमेतदवीचत् । नेदं मुश्लते दितीयं धर्मचकप्रवर्त्तनं नापि क्रखचिद्धमंख प्रवर्त्तनं (१) वा निवर्त्तनं वा । एविमयं मुश्लते (१) बोधियत्त्वस्य महामलस्य प्रश्लापाः रिमता ॥

<sup>(</sup>१) कि विकिताप्रस्पेडितेनेति ख॰ घ॰ ४०। किलाकि वाप्रस्पेडितेने नेति च॰।

<sup>(</sup>२) अप्रवर्त्तनमिति च॰।

<sup>(</sup>३) सा सुभूते इति ख॰ च॰।

एवसुके बायुकान् सुक्षितिर्भवनामेतस्वीचन् । सहापार्जितेवं भगवंदास्य बोधियनस्य महासमस्य ससासङ्गता सर्मक्षेषु बोऽसा-वनुत्तरां सस्यक्षमोधिमभिसमौद्धकामो न च कश्चिद्धकं मिसन-सुध्यते (१) धर्वचक्ष प्रवर्त्तिस्थिति न च कश्चिद्धकें कन्द्रभेषियति ॥ तत् कस्य हेतोः । न हि कश्चिद्धकीं य स्पत्रभविद्यति । तत् कश्च हेतोः । कश्चिक्तां क्षिद्धकीं प्रवर्त्तिध्यति (१) ॥ तत् कश्च हेतोः । कश्चिक्तां भिविद्यति हि भगवन् सर्वधकी नावि कश्चिद्धकीं निवर्त्तिष्यति ॥ तत् कश्च हेतोः । आश्चनिमित्तंत्तां हि भगवन् सर्वधकी नावि कश्चिद्धकीं निवर्त्तिष्यति ॥ तत् कश्च हेतोः । आश्चनिमित्तंत्तां हि भगवन् सर्वधकीः प्रकृतिविक्तिस्थात् सर्वधकीं गां।

एवसुने भगवानायुग्नमं सुम्हतिमेत्द्वोचत्। एवसेतत् सुम्हते एवसेतत्। न दि सुम्हते ग्रून्यता प्रवर्णते वा निवर्णते वा नामि सुम्हते ग्रानिमिणं प्रवर्णते वा निवर्णते वा नापि सुम्हते ग्रुपणि-दितं प्रवर्णते वा निवर्णते वा। था सुम्हते एकन्द्रेजना द्वयं का सर्वेश्वर्याणां देशना नैव च केनचिद्देशिता नापि केनचिष्णुता नामि केनचित्रातीक्तिता नापि केनचित्राणाव्यक्तता नावि केनचित्राचात्-कियते नापि केनचित्राणात्यक्तियते। नाप्यनमा अर्थदेशनया किव्यतिर्मिर्वती नापि परिनिर्ध्यायित नापि परिनिर्ध्यति। नाप्यनणा धर्मदेशनया किव्यद्विणीयः कतः॥

एवसुके श्रायुत्राम् सुक्षतिर्भगवक्तमेतदवीचत्। श्रमत्पार-

<sup>(</sup>१) चभिसम्भोत्यते इति घ॰।

<sup>(</sup>२) ख॰ ग॰ पुक्तकयोः कस्विदिति पाठी गास्ति।

मिनेयं भगवनाकाञ्चलायुवाहाच । श्रवमधमतापार्जितेयं भनवन् धर्मधर्मातुपसहितासुपादाय । विकापारिततेयं भगवत्रायुनास्याना-मुपादाय । ऋनवस्रचमार्मितेयं भनवन् वर्ञध्यीतुपस्रिता-श्रुपाराच । त्रप्रदेपारमितेषं भगवजनामाञ्चरीरतासूपादाय । त्रस्न-आवपारमितेयं भगवस्रागतिस्रगति<sup>(९)</sup> सुपादाय । सन्न<del>पारमि</del>-तेयं अगवन् सर्वधयाकिकस्पतासुपादाय । श्वनामपार्श्वितेयं अगस्त् क्रमानुपविधानासुपादाय । ऋगमनपारमितेयं भगवन् सर्मधर्या-गमनतासुपादाय । त्रवंदार्थपारमितेयं भमनन् सर्वभर्यायाद्यता-त्रवयपारमितेयं भगवत्रवयधर्मयोगतासुपादाय। चनुत्वत्तिपार्मितेयं भगवन् सर्व्यभ्रानिभनिर्दे त्तितासुपादायः। श्रकारकपार्मिनेशं भगवन् कारकात्त्रमस्थितासुपादाय। श्रमानकः (१) पारमितेयं भगवन् सर्वधर्षाषामनातातासुपादाय । ऋषंकान्तिपार-मितेचं भगवन् श्रुद्धापपत्तवसुपत्तिताञ्चपादाच । श्रविनयपारमितेशं भगवन् पूर्व्यान्तायरानाप्रत्युत्पन्नाचानुपन्नस्थिता<sup>(१)</sup> सुप्रादाय । सन्न-प्रतिश्रुत्काप्रतिभाषमरीचिमायापारिमतेयं भगवम् श्रनुत्पादविद्या-पनता<sup>(४)</sup> सुपादाय । ऋ<del>षद्क्षेत्रवारमितेयं भगवन् रागदेवमोदा-</del> समाक्तासुपादाय । प्रसाददानपार्मितेयं भगवसात्रयात्रपत्रश्चिता-मुपादाच । श्रनुखेपपारमितेयं भगवनाकात्रानुपखेपतासुपादाय<sub>ा</sub>

<sup>(</sup>१) श्वगतिवामिति ख॰ ४॰ च॰।

<sup>(</sup>२) चनानकायम्बद्धति ग्र॰।

<sup>(</sup>३) पूर्व्यान्तापरान्तप्रसुत्पद्गानुपचिस्तामिति ख॰ ध॰।

<sup>(8)</sup> बानुत्पादिवच्चपनतामिति ख॰ च॰।

त्रप्रपञ्चपारमितेयं भगवन् सर्वधर्षमननस्मतिक्रमतासुपादाय । त्रमननपारमितेषं भगवस्रनिस्ननतासुपादाय । त्रत्रस्थितपारमितेषं भगवन् धर्मधातुस्थितितासुपादायः। विरागपारमितेयं भगवन् सर्व्यधर्यवितयतासुपादायः। त्रससुत्वानपारमितेयं भगवन् सर्वधर्यः-निर्व्विकस्पतासुपादाय । ज्ञामापारमितेयं भगवन् सर्व्वधर्मानिमि÷ त्तानुपस्तिनासुपादाय । निर्देशिपारिमतेयं भगवन् गुलपारिमन तासुपादाय । निःक्षेत्रपार्मिनेयं भगवन् परिकल्पासत्तासुपादाय। निःखलपारमितेयं भगवन् भूतकोटितासुपादाय। प्रप्रमाखपारमि-तेयं भगवन् सर्वधर्षां ससुत्यानाससुत्यानता<sup>(१)</sup> सुपादाय । इयाननुगमपार्मितेयं<sup>(र)</sup> भगवन् सर्म्भर्यानभिनिवेत्रनतासुपादाय। श्रमिश्रपारमितेयं भगवन् सर्वधर्मासभोदनतासुपादाय। श्रपरा-म्हष्रपारमितेयं भगवन् सर्म्यत्रावकप्रत्येकबुद्धुश्वम्यस्पृष्ठपतासुपादाय । त्रविकक्पपार्मितेयं भगवन् विकक्पसमतासुपादाय। त्रप्रमेचपार-मितेयं भगवस्रप्रभाणधर्मतासुपादाय। यसङ्गणरमितेयं भगवन् सर्व्धर्मासङ्गतासुपादाय । श्रनिष्ठापारमितेयं भगवन् सर्व्धर्मा-संक्रततासुपादाय। दुख:पारमितेयं भगवत्राकात्रसमधर्भता<sup>(९)</sup> सुपा-मर्बधर्कानुपष्टितासुपादाय । दाय। श्रुन्यपारमितेयं भगवन त्रमात्मपार्मितेयं भगवम् सर्वेधर्मामभिनिवेत्रमतासुपादाय । त्रख-चणपारमितेयं भगवन् सर्वेधर्मानभिनिर्द्यनितासुपादाय । सर्वेशू-

<sup>(</sup>१) सर्वेधमासमुखानतामिति ख॰। सर्वेधमासमुखानवामिति ग॰।

<sup>(</sup>२) बन्तद्वशतुगमइति ग॰ घ॰।

<sup>(</sup>३) खाकाश्रसमतामिति ख॰ ड॰ च॰।

स्वतापारिमितेयं (१) भगवजनमापर्यम्तासुपादाय । स्वत्युपस्नानदिवोधिपचधर्षपारिमितेयं भगवंसेषामनुपखिनासुपादाय । स्व्यतानिमित्ताप्रिषिदितपारिमितेयं भगवन् जिविमोचसुसानुपसिनतासुपादाय । त्रष्टविमोचपारिमितेयं भगवन् प्रयमध्यानादीनामनुपद्यदाय । नवानुपूर्व्विद्यारपारिमितेयं भगवन् प्रयमध्यानादीनामनुपद्यस्वितासुपादाय । रहापारिमितेयं भगवन् दुःसादीनामनुपद्यक्षतासुपादाय । दशपारिमितेयं भगवन् दानादीनामनुपद्यक्षितासुपादाय । दशपारिमितेयं भगवन् दानादीनामनुपद्यक्षितासुपादाय । वसपारिमितेयं भगवन् दानादीनामनुपद्यक्षितासुपादाय । वसपारिमितेयं भगवन् दानादीनामनुपद्यक्षितापारिमितेयं भगवन् सर्वञ्जतामक्राप्रतिचातिता(१) सुपादाय । प्रतिसंवित्पारमितेयं भगवन् सर्वञ्जतामक्राप्रतिचातिता(१) सुपादाय । सर्वनुद्धधर्मविकिकपारिमितेयं भगवन् सर्वधर्मावित्यासुपादाय । सर्वनुद्धधर्मविकिकपारिमितेयं भगवन् सर्वधर्मावित्यासुपादाय । सर्वश्रुपारिमितेयं भगवन् सर्वधर्मास्त्रभावतासुपादाय । सर्वश्रुपानतासुपादायिति ॥

त्रार्थाष्ट्रसाइस्तिकायां प्रज्ञापारमितायां स्तृतिपरिवर्ते। नाम नवमः ॥ १९२ ॥

<sup>(</sup>१) सर्वेश्र्चपारमितेयमिति छः।

<sup>(</sup>२) श्रुन्यानिमित्ताप्रशिक्तिपारमितेयमिति ख॰ ग॰।

<sup>(</sup>३) ष्रत्यन्तानवजीनिपत्ततामिति च ।

<sup>(</sup>४) सर्वेद्यश्वानासङ्गाप्रतिघातितामिति छ॰। सर्वेद्यश्वानासङ्गताप्रति-घातितामिति व॰।

## श्रव धारणगुणपरिकीर्श्तनपरिवर्त्ती नाम दश्रमः।

श्रय खडु प्रकस्य देवानामिन्द्रस्तैतदस्रत् । पूर्व्याजनस्ताधि-कारासी कुलपुत्राः कुलदुदितरस भिक्यिना वज्जनुद्वावरोपित-बुज्रसम्बाः कखावमित्रपरियदीतास् भविस्ति येदामियं प्रदा-पारमिता श्रोकावमासमणागमिखति। कः पुनर्खादी च एना-मेव मभीरां प्रज्ञापारमितासुर्ग्धश्रीयनि धार्ययमि वाच-विश्वनिः पर्यवास्यन्ति प्रवर्त्तयियनित देवयियनप्पदेस्यन्धुदेस्यनित खांधास्त्रिता उद्ग्रह्म भारिक्ता वाचिक्ता पर्कवाच प्रवर्त्त देश्वविलोपदिश्लोदिश्व साधाय तथलाय त्रिविधनो तथलास प्रतिपास्यकी तथावाय योगमापास्यकी न ते चवरमाचनेष वुजनमृखेन ममनागता भविकाना वज्जबुद्धपर्युपासितासे खुनपुत्ताः खुनदुचि-तरस भविकाना परिष्टाः परिप्रजीवतास ते बुद्धा भगवानी भविष्यन्ति । बुखपुर्वः बुखदुद्दिव्यभिष्यैनामेव प्रजापारमिकां भुता(१) चेयं पौर्क्काणामपि<sup>(१)</sup> तथागतानामईतां सम्यक्षम्बुद्धाना-मन्तिकाद्य एनां प्रज्ञापारिमतामेतर्द्धाप श्रोव्यन्ति । श्रुलाचोद्-ग्रहीक्यन्ति धारयिव्यन्ति वाचिव्यन्ति पर्य्यवास्यन्ति प्रवर्त्तिविव्यन्ति देश्रयिथम्युपदेन्धम्युदेन्धम्नि खाधास्मनि तथनाय शिचिथमे तचलाच प्रतिपत्स्यन्ते तचलाच योगमापत्स्यन्ते ॥ वज्जबुद्धावरोपित-

<sup>. (</sup>१) मुस्तित छ॰।

<sup>(</sup>२) पूर्वकाबामिति च॰।

बुज्ञसमूबाको बुज्ञपुत्राः बुज्ञदुहितरस्य वेदितस्यः य एतस्यामेव गभीरायां प्रज्ञापारमितायां भाष्यमाणायां देखमानायासुपदिस्य-मानायासुद्दिस्यमानायां खाध्याय्यमानायां नावलेखन्ते न संस्थाने न विषत्यन्ति न विषादमापत्यन्ते न विष्ठीकरिक्यन्ति मानसं न भग्नपृष्ठीकरिक्यन्ति नोक्षसिक्यन्ति न सन्त्रसिक्यन्ति न सन्त्रासमा-पत्यन्ते॥

श्रथ खस्तायुसान् श्रारिपुत्तः श्रकस्य देवानामिन्द्रस्य रममेवं स्पश्चेतसेव चेतःपरिवितर्कमाश्राय भगवन्तमेतद्वेष्यत् । यो भगवन्तिचेव गस्पीरायां प्रशापारिमतायां भास्यमाणायां देश्यमानायां कुलपुत्तो वा कुलदुष्टिता वाऽभिश्रद्धद्धन्वकस्ययन्तिस्थमानायां कुलपुत्तो वा कुलदुष्टिता वाऽभिश्रद्धद्धन्वकस्ययन्तिसुत्त्य प्रसन्नचित्तो वेष्यय पित्तसुत्त्याद्य एनां प्रशापार-मिता(१) सुद्व दीस्यति धारियस्यति वाचियस्यति पर्य्यवास्यति प्रवर्त्त-विस्थति देश्रयिस्यत्यपुदेच्यत्युद्देच्यति स्वाध्यास्यति तथसाय श्रिषि-स्थते तथसाय योगमापस्थते यथाऽविनि-वर्त्तनीयो वोधिसन्तो मदासलस्यया सधारियतस्यः॥ तस्कस्य देताः। गस्पीरा भगवन्त्रियं प्रशापारिमता न दि भगवन् परीत्तकुत्रस्य-मूखेनापरिष्ट्रच्चकजातीयेनाश्रुवा बुद्धानां भगवतां समुस्वीभावतः पूर्वमचरितवता दद्दैवेयमेवं गस्पीरा प्रशापारिमता श्रिकोतं स्थापारिमता प्रशिकोतं स्थापारिमता श्रिकोतं संस्थने

<sup>(</sup>१) गम्भीरां प्रचापारमितामिति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>२) एनरिधमुचैनामिति ग॰ च॰।

पूर्वामतोऽपि भगवंकीः बुखपुत्तैः बुखदुहिहिभिश्चेयं गम्मीरा प्रज्ञापारमिता भाष्यमाणा प्रतिचिप्ता॥ तत्क्षः हेतोः। यथाऽपि नाम परीलात् बुज्रसमूखानां न हि भगवस्वरितविद्धः पूर्वान्ततः दयं मम्मीरा
प्रज्ञापारमिता जन्या अधिमेत्नुं। येऽपि च प्रतिचिध्यन्येनां गम्मीरां
प्रज्ञापारमितां भाष्यमाणान्नेऽप्येवं वेदितयाः॥ पूर्वान्ततोऽप्येमिरियं
गम्मीरा प्रज्ञापारमिता भाष्यमाणा प्रतिचिप्ता। तथाद्येषामस्य
गम्मीरायां प्रज्ञापारमितायां भाष्यमाणायां नास्ति स्रङ्का नास्ति
चाल्मिर्नाख क्षिणिस्ति स्कन्दो नास्ति वीर्थं नास्त्यमादो (१) नास्त्वधिस्तिन्तिं चैभिः पूर्वं बुद्धा भगवन्तो बुद्धस्रावका वा परिष्ठद्या न
च परिष्रश्रीद्यता दृति॥

त्रय खलु त्रको देवानामिन्द त्रायुग्नमं ज्ञारिपुत्रमेतद्वे। पत्।
गभीरा त्रार्थ ज्ञारिपुत्र प्रज्ञापारमिता। किमनास्यां स्वासद्यां
गभीरायां प्रज्ञापारमितासां भाष्यमालायां पूर्णमपरितावी ने। धिसत्तो महासत्तो नाधिमुख्येत॥

श्रय सन् श्रको देवानाशिन्द्रो भगवनासेतदवेश्यत् । नमस्क-रेशिन भगवन् प्रश्रापारमिताये । सर्व्यश्रश्रामस्य व भगवश्रमस्कारं करोति सः प्रशापारमिताये नसस्कारं करोति ॥

भगवानाइ। एवसेन की भिक्तेनसेतत्। सर्व्यक्तज्ञानस्य स की शिक नमस्कारं करोति यः प्रज्ञापारमिताये नमस्कारं करोति॥ तस्कस्य हेतोः। त्रातो निर्जाता दि कौ भिक बुद्धानां भगवतां

<sup>(</sup>१) गास्यप्रसाद इति छ॰।

बर्चेश्वता वर्षेशशाविकाता (१) च युवः प्रश्नापारितता प्रभावते ॥ एवमच्यां प्रश्नापारितताया परितयं एवमच्यां प्रश्नापारिततावां च्यातच्यं एवमच्यां प्रश्नापारिततायां प्रतिपत्तयं एवमच्यां प्रश्नापार-मितावां योगमापत्तवं॥

त्रय खबु बको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्वेष्मत्। कर्षं भगवन् प्रज्ञापारमिताषां चरम् वेधिसत्तो महासतः प्रज्ञापार-मितायां खितो भवति। कथं प्रज्ञापारमितायाञ्चरम् प्रज्ञापार-मितायां योगमापद्यते॥

एवसुको भगवान् प्रकं देवानामिन्द्रसेतद्ये प्रम् । साधु साधु कौ शिक । साधु खलु पुनस्तं कौ शिक । बस्तं तथागतमईकां सम्यक्-सम्बुद्धसेनमधें परिप्रष्टश्चं परिप्रश्नीकर्त्तस्यं मन्सचे । रदमपि ते कौ शिक बुद्धानुभावेन प्रतिभागसृत्पकं । रह कौ शिक बो धिसत्तो महासलः प्रश्चापारमितायां चरन् रूपे न तिष्ठति रूपमिति न तिष्ठति यतः कौ शिक बो धिसत्तो महासलो रूपे न तिष्ठति स्पर्मिति न तिष्ठति एवं रूपे । योगमापद्यते । एवं वेदनायां संज्ञायां संस्कारेषु विज्ञाने न तिष्ठति विज्ञानमिति न तिष्ठति यतः कौ शिक महासलो विज्ञाने न तिष्ठति विज्ञानमिति न तिष्ठति एवं विज्ञाने योगमापद्यते । रूपमिति कौ शिक न योजयित यतः कौ शिक रूपमिति न योजयित एवं रूपिमिति न

<sup>(</sup>१) सर्वेज्ञतानिजाता इति घ॰।

<sup>(</sup>२) एवं बोधिसत्त्वो मञ्चासत्वो रूपे इति घ॰।

तिइति । एवं वेदनाधंज्ञामंस्कारा विज्ञानमिति कौजिक न योजवित यतः कौजिक विज्ञानमिति न योजयित एवं विज्ञानमिति न तिइति । एवं प्रज्ञारारमितायां स्थितो भवत्येवं योगमापद्यते ॥

त्रय खन्यायुद्धान् ज्ञारियुच्चो भगवन्तमेतद्देवाचत्। गस्थीरा भगवन् प्रञ्चापारमिता । दुरवगाद्या भगवन् प्रञ्चापारमिता । दुदर्-यद्या भगवन् प्रञ्चापारमिता । त्रप्रमाणा भगवन् प्रञ्चापारमिता ॥

भगवागार । एवमेतच्हारिपुन्नेवमेतत् । इपं गभीरिमिति न्नारिपुन्न न तिष्ठति यतः न्नारिपुन्न इपं गभीरिमिति न तिष्ठति एवं इपे योगमापद्यते । एवं वेदनासंन्नासंस्कारा विद्यानं न्नारि-पुन्न गभीरिमिति न तिष्ठति यतः न्नारिपुन्न विद्यानं गभीरिमिति न तिष्ठति एवं विद्वाने योगमापद्यते । इपं न्नारिपुन्न गभीरिमिति न वोगमापद्यते यतः न्नारिपुन्न इपं गभीरिमिति न योगमापद्यते एवं वेदनासंन्नासंस्कारा विद्यानं न्नारिपुन्न गभीरिमिति न वोगमापद्यते यतः न्नारिपुन्न विद्यानं नभीरिमिति न योगमापद्यते यतः न्नारिपुन्न विद्यानं गभीरिमिति न योगमापद्यते एवं विद्यानं गभीरिमिति न तिष्ठति ॥

एवसुके त्रायुक्ताम् शारिपुक्ता भगवन्तमेतद्वीचत् । गश्मीरा भगवम् प्रज्ञापारमिताऽविनिवर्त्तनीयस्य व्याक्ततस्य बोधियत्तस्य महासलस्य पुरतो भाषितस्या॥ तत्कस्य हेतोः । स हि भगवन् न काञ्जिस्यति न विचिकित्सियति न धन्यायिस्यति न विव-दिस्यति॥

श्रय खबु शको देवानामिन्द्र श्रायुग्नमं शारिपुश्रमेतदवोषत् ।

यचेत् पुनरार्थं प्रारिपुत्र श्रवास्त्रस्य बोधियत्त्रस्य महासत्तस्य पुरत द्यं प्रश्चापारमिता भाष्येत को दोषो भवेत्॥

एवसुके श्रायुकान् शारिएकः अकं देवानामिन्द्रमेतद्वीचत् । दूरतः च कौन्निक बोधियन्त्रो महासल श्रागतो वेदितवाः चिरवा-नसम्प्रस्थितः परिपक्तसुत्रसमूसः स कौन्निक बोधिसत्त्वो सरामलो वेदितचः योऽचाकत समां प्रज्ञापारमितां खच्यते दर्भनाय वन्दनाय पर्युपासनाय अवणाय अना च नोक्रसियति न सन्त्रसियति न बकाबमापत्यते । न चेदानीमधौ चिरेण व्याकरणं प्रतिसम्यते-**्रनु**त्तराचाः सम्यक्सम्बोधेः त्रासम्बन्धः याकरणं वेदितयं। म बोधिसको महासलः नैकं वा दौ वा चीन् वा तथागतानईतः यम्यक्यम्बद्धानतिक्रमिचिति ततो व्याकरणं प्रतिक्रपातेऽनुक्तरायां सम्बक्सम्बोधौ । ऋषि नु तानारागचिकाति श्रारागिवता तांस-चागतागर्छतः सम्यक्समुद्धास विरागयिखति<sup>(१)</sup> तचागतदर्शनञ्च याकरणेनावन्ध्यं करिष्यति तथागतदर्भनाच तते। याकर्णं प्रतिख-खतेऽतुत्तरायां धम्यक्षंमोधौ । यावच याकरणं प्रतिकाखतेऽनु-त्तरायां सम्यक्षमोधौ तावद्यन्थां करिखति तथागतदर्भनवन्दन-पर्युपासनीपस्त्रानं यावसानुत्तरां सम्बन्धमोधिमभिसमुद्ध रति ॥

श्रथ खन्नायुग्नान् शारिपुत्रो भगवन्तमेतद्वोचत् । दूरतः स भगवन् बोधियन्तो महासल श्रागतो भविष्यति चिरयानसम्प्रस्तितः परिपक्षकुग्रसमूखो हि भगवन् स बोधियन्तो महासलो वेदितयः

<sup>(</sup>१) सन्यक्समुद्धान् विरागियव्यतीति ग॰ च॰।

य इसां गभीरां प्रश्वापारिसतां खख्यते दर्भनाय वन्दनाय पर्यु-पासनाय अवणाय । कः पुनर्व्वादोऽन यः अला चोड्यडीव्यति धारियंव्यति वाचिव्यति पर्य्यवास्थन्ति प्रवर्त्तयिव्यति देशव्यित्यप-देख्यत्यद्देख्यति साधास्यति॥

श्रय खलु भगवानायुमनं श्रारिपुत्तनेतद्वोचत्। एवनेत-स्हारिपुक्रैवनेतत्। दूरतः स श्रारिपुत्त बोधिसन्तो महासन्त श्रा-गतो वेदितयः चिरवानसम्प्रस्थितः परिपक्त गुत्रसमूको हि स श्रारिपुत्त बोधिसन्तो महासन्तो भविष्यति य दमां गन्धीरां प्रज्ञा-पारिमतां सप्यते दर्शनाय वन्द्रनाय पर्युपासनाय श्रवणाय । कः पुनर्ष्यादोऽच यः श्रुवा चोद्यदीस्थिति धारिष्यवित वाचिय्यति पर्य्यवास्थित प्रवर्त्तयिस्थित देशियस्थत्युपदेस्थात्युदेस्थति स्वाध्या-स्वति ॥

श्रय खन्नायुगान् शारिपुत्तो सगवन्तसेतद्वोचत् । प्रतिभाति
से भगवन् प्रतिभाति से सुगत श्रीपम्योदाइरणं। तद्ययापि नाम
भगवन् ष्योऽयं बोधिमत्त्वयानिकः कुलपुत्तो वा कुलदुहिता वा
खन्नान्तरगतोऽपि बोधिमण्डे निषीदेत् वेदितव्यसेतद्भगवन्त्रयं
बोधिमत्तो महासल श्रासन्नोऽनुत्तराथाः सम्यक्षम्बोधेरभिमम्बोधा
थेति । एवसेव भगवन् यः कुलपुत्तो वा कुलदुहिता वा दमां
गन्भीरां प्रशापारमितां खण्यते दर्शनाथ वन्दनाथ पर्युपासनाथ
श्रवणाय । कः पुनर्वादः(१) श्रुला चोद्यदीतुं धारियतुं वाचियतुं

<sup>(</sup>१) कः प्रनव्यादाऽच य इति च॰।

पर्य्वाप्तुं प्रवर्शियतं देश्रयितं उपदेष्टुं उद्देष्टुं स्वाध्वापनाय । वेदितव्यमेतद्भगवन् दूरतोऽयं बोधियसवानिकः पुर्गस प्रामत-खिरवानसम्प्रस्तित त्रासन्त्रोऽयं बोधिमत्त्रयानिकः पुद्रस्रो व्याकर-षस्य । व्याकरिकान्येमं बुद्धा भगवना वोधियनं महासलमनुत्तरा-याः सम्यक्षमोधेर्भिसमोधायेति ॥ विरयानसम्प्रव्यतः परिपक्कः प्रसमुखो हि स बोधिसलो महासबो वेदितछः यस्ट्रेंयं क्यारा प्रज्ञापारमितोपपत्यतेऽन्तशः त्रवषाचापि । कः पुनर्व्वादोऽच भगवन् यः कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा एनां गसीरां प्रश्वापारमितासुर्-यदीखित धार्थिखित वाचियित पर्ववाद्यति प्रवर्त्तियवित देशयियायुपदेच्यायुद्देच्यति खात्या खंति ॥ तत्कस्य हेतोः । अयस्वेन हि भगवन् धर्मायसम्बर्धनर्भनीयैः सलाः कर्मापचयैरविरहितालेषां भ्र<del>यस्ते</del>नास्त्रां गक्षीरायां प्रज्ञापारमितायां चित्तानि प्रतिकृ<del>दाा</del>नि भविव्यन्ति विक्तानि परिवेद्यविक्यन्ति । न द्वानुपवितवुक्कमूकाः मलाः प्रयां भ्रयस्थेन भ्रतकोयां प्रस्कन्दिना प्रशीदिना॥ उपवित-कुत्रसमूचाः खनु पुनस्ते भगवन् स्रपत्तितकुत्रसमूखाः कुषपुत्राः कुसर्हितरस् वेदितयाः येषामर्खा भूतकोयां चिन्नं प्रस्तन्हति प्रमीद्ति । तद्यथापि नाम भगवन् पुरुषो योजनमतैकादटवीका-न्ताराद्दियोजनश्रतिकादा वियोजनश्रतिकादा वतुर्याजनश्रतिकादा पञ्चथोजमञ्जतिकादा दशकाजनञ्जतिकादाऽट्वीकाकारानिष्कासेत्। य निष्कुम्य प्रमोत् पूर्य्यनिमित्तानि मोपासकाम् वा पराप्रपासकाम् वा सीमा वा श्वारामसम्बदो वा वनसम्बदो वा ततोऽन्यानि वा विभिन्नानि वैविधिनीकीमो वा नगरं वा निगमा वा सूचित

तस्य तानि पूर्व्यनिमित्तानि दृष्ट्वैतं भवति। यथेमानि पूर्व्यनिमित्तानि दृश्यने तथा श्रायको से ग्रामो वा नगरं वा निगमो वा दिति। य श्रायायप्राप्ता भवति नास्य भ्रयसोरमनिषकारो भवति। एवसेव भगवन् यस्य बोधियत्तस्य महायतस्येयं गश्चीरा प्रश्चापामितोपवर्णते वेदितस्यन्तेन भगवस्रभायस्रोऽस्म्यनुत्तरायाः सम्यक्यमोधेर्न चिरेष स्थाकरणं प्रतिस्रस्येऽनुत्तरायाः सम्यक्यमोधेरिति। नापि तेनोत्तस्यां न सन्त्रितस्यं न भेतस्यं श्राव कश्चसेर्व्यां प्रत्येकबुद्धभ्रसेर्वा॥ तत्कस्य हेतोः। तथा द्यस्येमानि पूर्व्यनिमित्तानि सन्दृष्यन्ते यदुतेमाङ्गभीरां प्रश्चापारमितां सभते दर्भनाय वन्द्रनाय पर्युपायनाय श्रवणाय॥

एवसुक्ते भगवानायुग्नमां श्वारिपुत्तमेतद्वोचत्। एवमेतच्छारि-पुचैवमेतत्। प्रतिभातु ते श्वारिपुत्त पुनरखेतत् खानं। यथाऽपि नामैतद्बुद्धानुभावेन खाइरिष खाइरिखिष च॥

एवसुको आयुगान् शारिपुक्तो भगवन्तमेतद्वी चत्। तद्यथाऽपि नाम भगवित्तद कश्चिदेव पुरुषो मद्दाधमुद्दं द्रष्टुकामो भवेत् स गच्छेत् मद्दासमुद्दं दर्शनाय। यथा यथा च स गच्छेनाद्दासमुद्दं दर्शनाय तथा तथा स चेत् पश्चेत् साम्बं वा सम्बनिमिक्तं वा पर्व्यतम्बा पर्व्यतनिमिक्तं वा तेनैवं वेदितव्यं दूरे ताविदतो मद्दास-सुद्र दित । स चेत् न भूयः पश्चेत् साम्बं वा साम्बनिमिक्तं वा पर्व्यतं वा पर्व्यतनिमिक्तं वा तेनैवं वेदितव्यमभ्यासम्ब दतो मद्दाससुद्र दित ॥ तत् कस्य हेतोः । अनुपूर्व्यनिको दि मद्दाससुद्रो न मद्दास-सुद्रस्थाभ्यकारे कश्चित् साम्बो वा सम्बनिमिक्तं वा पर्व्यती वा पर्न्नतनिभिन्नं वैति । किञ्चापि य न नदायसुद्रं याचात् प्रकति चकुवा अध्य पुनः व निष्ठां गच्छति अभ्यावयोऽस्मि अदायसुद्रस्य नेतो अर्थो हूरे महासबुद्र इति । एवमेव भगवन् बोधियस्वेन महासवेनेमां गस्थीरां प्रज्ञापारमितां इटस्तता वेदितयं। किञ्चाप्यप्रं तैसाचागतैरईद्भिः सम्यक्समुद्धैर्न समुखं व्याष्ठतोऽच च पुनरभास-स्रोऽस्म्यनुत्तराबाः यम्यक्षम्बोधेर्याकरणश्च<sup>(१)</sup>॥ तत् कथा हेतोः । तथा द्वोनां नभीरां प्रजापारमितां क्रमते दर्पनाय वन्दनाय पर्युपास-नाय अवकाचेति । तद्यचापि नाम भगवन् वसमी प्रत्युपिखते भीर्षपर्यपद्मात्रोषु नानायचेषु नानापत्तवाः प्रादुर्भवन्ति। पत्तवेषु प्रादुर्ऋतेव्यासमगरका भवनि जामृदीपका मनुष्यासानि पूर्व-निमित्तानि वनेषु दृष्ट्वा न चिरादनपुष्पाणि च पाखानि च प्रादु-र्भविष्यन्ति । तत् कस्य हेतोः । तदा दीमानि पूर्वनिमित्तानि क्रिकेषु दृश्यन्त इति ॥ एवमेव भगवन् यदा बोधिसची महासलो सभते इमां गम्भीरां प्रज्ञापारमितां दर्शनाय वम्द्रनाय पर्श्वपाय-नाच श्रवणाय उपवर्त्तते तखेयं गम्भीरा प्रज्ञापार्तमता तदा परिपक्ष-कुत्रकः य बोधियन्त्रो महायलो वेदितयस्त्रेगैव पूर्व्यकेन कुत्रक-मुखेनोपनामितेयं तसी गमारा प्रजापारमिता। तत्र या देवताः 'पूर्वबुद्धदर्शिन्यकाः प्रसुदिता भवन्ति प्रीतिसीमनखजाताः पौर्वका-षामपि बोधियत्वानां महामलानामिमान्येव पूर्वनिमित्रान्यसूवम्-नुत्तरायाः सम्यक्सम्बोधेर्थाकरणाय न चिरेण वतायं बोधिसत्तो व्याक्ररणं प्रतिस्रक्षतेऽतुत्तराचाः सम्यक्सनोधेरिति॥

<sup>(</sup>१) खाकर अधेतीति ग॰।

तश्वापि नाम भगवन् स्ती गुर्मिषी गुरुगंभी तस्या बदा कावो वेष्टते श्रधिमानं वा कायक्रमयो जायते न च या फंक-मणत्रीला भवति श्रव्याद्यारा च भवति श्रव्याद्यानिष्ट्रा च भवति श्रव्याद्यानिष्ट्रा च भवति श्रव्याद्याना च भवति वेदनावद्यता च भवति श्रव्याद्यामा च भवति वेदनावद्यता च भवति कन्द्रन्ती च वद्यतं विदर्शत न च संवासत्रीला भवति पौर्म्यकेषायोनिश्रोमनिषकरेषायेवितेन निषेवितेन भावितेन वद्य-सीक्षतेनेमामेवंद्यपं कायेन वेदनां प्रत्यनुभवामीति तदा वेदित-व्यमिदं भगवन् ययाऽस्थाः पूर्व्यनिमित्तानि सम्बुख्यन्ते तथा न चिरेष वतेयं स्त्री प्रसोद्यते दति । एवमेव भगवन् यदा बोधि-सनस्य महासलस्थेयं (१) गभीरा प्रज्ञापारिमतोपवर्त्तते दर्शनाय वन्द्र-नाय पर्युपासनाय श्रवणाय श्रद्धत्यतेनां रमते चित्तमस्यां प्रज्ञापारिमतायामिर्यकतया श्रवणाय श्रद्धत्यते तदा (१) वेदितव्यमिदं भगवस्य चिरेष वतायं बोधिसन्तो महासलो व्याकरणं प्रतिस्वस्थतेऽतृत्तरायाः सम्यक्षसमोधेरिति ॥

एवसुको भगवानायुमन्तं ज्ञारिपुत्रसेतदवोचत् । साधु साधु ज्ञारिपुत्र । इदमपि ते णारिपुत्र बुद्धानुभावेन प्रतिभाति ॥

त्रथ खन्नायुद्धान् सुम्रुतिर्भगवन्तमेतदवोत्तत् । त्रासुर्थे भगवन् यावत्<sup>(४)</sup> सुपरिग्रहीताञ्च सुपरीत्ताञ्च सुपरीन्दितास्रेमे बोधिसत्ता महासत्तासाचागतेनार्हता सम्यक्सम्बुद्धेन ॥

<sup>(</sup>१) मञ्चासत्वस्य परिपञ्जकुण्यम् वस्य यथा यथेयं इति ग॰ च॰।

<sup>(</sup>२) अधिकतया क्रन्दिकतयेति ग॰।

<sup>(</sup>३) तथा तथा इति म॰।

<sup>(</sup>४) यावद्यदिति ख॰ घ॰ घ॰।

भगवानाइ। तथा हि ते सुभूते बोधियत्वा महासता वज्जन-हिताय प्रतिपद्मा वज्जनसुखाय खोकानुक्रमाये महतो जनका-यखार्थाय हिताय सुखाय देवानाझ मनुख्यानाञ्चानुक्रमका श्रमुक्रमा सुपादायानुक्तरां सम्यक्षमोधिमभिसमोडुकामाः श्रमुक्तरां सम्यक्-सम्बोधिमभिसमुध्यानुक्तरं धस्में देशयितुकामाः॥

सुश्वतिराह । इह भगवन् बोधिसत्त्वस्य हासत्वस्य प्रज्ञापारिमता-चाच्चरतः कथं प्रज्ञापारिमताभावना परिपूरिं गच्छिति ॥

भगवानाइ। यदि सुभते बोधिसको महासकः प्रज्ञापारिमतायाचरन् न रूपस्य वृद्धिं समनुप्रस्रति चरित प्रज्ञापारियतायां। एवं न
देवानाया न संज्ञाया न संस्काराणां न विज्ञानस्य वृद्धिं समनुप्रस्रति चरित प्रज्ञापारिमतायां। न रूपस्य परिदाणिं समनुप्रस्रति
चरित प्रज्ञापारिमतायां। एवं न वेदनाया न संज्ञाया न संस्काराणां न विज्ञानस्य परिहाणिं समनुप्रस्रति चरित प्रज्ञापारिमतायां।
धन्दीं न समनुप्रस्रति चरित प्रज्ञापारिमतायाम्। अधन्तिमित्ति न
समनुप्रस्रति चरित प्रज्ञापारिमतायाम्। अधन्तिमिताः
भावना परिपूरिं गच्छिति॥

सुश्वतिराष्ट्र। श्रविनयमिदं भगवन् देखते ॥

भगवानाइ। इपं इि सुभ्रतेऽचिन्धं। एवं वेदनासंज्ञा-संस्कारा विज्ञानं हि सुभ्रतेऽचिन्धं। इपमचिन्धमित्यपि सुभ्रते न सञ्चानीते चरति प्रज्ञापारमितायां। एवं वेदनासंज्ञासंस्कारा विज्ञानमचिन्धमित्यपि सुभ्रते न सञ्चानीते चरति प्रज्ञापारमि-तायां॥ श्रच स्वलाबुद्धान् प्रारिपुको भगवन्तनेतद्वोचत् । कोऽच भगवन्त्रिभोद्यच्यिति एवंगभीरायां प्रज्ञापारमितायां ॥

भगवानार । यः प्रारिपुत्त चरितावी बोधिसको मर्शस्तो भविकति प्रज्ञापारमितायां सोऽच प्रज्ञापारमित्रायां चिन-मोच्चयिकति ॥

श्राधुमान् श्रारिएस श्राष्ट्र । कथं भगवन् चरितावी बोधिसत्तो महासलो भविव्यति कथं चरितावीतिनामधेयं स्रभते ॥

भगवानाइ। इइ ज्ञारिपुक्त वोधियको महासलो वखानि न करणयित वैज्ञारद्यानि न करणयित बुद्धधर्मानिप न करणयित सर्थ-ज्ञतामिप न करणयित ॥ तत् कस्य हेतोः। बस्तानि हि ज्ञारिपुक्रा-चिन्यानि वैज्ञारसान्यणचिन्द्यानि बुद्धधर्मा अण्यचिन्याः सर्वञ्चता-ऽण्यचिन्या सर्वधर्मा अण्यचिन्याः॥ एवं चरितावी ज्ञारिपुक्त बोधियको महासलो न कचिचरति चरति प्रज्ञापारमितावा। एवं स चरितावीत्युच्यते चरितावीतिनामधेयं सभते<sup>(१)</sup>॥

त्रश्च खन्नायुत्रान् सुक्षतिर्भगवन्तसेतदवोचत्। नभीरा अनवन् प्रश्नापारिमता। रद्धराश्चिभगवन् प्रश्नापारिमता। ग्राह्मराश्चिभगवन् प्रश्नापारिमता। ग्राह्मराश्चिभगवन् प्रश्नापारिमता त्राकाश्चरह्मतासुपादाय। त्राह्मया अनवन् स्थात् यदेनां प्रश्नापारिमतासुद्ग्ष्टकतां धारयतां वाचयतां पर्यवाप्रवतां प्रवर्त्तयतां देशयतासुपदिश्वतासुद्दिश्वतां स्वाध्यायतां सिखतां च कुस-प्रश्नापां कुसद्दिष्टणाञ्च वहवोऽन्तराया जत्ययेरन् ॥

<sup>(</sup>१) ग॰पुक्तके जमते इत्यनन्तरं, एवस तस्य प्रज्ञापारमिताभावना-परिपृदिं गक्ति इति पाठोऽस्ति ।

एवसुने भगवागायुषाणं सुस्रतिसेतद्वोषत्। एक्नेतत् सुस्रते एवसेतत्। वहवः सुस्रतेऽक्तराया दमां प्रश्चापारमितासुद्ग्रहतां धारयतां वाषयतां पर्यवाप्तुवतां प्रवर्षयतां देणकतासुपदिश्वतासुद्ग्नितां खाध्यायतां खिखताश्च खुलपुत्राणां खुलदुष्टिखाश्च भविश्वित्ता। तत् कस्य हेतोः। तथा हि सुस्रते दमां प्रश्चापारमितासुद्ग्रहतां धारयतां वाषयतां पर्यवाप्तुवतां प्रवर्षयतां देश्वयतासुपदिश्वता- सुद्दिश्वतां खाध्यायतां खिखताश्च खुलपुत्राणां खुलदुष्टिखाश्च मारः पापीयानौत्स्व्यमापत्स्वतेऽक्तरायं कर्त्तुं॥तत्र श्रीषं सिखता स्वे- सासिन वा मासद्येन वा मास्वयेण वा खिखते खिखतस्वैवं भवेत्। सचेत् संवस्तरेण ततो वाऽपरेण खिखता भवेत् तथापि खिखतस्वैवं खलु पुनः सुस्रते भवित तेन खुलपुत्रेण खुलदुष्टिणा वा दर्थ प्रश्चा- पारमिता॥ तत्कस्य हेतोः। एवं द्योतत् सुन्नते भवित यत् महारकानां वहवोऽक्तराया जत्यश्चले॥

एवसुके त्रायुत्रान् सुश्वितिभगवक्तमेतद्वोत्तः। द्वः भगवन् प्रज्ञापारिमतावासुद्गृञ्चमाणायां धार्य्यमाणायां वाच्यमानायां पर्य-वाष्यमानायां प्रवर्त्त्वमानायां देखमानायासुपदिक्षमानायासुद्दिक्य-मानायां खाळायमानायां खिख्यमानायास मारः पापीयान् मज्ज-प्रकारमौक्षुक्यमापत्यतेऽकारायकर्षण ख्योगञ्च करिस्ति ॥

भगवानाह । किञ्चापि सुभू ते मारः पापीयान् उद्योगमानस्वते-उनारायकर्षणः श्रक्षां प्रज्ञापारमितायासुद्ग्रद्धमाणायां धार्य-माणायां वंश्यमानायां पर्यवायमानायां प्रवर्त्वमानायां देश्व-मानायासुपदिखमानायासुदिखमानायां साध्यायमानायां सिख्य- मानायाच्य चाच च पुनर्न प्रमहिस्ततेऽच्छिद्रसमादानस्य बोधिसत्तस्य महासतस्यान्तरायं कर्तुं ॥

श्रय खनायुमान् शारिपुक्तो भगवन्तनेतद्वोचत्। यदा भगविनां प्रशापार्मितासुद्ग्रक्तां धारयतां वाचयतां पर्यवा-प्रवतां प्रवर्त्त्यतां देवयतासुपदिशतासुद्ग्रितां खाध्यायतां खिख-तास खुखपुन्नाणां खुखदुहित्वणाध मारः पापीयानौसुक्यमापस्यते-उन्तरायकरणाय तदा कथनेतर्हि भगवन् खुखपुन्नाः खुखदुहितर-खेमां प्रशापारमितासुद्ग्रहीय्यन्ति धारिययन्ति वाचिय्यन्ति पर्यवाष्यानि प्रवर्त्त्रीययन्ति देशयिय्यन्युपदेच्यन्युद्देच्यन्ति खाध्या-दुहितरस्थेमां प्रशापारमितासुद्ग्रहीय्यन्ति धारिययन्ति वाचिय्यन्ति पर्यवाष्यानि प्रवर्त्त्रीययन्ति देशयियनयुपदेच्यन्युद्देच्यन्ति साधा-स्थानि सिखियन्ति च॥

एवसुक्ते भगवानायुम्मनं मारिपुत्र नेतद्वोचत्। बुद्धानां मारिपुत्र भगवतां तथागतानामर्थतां सम्यक्षमनुद्धानामनुभावेन ते कुल-पुत्राः कुलदुहितरस्थेमां प्रज्ञापारमितासुद्ग्रहीस्थन्ति धारियस्थिति वाचिस्थन्ति पर्य्यवास्थिति प्रवर्त्तिय्यन्ति देमस्यस्मुपदेस्थनस्य-हेस्थन्ति स्थास्थास्ति सिक्षिस्थन्ति च तथलाय मिलिस्थन्ते तथलाय प्रतिपत्स्यन्ते तथलाय योगमापत्स्यन्ते ॥ तत् कस्य हेतोः। एषा हि मारिपुत्र धर्माणां धर्मता ये तेऽप्रसेयेखसंख्येयेषु स्रोकधातुषु बुद्धा भगवनासिष्ठन्ति (१) भ्रियन्ते यापयन्ति ते द्रमां प्रज्ञापारमितां

<sup>(</sup>१) एतर्ष तिछिना इति ग॰।

समन्ताइरिक्यां परिश्वशिक्यां भाक्यमावासुद्रद्रद्वमावां धार्क्य-माणां वाक्यमानां पर्यवाणमानां प्रवर्त्वमानां देश्वमानासुपरिक्य-मानासुद्विश्वमानां खाध्याय्यमानां खिख्यमानाञ्च॥ ये चैनां प्रज्ञा-पारमितां कुलपुत्राः कुलदुद्दितरस्रोद्श्वशियम्ति धार्षिक्यम्ति वाचिय्यम्ति पर्यवाश्वामि प्रक्रमयियम्ति देश्वयियम्युपदेश्व्यम्युदेश्व्यम्ति खाध्यास्त्राना च तथलाय श्रिचित्यम्ते तथलाय प्रतिपस्थम्ते तथलाय योगमापत्यम्ते तांस्र ते बुद्धा भगवमाः समन्ताइरियम्ति परि-श्वदीयम्ति च॥ न हि<sup>(१)</sup> शारिपुत्र बुद्धसमन्ताहतानां बुद्धपरिग्रही-तानाच कुलपुत्राणां कुलदुहित्वणाञ्च शक्यमम्तरायं कर्त्तुं ॥

एवसुके श्रायुशान् शारिपुक्ता भगवन्तमेतद्वोचत्। थेऽपि ते भगवन् बोधिसत्ता महासला इमां गभीरां प्रशापारमितां श्रोक्यन्यु-द्याहीळिनि (१) धारियळिनि वाचिय्यन्ति पर्य्यवायिन प्रवर्षयियिनि देश्रियथन्युपदेन्त्यन्युद्देन्त्यनि खाधास्त्रिन खिख्यिनि च तथलाय श्रिचिय्यन्ते तथलाय प्रतिपत्यन्ते तथलाय योगमापत्यन्ते सर्वे ते भगवन् बुद्धानुभावेन बुद्धाधिष्ठानेन बुद्धपरिपद्येण च इमां प्रशा-पारमितां श्रोधन्युद्यहीय्यन्ति धारिययिनि वाचिय्यन्ति पर्य-वास्त्रिन प्रवर्त्ताययिक्यन्ति देश्रिययान्युपदेन्त्यन्युद्देन्त्यन्ति खाधास्त्रिन्ति सिख्यिन्ति च तथलाय च शिच्यायने तथलाय प्रतिपत्त्यन्ते तथलाय योगमापत्त्यन्ते एवश्च सम्पादिययिन्त ॥

एवसुके भगवानायुक्षकां प्रारिपुत्रमेतदवीचत् । एवमेतच्छारि-

<sup>(</sup>१) नच इति च॰।

<sup>(</sup>२) श्रुता चोद्यदीखनीति ग॰।

पुजीवनेतत् । वर्षे ते प्रारिपुत्र बोधियत्वा महायता बुद्धानुभावेन वृद्धाधिडानेन वृद्धपरिग्रहेण च रमां गम्भीरां प्रशापारिमतां जोखनगर्राहीयानि धारवियानि वाचियानि पर्यवास्थानि प्रवर्त्तविद्यमि देत्रविद्यम्युपदेन्त्यम्युदेन्त्यमि खाधार्याना सिवि-बिन प तथलाय बिचियने तथलाय प्रतिपत्सने तथलाय योगमापत्सको ज्ञाताखे जारिएक तथागतेनाधिष्ठिताखे जारि-पुष्म तथामतेन दृष्टाको प्रारिपुष्म तथागतेन व्यवस्रोकिताको प्रारि-पुच तथागतेन बुद्भचनुषा॥ ये ते बेाधियाचा मदायला दमां प्रशापारमितां स्रोधन्युद्र्शीयन्ति धारयिथन्ति वार्षयियन्ति पर्य्यवास्त्रमित प्रवर्त्तिस्थिन्ति देश्रसियम्गुपदेस्थन्युदेस्थन्ति स्त्राधा-स्थिक कि बिख्य कि च तथलाय च प्रिचियको तथलाय प्रति-पत्थनो तथलाय योगमापत्थनो । मुलोद्ग्रद्ध धारयिला वाचिला पर्य्याप प्रवर्ष देशविलोपरिश्लोहिस खाधाय सिखिला तथलाय त्रिचमाणास्त्रथलाय प्रतिपद्यमानास्त्रथलाय योगमापद्यमाना त्रास-क्रीभविधन्धनुत्तरायाः सम्बक्षमोधेसयनाय सास्यन्यनुत्तराये यम्बक्**यम्बोधये ॥ येऽपि<sup>(१)</sup> प्रारिपुचैनां प्रश्चापारमितां लिखिला** धारियश्रम्मि वाचिययमि पर्यवास्यमि देशयियम्युपदेनसुद्देन्स्यमि खाधारम्न विविधनित न च तथवाव<sup>(२)</sup> प्रिचिधने न च तथलाय प्रतिपत्सनो न च तथलाय योगमापत्स्यनो ते न तथलाय विज्ञाणा न तथलाय प्रतिपद्मभागा न तथलाय योगमापद्यमाना

<sup>(</sup>१) येऽपि ते इति ग॰।

<sup>(</sup>२) विखिता धार्यायाना वाचविद्याना नच तचावायेति ख॰ड॰च॰।

न तवतावां कारामधनुभरावां बग्यक्षमोधौ तेऽपि प्रारिप्रम तचागतेन ज्ञातासेऽपि तचागतेनाधिष्ठितास्तेऽपि तचागतेन इष्टा-क्रेऽपि तथामतेन व्यवक्रोकिता बुद्धचयुवा। तेवामपि बारिसुक्र महार्थिको महातुलंको महापत्ता महाविपाकक स परिवास: परिखम्दञ्च भविद्यति ॥ तत् कखा हेतोः । तथा हि प्रज्ञापारमिता परमार्थापसंहिता सर्वधर्माणां यथाभ्रतप्रतिबोधाय प्रक्रुपस्तिता यर्भवलागां॥ रमे खलु युगः भारियुक्त वट्वारमिताव्रतिसंयुक्ताः स्रजामास्यामतस्यास्ययेन द्विषापये प्रवरिव्यमि द्विषापयात् पुनरेव वर्जन्यां प्रचरिखन्ति वर्जन्याः पुनद्ततरपथे प्रचरिखन्ति नवमञ्जपाते धर्मविनवे वहर्ममानाई।नवासपमचे यनणाइतासी बारियुक्त तथागतेन ॥ सुसायुका सुसायुक्तिरुक्त तक्षिण् कासे व इमां प्रज्ञापार्यमतासुद्ग्रहीयानि भारचियानि वाषचियानि पर्य-वास्त्रिमा प्रवर्त्तीयस्थिना देवयिस्यन्तुपदेन्यन्तुदेन्यन्ति सामास्यनित चनात्रो विश्विता पुचाननतामपि इता धारविक्रीन जाताची बारियुक्त तथामतेनाधिष्ठितास्त्रे बारियुक्त तथागतेन कृष्टास्त्रे बारिपुक तथामतेन व्यवसोनिताको बारिपुक तथामतेन मुद्ध-नव्या ॥

शारिपुत्र श्राह । इयमपि भागवन् प्रशापार्तिमा इवंत्रभीरा पश्चिमे काले पश्चिमे समये वैशारिकी भविष्यमुक्तरकां हिम्युक्तरे दिग्रागि ॥

भमवाणार्थ। चे तत्र प्रारियुक्त उत्तरका दिख्युक्तरे हिस्माणे रमां गमीर्था प्रशापारमितां त्रुलाऽच प्रशापारमिताचां चोज- भापत्सको ते वैसारिकी करियक्ति॥ विरयानसम्प्रसितासो मारिएस बोधियत्वा महासवा वैदितया य हमां प्रशापारिमतां स्रोधिक सिद्ध्यन्युर्यश्रीयक्ति धारिययिक वाचियक्ति पर्यवायक्ति प्रवर्त्तायक्ति प्रवर्त्तायक्ति प्रवर्त्तायक्ति देविययन्युपदेन्ध्यन्युदेन्ध्यन्ति स्वाधा-स्राक्ति तथलाय विवियक्ते तथलाय प्रतिपत्स्यको तथलाय योगमापत्स्यक्ते॥

शारिएल श्राइ। कियमसे भगवन् बोधियना महासला भविव्यम्ति उत्तरसां दिश्वन्तरे दिग्रागे वहव उताहोऽस्पकाः य दमां गम्भीरां प्रशापारमितां श्रोव्यन्ति किखिव्यन्युद्गडीव्यम्ति धारविव्यन्ति वाचिव्यन्ति पर्ववास्यन्ति प्रवर्त्तविव्यन्ति देशविव्यन्यु-परेस्यन्युद्देस्यन्ति स्वाधास्यन्ति तथलाय शिचिव्यन्ते तथलाय प्रतिपत्स्यन्ते तथलाय योगमापत्स्यन्ते॥

भगवानाइ। वहवसी सारिपुत्र सुवहव उत्तरापये उत्तरसां विद्युत्तरे दिगागे मोधिसका महासला भवियाकत । किञ्चापि बारिपुत्र वहवसे तेभ्योऽपि वज्जभ्योऽक्पकासो बोधिसका महासला भवियाकत य हमां गभीरां प्रज्ञापारमितां त्रोयिकत सिख्यक्पुद्- ग्रहीयक्त धारिययक्ति वाचिययक्ति पर्यवाद्यक्ति प्रवर्त्तियक्ति देवियक्ते तथलाय योगमापस्यक्ते प्रज्ञापारमितायाच भाव्यमाखायां नावलेखको न संलेखको न विवस्यक्ति न विवस्यक्ति न विवस्यक्ति न विवस्यक्ति न विवस्यक्ति न विवस्यक्ति न सम्मासमापस्यक्ते किर्यानसम्प्रस्थिताको बोधि-

यत्ना महासला वेदितवाः। श्रनुबद्धासीः पौर्यकाखणागता श्रर्धनाः सम्बक्षम्बुद्धाः परिष्टष्टाः परिष्टिक्ताः परिप्रश्रीक्रताः । पूजितास तैः पौर्म्भतासाथागता ऋईनाः सम्यक्षमुद्धाः तुसपुत्रीः तुसदुदिदृभिष बोधियत्त्रयानिकै: पुद्गसे: ग्रीसेषु च ते परिपूर्णकारिको भविधिना वज्रजनस्य च तेऽर्थं करियन्ति यदुतेमामेवानुत्तरां सम्यक्समोधि-मारभ्य॥ तत् कस्य देतोः। तथाचि तेषां कुसपुत्राणां कुसदुहित्हणाञ्च मयैव सर्वज्ञताप्रतिसंयुक्तैव कथा जता। तेषां जातियतिब्सामा-मधेत एव धर्वजाताप्रतिषंयुक्ताः प्रजापार्मिताप्रतिषंयुक्ताः समुदा-चारा भविष्यन्ति। एनामेव<sup>(१)</sup> च ते कथां करिष्यन्ति एनामेव च कथामभिनन्दिखन्ति यदुतानुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमारभ्य। तेषु च सुखिताः समाहितास भवियन्ति । त्रसां प्रश्वापारमितायां मारे-षापि ते न अक्या भेदियतुं कुतः पुनरन्यैः सत्तैः यदुत व्यन्दतो वा मन्त्रतो वा॥ तत् कस्य हेतोः। चयाऽपि नाम तद्दृदृस्यामलाइनु-त्तरायां धम्यक्षम्बोधौ ॥ ते च कुलपुत्राः कुलदुहितर्य अुलैनां प्रज्ञापारमितासुदारं प्रीतिप्रामोचप्रवादं प्रतिलख्यन्ते। वज्जनस्य च ते कुत्रसमूकान्यवरोपिययन्ति यदुतानुत्तरायां सम्यक्समोधौ ॥ तत् कस्य हेतोः। एवं हि तैः कुखपुन्नैः कुखदुहिष्टभिस्र ममान्तिके समुखं वाग्भाषिता। वक्रनि प्राणिश्वतानि वक्रनि प्राणिसङ्खाणि वक्रनि प्राणिश्रतसद्याणि वहनि प्राणिकोटीश्रतानि वहनि प्राणिकोटी-यर्चाणि वहनि प्राणिकोटीयतसस्याणि वहनि प्राणिकोटी-

<sup>(</sup>१) एवमेवेति ख॰ च॰।

नियुत्रतत्त्वप्रसाणि वोधियत्त्रचर्थां चरन्तो वयमनुत्तरायां सम्बद्-यमोधी प्रद्यापविध्वामः शन्दर्शविद्यामः समादापविद्यामः ससुक्तेन-विकाम: यम्प्रदर्शविष्याम: यम्प्रभावविष्याम: यम्प्रेभये प्रतिष्ठापवि-बामः इति चविनिवर्त्तनीयान् करियामः इति ॥ तत् कस्य देतोः। भनुमोहितं हि भारिपुच मवा तेषां वोधियत्त्वयानिकानां कुल-पुत्राको सुसद्दिको च चिनेन चिने खवलोका यैरियं वामाविता । बोधाय चरनो वसं वहनि प्रावित्रतानि वहनि प्राविसदसासि बह्ननि प्राचित्रतमञ्चाणि बह्ननि प्राणिकोटी त्रतानि बह्ननि प्राणि-कोटीसच्चाचि वक्कनि प्राणिकोटीयनसच्छाणि वक्कनि प्राणिकोटी-नियुतव्रतमस्थाचि अनुसरायां सम्बन्धमोधौ प्रसापविद्यामः यन्दर्भविकासः समादापविष्यामः समुन्तेजविष्यामः सम्पद्रवेवि-कामः बम्प्रभावविकामः सम्बोधये प्रतिहापविकाम दति त्रवि-निवर्णनीयान् करियाम इति ॥ एवस् ते जुलपुत्राः जुल-द्दितरसोदाराधिसुक्तिका भविष्यन्ति यदमाम्बपि ते बुद्धनेत्रा-क्षशास्त्रिमतवानि मंद्यन्ते । यन ममुस्तिमतास्रवामता सर्दनः बम्यक्षम् द्वा धर्मम्देत्रचिम्बन्ति । तर्च बस्युखीभूतानां तथागता-नामर्रतां समाक्षम्बद्धानामनिकात् पुनरेवेनां गमारां प्रजा-पार्मितां विकरेश श्रोखन्ति । तेष्वपि ते बुद्धचेत्रेषु वद्भनि प्राचित्रतानि वस्निन प्राणिमद्याणि वस्निन प्राणिमतसद्याणि वस्नि म्बर्णिकोटीश्वतानि बहनि प्राणिकोटीबङ्खाणि वह्ननि प्राणिकोडी-श्रतग्रहसाणि वहनि प्राणिकोटीनियुतश्रतग्रहसाणि श्रनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधौ प्रखापविद्यन्ति सन्दर्भविद्यन्ति समादापविद्यन्ति यसुनेजविकाना यम्प्रदर्शयकाना यम्प्रभावविकाना यन्त्रोधये व्रति-छापविकाना प्रविजितनेनीयाम् करिकाना ॥

एवसुको प्रायुधान प्रारिष्ठियो भगवन्तनेतद्वो बत्। प्रायुक्त अव-वन् वावदिदं तथागतेनार्डता सम्यक्षमुद्धेनातीतानागतप्रत्युत्पश्चेषु धर्मेषु नास्ति किश्चिद्दृष्टं वाऽमृतं वाऽविदितं वाऽविद्यातं वा न स कश्चिद्धभी यो न प्रातः न स काश्चिर्ध्या समानां या न विद्याता। यन हि नामानागतानामपि वोधियत्वानां मदासमानाञ्चर्या द्वाता। यन हि नामानागतानामपि वोधियत्वानां मदासमानाञ्चर्या द्वाता। योधियत्विक्तानामध्याययम्पन्यानामारभवीर्याया। ये तस्मिन् कासे दमां गभीरां प्रज्ञापारमितासुदृदीय्यन्ति धारियव्यन्ति वाष्टि व्यन्ति पर्यवाध्यन्ति प्रवर्त्तियव्यन्ति देववियन्त्रपदेव्यन्त्रपुदेव्यन्त्रपुदेव्यन्ति साधाय्यन्ति व्यव्यक्ति पर्यवाध्यन्ति पर्यवाध्यन्ति व्यव्यक्ति य ये त्र तस्मिन् काखे प्रायां पर्यापारमितानां क्रत्यः सर्म्यस्तानामध्यायोग्रामायाचित्रकाने कर्य-वियन्ते गवेवियन्ते तेवां च कुसपुत्रानां कुसद्वित्वव्यक्ति वेविन्न साधानां पर्यवमायानां केश्विद्वविद्याया वोधियत्वा स्थाने वेविन्न सम्यन्ते केश्वदगवेवयन्ताऽपि<sup>(१)</sup>सप्यन्ते एनां गभीरां प्रज्ञापारमितां। किमन भगवन् कार्यं॥

एवसुके भगवानाभुग्नानां भारिसुक्षमेतद्वीचन् । एवमेतच्छारि-पुक्षेवमेतन् । नास्ति किञ्चित्तचानत्वातीतानागतप्रयासमेषु धर्मेव्यदृष्टं वाऽत्रुतं वाऽविदितं वाऽविद्यातं वा ॥ तस्मिन् स्वषु पुनः प्रारिसुक्त कास्रे तसिन् समये केचिद्वीधिसला नार्गस-

<sup>(</sup>१) बेचिद्गवैषन्तोहबीति व ।

माचा पर्येवमाचा मवेवमाचा प्रिय क्रम् इमां प्रशापारिमतां।
के विद्वोधियला प्रमागंयमाचा प्रपर्थेवमाचा प्रगवेवयलोऽिप
क्रम्यले॥ तत् कस्य हेतोः। तथा हि तैर्वेषिधस्त्रीर्यं प्रशापारिता पूर्वाक्ततोऽिप प्रनिविष्ठधुरैर्यार्गिता च पर्यंविष्ठा च ते तेनैव
पूर्वकेन कुप्रसमूक्ष्यन्देनेनां प्रशापारिमताममार्गयकोऽिप प्रपर्यंवमाचा प्रिय प्रगवेवयकोऽिप स्रस्थले। वान्यपि च ततोऽन्यान्यि
सूपार्थनासेव प्रशापारिमतामिवदिक्त तानि चैवां खयमेवोपगमिस्यित उपपार्थने उपमंद्यको च॥ तत् कस्य हेतोः। एवमेतक्रारिपुष्त भवति। च एगां प्रशापारिमतां बोधियत्त्रो महामलोऽनिचिष्ठभुरो मार्गयित च पर्यंवते च स जातिस्यतिहक्तोऽिप जकााक्रारिपुष्त भवति। च एगां प्रशापारिमतां बोधियत्त्रो महामलोऽनिचिष्ठभुरो मार्गयित च पर्यंवते च स जातिस्यतिहक्तोऽिप जकााक्रार्यतिहक्तोऽयोगां प्रशापारिमतां स्रस्यते। ततोऽन्यानि च स्वपाणि
प्रशापारिमताप्रतिसंयुक्तानि तस्य स्वयमेवोपगमिस्यिका उपपास्थको
उपगंश्यको चेति॥

एवसुको श्रायुकान् श्रारिपुत्रो भगवनामेतद्वोचत्। इसे एव केवसं भगवंसीवां सुस्रपुत्राणां सुस्रदुहित्वणां च घट्पारिमता-प्रतिसंयुक्ताः सुत्रान्ता स्वप्रमस्यन्ते स्पनंस्यन्ते नान्ये॥

भगवामाद । ये चान्येऽपि बारिपुत्र गम्भीरा गम्भीराः सूचाना भविष्यान्ति तेऽपि तेषां कुलपुत्राणां कुलदुदित् णाद्य खयमेवोप-पत्यन्ते खयमेवोपनं शन्ते च ॥ तत् कस्य हेतोः ॥ एवं ब्रोतच्छारिपुत्र भवित । ये बोधियन्ता महासत्ताः त्रनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधौ प्रस्तापिययन्ति सन्दर्भविष्यन्ति समादापिययन्ति ससुत्तेजविष्यन्ति सम्प्रदर्भविष्यन्ति प्रभाविष्यन्ति समोधये प्रतिष्ठापिययन्ति त्रवि- निवर्त्तनीयान् करियन्ति स्वयम् तत्र विविधने तेषां वारिपुत्र जातिव्यतिष्ठत्तानामपीने गभीरा गभीरा अतुपन्नभाप्रतिषंयुक्ताः श्रूत्वताप्रतिषंयुक्ताः षट्पारमिताप्रतिषंयुकास स्वतानाः स्वयमेवोप-गमिव्यन्ति स्वयमेवोपपन्धने स्वयमेवोपनंद्यने चेति ॥

त्रार्थाष्ट्रसाद्यकायां प्रज्ञापारमितायां धारणगुषपरिकौर्त्तन-परिवर्त्ता नाम दब्रमः ॥ ३६३ ॥

## श्रव मारकर्मापरिवर्ती नामैकादशः।



श्रय समु श्रायुशान् सुभूतिर्भगवन्तमेतद्वीषत् । ग्रवा इसे भगवंसीवा खुखपुश्राणां खुखदुहित्वणां च भगवता परिकीर्त्तिताः केषित्युनर्भगवंसीवामन्तराचाः खत्पत्सन्ते ॥

एवसुको भगवानायुग्नमां सुभूतिमेतद्वीचत् । सङ्गानि सुभूते तेवां मारकर्माण्यन्तरायकराणुत्पत्यन्ते॥

सुक्षतिराष्ट्र । कियद्रूपाणि भगवंसीयां बह्रनि मारकर्षाण्यम-रायकराष्ट्रत्यत्स्वमे ॥

भगवानाइ। तेषां सुभूते बोधियलां महासलां प्रज्ञापारिमताभाषमाणां चिरेण प्रतिभानसुत्पत्यते। द्दं सुभूते
प्रथमं मारक्षं वेदितयं॥ तदिष च प्रतिभानं जायमानमेव
विजेश्यने। ददमि सुभूते मारक्षं वेदितयं॥ ते विज्ञामाना
हयन उच्चयनो श्रिखियनि। ददमि सुभूते मारक्षं वेदितयं॥
विजिप्तिचाः पर्यवाश्यनि। ददमि सुभूते मारक्षं वेदितयं॥
व्रत्योऽन्यविज्ञानसमङ्गिनो श्रिखियनि। ददमि सुभूते मारक्षं वेदितयं॥
व्रत्योऽन्यविज्ञानसमङ्गिनो श्रिखियनि। ददमि सुभूते मारक्षं वेदितयं॥
परस्परसुपद्यनो श्रिखियनि। ददमि सुभूते मारक्षं वेदितयं॥
परस्परसुपद्यनो श्रिखियनि। ददमि सुभूते मारक्षं
वेदितयं॥ तिचिप्तच्चो श्रिखियनि। ददमि सुभूते मारक्षं

<sup>(</sup>१) उचामयना इति ग॰।

वेडितचं॥ जिन्हतामन्वोऽत्यं विषामधी भविष्यति। इदमपि सुऋते मारकर्ष वेदिनयं॥ न वयमच नाधं नाखादं सभामहे रत्युत्या-बासनात् प्रक्रमिष्यन्ति । इदमपि सुभूते मारकर्ष वेदितयं॥ न क्वमच बाहताः प्रज्ञापार्मिताय।मित्वप्रसम्बित्ता खत्याबासगात् प्रमामियानित । इदमपि सुभूते मारकर्षा वेदितयं ॥ न नौऽप(१) ग्रामख वा नगरख वा निगमख वा नामधेयं परिग्रहीतं यव नो जना न नोऽप(१) नाम गोत्रं वा रहीतं न मातापित्रोनाम गोर्चं वा रहीतं नापि कुसस यन नो नमेति ते प्रशापार्सितां न श्रोतयां मंखके ततो (पन्नमितवं मंखको । यथा वया चापनमियकि तैर्या-विक्रिश्चित्तोत्पादेसिया तथा तावतः सस्पान् संगारस्य पुनः पुनः परिग्रहीयन्ति यन तै: पुनरेव योगमापन्तयं भविव्यति॥ तत्कासात्। इमां हि सुभूते प्रशापारमितामञ्जलको वोधिवत्वा महावता खौकिकसोनोत्तरेषु धर्मेषु न निर्जायमें(१)। ददमपि सुश्वते तेषा मारकर्ष वेदिनवं॥ पुनरपरं सुभृते बोधियत्तवानिकाः पुत्रका दमी प्रशापारमितां सर्वेष्क्रशानशाहारिकां विवर्केशस्य से ते स्वाना नैव बर्मक्रज्ञानचाशरिकासान् पर्येवितवान् मंस्रमे । इरमपि सुभूते तेवां मारकर्मा वेदिनयम् ॥ यथा खल पुनः सुभूते न सौकितसोकोत्तरेषु विचित्रकामा न सौकिकसोकोत्तरेषु धर्मीषु निर्याद्यकामा इष्ट प्रशापारमितायां न त्रिचने। प्रशापारमिताया-

<sup>(</sup>१) ततोऽन्यत्र इति च॰।

<sup>(</sup>२) जन्म नो उच इति ग०।

<sup>(</sup>१) निर्यायन्ते इति घ॰। 30

मजिनमाना न सौकिकसोकोत्तरेषु धन्नेषु निर्म्थाना। एवनी परीत्तवुद्भयो खौकिकखोकोत्तराणां वयास्रतपरिज्ञायाः प्रज्ञापार्मितां विवर्ज्यास्मृष्य प्रज्ञाखामधासमितयां मंस्रकी ॥ तद्यथापि नाम सुभाते सुक्षुरः खामिनोऽन्तिकात् पिप्डां(१) ऋहोरियला कर्मकरस्थान्तिकात् कवडं पर्येषितयं मन्येत । एवमेव सुभूते भविखन्धनागतेऽध्वनि एके वोधिमस्वयानिकाः पुद्रसा च इमां प्रज्ञापारमितां सर्वेजज्ञानस्य मूलं कोरियला भाखापत्रपतासस्ते त्रावकप्रत्येकबुद्धयाने सारं सद्भलं पर्योपितयं मंखन्ते । इदमपि सुभ्रते तेषां मारकर्षा वेदितयं॥ तत् कस्य हेतोः। न हि तेऽस्यवुद्धयो ज्ञास्थनित प्रज्ञापारमिता चाद्दारिका धर्मज्ञज्ञानस्थेति । ते प्रज्ञा-पारमितां विवर्ष्यात्यच्य कोरयिला ततोऽन्ये स्वानता ये त्रावक-भूमिमभिवद्नि प्रत्येकमुद्भभूमिमभिवद्नि तानधिकतरं पर्य-वाप्तयान् मंद्यने। प्राखापनपनाचौपमाः प्रतिपन्नासे तथारूपा बोधिसचा वेदितथाः॥ तत् कस्य हेतोः ॥ नहि सुभूते बोधिसच्चेन महासलेनैवं प्रिचितवं यथा त्रावकयानिकाः प्रत्येकपुद्धयानिका वा पुद्गनाः जिन्नमे ॥ कथञ्च सुश्वते त्रावकयानिकाः प्रत्येकबुद्ध-यानिका वा पुद्रसाः त्रिसम्मे । तेषां सुक्षते एवं भवति । एक-मास्मानं दमयिखामः एकमास्मानं प्रमयिखामः एकमास्मानं परि-निर्वापियामः। दत्यातादमश्रमथपरिनिर्वाषाय सर्वेतुश्रसमूखाभि-धंस्कारप्रयोगानारभन्ते॥ न खलु पुनः सुभ्रते बोधियत्तेन महासले-मैवं शिचितवं। श्रपि तु खबु पुनः सुभूते बोधियन्वेम महासलेमैवं

<sup>(</sup>१) पिखमिति ख॰ ग॰ घ॰ छ॰।

शिक्तित्यं। श्रात्मानञ्च तथतायां खापिययाम सर्व्यक्षोकातुग्रहाय सर्व्यक्षानि तथतायां खापिययाम्यप्रमेयं सलधातुं परिनिर्व्यान् परिययामीति सर्व्यकुश्वसमूलाभिसंस्कारप्रयोगा बोधिमलेन महासलेनेनेवमारस्थया न च तैर्मान्त्रयम्॥ तद्यथाऽपि नाम सुस्रते कश्चिदेव पुरुषो इस्तिनमप्रयम् इस्तिनो वर्षसंखाने पर्योषेत । सोऽन्धकारे इस्तिनं सन्धा येन प्रकागं तेनोपनिष्यायेत तेनोपनिष्यायम् इस्तिन पर्यं पर्योषित्यं मन्येत इस्तिपदाच इस्तिनो वर्षसंखाने ग्रहीत्यं मन्येत । तत् विंमन्यसे सुस्रतेऽपि न स पण्डितजातीयः पुरुषो भवेत्॥

सुभ्रतिराष्ट्र। नो हीदं भगवन्॥

भगवानाह । एवमेव सुभूते तथाक्ष्पासे बोधिसक्तयिकाः
पुद्रका वेदितया य दमां प्रज्ञापारमितामजानाना अपरिष्टक्कन्तसां
कोरियलाऽनुक्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसम्बोद्धुकामा ये ते स्वजान्ताः
आवक्थिमभिभवदिन प्रत्येक्षुद्धश्विमभिभवदिन तान् पर्येषितयान् मंद्यन्ते । ददमिप सुभूते तेषां मार्कक्षं वेदितयम् ॥ तद्ययाऽपि
नाम सुभूते रत्नार्थिकः पुरुषो महाससुद्रं दृष्ट्वा नावगाहेत रत्नानि
न निधायेन्नाधास्तमेत स रत्नहेतोगीय्यदं पर्येषितयं मन्येत
स गोष्यदोदकेन महाससुद्रं समीकक्तयं मन्येत । तत् किंमन्यसे
सुभुतेऽपि न स पण्डितजातीयः पुरुषो वेदितयः ॥

सुश्वतिराइ। नो इदि भगवन्॥

भगवानाइ । एवमेव सुभूते तथाइए।से बोधिसलयानिकाः पुद्रसा वेदितया य दमां गमीरां प्रजापारमितां सन्धाऽयमव-

मारमाना श्रवित्रानकास्त्रहानि । ये च स्वान्ताः मारकस्मिमिन प्रत्येक्व बुद्ध समिमिषद्कि अस्पो सुक्षविद्वारितथा तान् वर्षेषितवाण् मंद्यने वय वोधियसवानं न मंदर्दते नेवसमाहा-इमजमचपरिनिर्भाषमेव दृष्टिष प्रतिसंख्यनमिति। श्रोतपापत्ति-पासं अात्रुयामिति यकदागानिपालमित्यनागामिपालमित्यर्कतं प्राप्तु-चामिति प्रस्थेकवोधिं प्राप्त्यामिति दृष्ट एव धर्वे अनुवादाचास-बेश्वश्चित्तं विमोच्य परिनिर्व्यापयामीति । इदमुच्यते त्रावकप्रत्येक-मुद्धभ्रमिष्रतिसंयुक्तमिति । नाच बोधियन्वैर्मदासमैरेवं चित्त सुन्धा-द्वितयं॥ तत् कस्य हेतोः। महायानगंप्रस्थिता हि सुभूते महासला महाधन्नाइषञ्जूता भवन्ति। बोधिसत्ता कदाचिद्व्योत्सकतायां चित्रसुत्पाद्यितयं॥ तत् कख हेतोः। क्षोकपरिकायका हि भवन्ति ते बत्युद्धा क्षोकार्थकराः । तसानी-र्नित्वकालं वतत्वप्रमितं षट्वार्भितासु विचितव्यम् ॥ ये च खलु पुनः श्रुक्तीऽपरिकालुश्रसमूकाः परीमालुधुद्धिका स्टदुकाध्वासया बोधि-बलबानिकाः पुद्रबास्ते वट्पार्यमताप्रतिसंयुकान् स्वान्तानजा-नाना अनवनुष्यमाना इसां प्रज्ञापार्सितां छोर्थिला ये ते सूचान्ताः श्राक्कप्रत्येक्षुद्धभ्रमिमभिवद्क्ति तान् पर्योक्तियान् मंखने। इरमि सुभूते मारकर्म वेदितयं॥ तेषां तथा इपाचां मौधि-सत्त्वयानिकामां प्रद्वलामां तश्यापि माम सुभूते पत्तमण्डो वा पसगण्डान्तेवासी वा वैजयनस्य प्रासादस्य प्रमाखेन प्रासादं कर्त्तु-कामो निर्मातुकामः सात् । य स्र्यापन्त्रमधोर्विमानप्रमाणं मण्डसं पर्योकेत । पर्योक्सायः व सर्वाचक्रमसोर्दिमानं प्रस्तेत् । स ततः

प्रमाचं ग्रहीतकं सन्यते । तत् किं सम्बद्धे श्वभृते वैजयनः-प्राचादप्रमाणं प्राचादं कर्त्तुकानेन निर्वातुकानेन सर्व्याच्छ्रमयो-विमानात् प्रमाणं ग्रहीतवं भवति<sup>(१)</sup> ॥

श्वभूतिराष्ट्र । मो ष्टीदं भगवन् ॥

भगवानग्रह। इवनेव पुश्रते भविख्यागागतेऽध्वन्येके बोधिसम्म्यानिकाः पुद्रमा चे प्रज्ञापारिमतां श्रुका प्रज्ञापारिमतां
सम्भ्या प्रज्ञापारितां रिक्किला प्रज्ञापारिमतासुक्ष्म आवकप्रस्मेकवुद्वश्रमिप्रतिधंयुक्तेः स्वास्तैः सर्व्यज्ञतां पर्येषितयां संस्वन्ते।
चे ते स्वास्ता इवमिश्वद्यम्ति । एकमात्मानं दमध्याम एकनात्मानं प्रमिव्याम एकमात्मानं परिनिर्मापित्रयाम इति । केवसमात्मार्मज्ञम्यपरिनिर्माणभेवीयगणिन तथाक्ष्पान् सम्मानाम् पर्येचन्ते तथा च बिद्यत्यां संस्वन्ते । तत् किं मन्यये सुभ्रतिऽपि नु
ते विद्यत्यातीथाः वोधिमत्ता वेदितस्याः ॥

सुश्रामित्रह। नो चीदं भगवन्॥

अग्रवाना । दरमि सुरुते तेषां मारकर्ष वेदितवं॥
तश्चाऽपि नाम सुरुते कियादेन पुरुषो राजान म्र क्षावर्त्तनं श्रष्टुकामो भवेत् स राजानं चकावर्त्तनं प्रक्षेत्। दृष्ट्वा चेदृशो राजा
चक्षवर्त्ती वर्षेन संखानेन तेजसा खद्धा चेति निमित्तं ग्रदीला
कोदृराजं प्रक्षेत्। स तस्य कोदृराजस्य वर्षे संखानं तेज खद्भिम्न
निमित्तम् ग्रदीला अप्रतिवस्तो विशेषग्रद्धां प्रत्येवं वदेदीदृश
एव स राजा चकवर्त्ती वर्षेन संस्थानेन तेजसा खद्धा च विमित्तेन

<sup>(</sup>१) भवेदिति ग॰।

चेति । तत् किं मन्यसे सुभूतेऽपि नु स पण्डितजातीयः पुरुषो वेदितवाः यसकार्यानं कोष्टराज्ञेन समीकर्त्तवां मन्येत ॥

सुभुतिराइ। नो इदि भगवन्॥

भगवानाइ। एवमेव सुभूते भविव्यन्धनागतेऽध्वन्धेने बोधिसन्त-यानिकाः पुद्रसा य दमां प्रज्ञापारिमतां श्रुला प्रज्ञापारिमतां स्रभा प्रजापारमितां रिश्चिला प्रजापारमितासुत्स्रच्य त्रावक-प्रत्येकमुद्धभूमिप्रतिषंयुक्तैः स्वान्तैः सर्व्वज्ञतां पर्योवितयां मंखन्ते। ददमपि सुभूते तेषां मारकर्मा वेदितयां॥ न खलु पुनरषं सुभूते एभिरेवंद्भैः त्रावकप्रक्षेकमुद्धभूमिप्रतिषंयुक्तैः स्वान्तेर्वेधियत्त्वस्र महासलस्य सर्वेद्वतां पर्येवितयां वदामि । श्रपि नु खबु पुनः सुभूते यत्त्रयागतेन प्रजापार्मितायां बोधिसलानां महासलाना-मुपायकौत्रखमाख्यातं तचात्रिचित्रा बोधिमचो महासतो न निर्व्यास्त्रत्यनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधौ॥ तत् कस्त्र हेतोः । दत्सको द्यान्वेषु सुवाकेषु बोधियत्त्वसमुदागमः। तस्नात्तर्षि सुभूते तथागत एनामनुषंगां प्रशापारमितायां प्रशासनेकपर्यायेण बोधियत्वान् मशयलानचां प्रज्ञापारमिताचां चन्दर्भवति चमादापयति चसुन्ते-जयित सम्प्रदर्भयित समिवेशयित प्रतिष्ठापयित। एवं बोधिसत्ता मद्दासला श्रविनिवर्त्तनीया भवेयुरनुत्तरायाः सम्यक्षमेधिरिति॥ तत् किं मन्यचे सुभूतेऽपि नु पण्डितजातीयास्ते बोधियन्ताः प्रतिभान्ति येऽविनिवर्क्तनीययानं महायानमवाष्य समासास पुनरेव तिहिवर्क्य विवर्क्य दीनचानं पर्योचितव्यं मंद्यन्ते॥

सुभ्रतिराषः। नो षीदं भगवन् ॥

भगवानाइ । तद्यथापि नाम सुरुते वृश्वितः पुरुषः सतरसं भोजनं सन्धा हितविपाकं सुसविपाकं यावदायुःपर्यन्तं सुत्यिपा-सानिवर्त्तकमादपास्थ षष्टिकोदनं(१) पर्योखितयं मन्येत । षष्टिकोदनं(१) सन्धा सतरसं भोजनसुरस्च्य विवर्ष्यं तं षष्टिकोदनं(१) परिभोक्तर्यं मन्येत । तत् किं मन्येष सुरुतेऽपि सु स पुरुषः पण्डितजातीथा भवेत् ॥

सुभ्रतिराइ। नो इदि भगवन्॥

भगवानाइ। एवमेव सुम्रते भविष्यन्धनागतेऽध्वन्धेने बोधिसला च इमां प्रज्ञापारमितां श्रुला प्रज्ञापारमितां स्वन्धा प्रज्ञापारमितां रिश्चिष्यन्ति प्रज्ञापारमितासुत्स्रत्यन्ति प्रज्ञापारमितां होरियधिन्ति प्रज्ञापारमितां दूरीकरिष्यन्ति प्रज्ञापारमितां रिश्चिला प्रज्ञापार-मितासुत्स्रस्य प्रज्ञापारमितां होरियला प्रज्ञापारमितां दूरीकत्य ततः श्रावकप्रत्येकबुद्धयानप्रतिसंयुक्ताम् स्वनामान् पर्योधितयान् संस्वन्ते। ये ते स्वन्ताः श्रावकप्रत्येकबुद्धसमिमभिवदन्ति तैः सर्वज्ञतां पर्योधितव्यां संस्वन्ते। तत् किं मन्यमे सुभ्रतेऽपि नु पण्डितजातीयास्ते बोधिमत्त्वा वेदितव्याः॥

सुभृतिराइ। नो हीदं भगवम्॥

भगवाना ह । इदमपि सुभृते तेषां मारककी वेदित छं॥ तश्च-षाऽपि नाम सुभृते कश्चिदेव पुरुषो श्वन्छों मणिरत्नं सन्धा श्रन्था-र्चेणान्यसारेण मणिरत्नेन साहुँ समीकर्त्तछं मन्येत । तत् किं मन्यसे सुभृतेऽपि तु स पण्डितजातीयः पुरुषो वेदितव्यः॥

<sup>(</sup>१) (२) (३) बिळकोदनिमिति छ॰ घ॰।

सुक्षतिराष्ट्र। नो षीदं भगवन्॥

भगवानाइ। एवसेव सुक्ष्मे अविद्यम्बनागतेऽध्वन्येके बोधियक यानिकाः पुद्रखा य दृदं गश्रीरं प्रभाखरं प्रश्चापारसिमारमं खन्धा जुला आवकप्रद्येकषुद्भयानेन समीकर्त्तव्यं मंखन्ते जावकप्रद्येक-बृद्धभूमौ च सर्वञ्चनासुपायकौज्ञस्य पर्येषितव्यं मंखन्ते। तत् किं मन्यसे सुक्षतेऽपि नु पण्डितजातीयास्ते बोधिसन्ता वेदिनव्याः ॥

सुभूतिराइ। नो हीदं भनवन्॥

अगवानाइ। इदमपि सुश्रते तेषां बोधिसवानां महासलानां मारककं वेदितवं॥ पुनरपरं सुश्रते श्रक्षां गक्षीरायां प्रशापार-भितायां भाष्ममानायां देश्यमानायासुपदिश्यमानायासुदिश्यमानायासुद्श्यमानायां वाष्ट्रमानायां साध्यायमानायां श्रक्तश्रो सिष्य-मानायामपि वहनि प्रतिभानान्यत्पास्थलो वानि चित्तविषेषं करि-खिला। इदमपि सुश्रते तेषां बोधिमचानां महासलानां मारककं वेदितकं॥

इवसुके श्रावुशान् सुभूतिर्भगवन्तमेतद्वोचत्। क्रका पुन-र्भगवन् प्रज्ञापारमिता लिखितुं॥

भगवानाइ। नो हीदं सुभूते। वे केचित् सुभूते प्रज्ञापार्श्मितां खिष्यचरैकिंखिला प्रज्ञापार्श्मिता खिखितेति मंस्यन्ते चमतीति वा-ऽचरेषु प्रज्ञापार्श्मितामभिनिवेद्धको चनचरेति वा। इद्सप् सुभूते तेषां मारककं वेदितयं॥ पुनरपरं सुभूते प्रज्ञापार्श्मितायां जिख्यमानायासुत्पत्यन्ते देशकनिवेकारा जत्मत्त्यन्ते पामननहिन् गमजनपद्राहराजधानीमनसिकारा जत्मत्त्यन्ते उद्यानसमिकारा

उत्पत्थको गुरुमनिषकारा उत्पत्थको त्राखानमनिषकारा उत्पत्थको चौरमनिषकारा उत्पत्यको गुलाखानमनिषकारा उत्पत्यको विश्वि-खामनिकारा जत्पत्यनो त्रिविकामनिकारा जत्पत्यनो सुख-मनिषकारा जत्यस्थनो दुःखमनिषकारा जत्यस्थनो भयमनिषकारा जत्पत्थनो स्त्रीमनसिकारा जत्पत्थनो पुरुषमनसिकारा जत्पत्थनो नपुंचकमनिकारा जत्पस्थनो प्रियाप्रिययत्यसमनिषकारा जत्पस्थनो मातापित्रप्रतिषंयुका मनसिकारा खत्पत्यनी आत्मारिमीप्रतिषंयुका **खत्पन्यन्ते मिनवात्मवसास्रोहितामात्मप्रतिसंयुका** मनसिकारा जल्पत्यन्ते प्रजापतिप्रज्ञदुचित्रप्रतिसंयुक्ता मनसिकारा खत्पत्थन्ते ग्रहभोजनपानप्रतिसंयुका मनसिकारा खत्पत्थन्ते चैस-मनसिकारा उत्पत्सन्ते भ्रयनासनमनसिकारा जीवितमनसिकारा इतिकर्त्तवतामनिषकारा रागमनिषकारा देवमनिषकारा मोद-मनश्कारा ऋतुमनिषकारा सुकालमनिषकारा दुष्कालमनिषकारा गीतमनसिकारा वाद्यमनसिकारा नृत्यमनसिकारा काव्यनाटकेतिहास-मनिषकारा प्रास्त्रमनिषकारा व्यवहारमनिषकारा हास्यमनिष-कारा खास्त्रमन्धिकाराः त्रोकमन्धिकारा त्रावासमन्धिकारा भाक्षमन्यिकारा द्वेतां यान्यां यु सुभूते मन्धिकारान् मारः पापीचानुपसंदरिकात्यक्षां प्रज्ञापारमितायां भाष्यमाणायां देश्व-मानायासुपिदश्यमानायासुद्रुद्यमाणायां वाच्यमानायासुद्दिश्यमा-नायां खाधायमानायामनात्रो जिल्लामानायामनारायं करियति चित्तविचेपं करियति बोधिमत्वानां महामलानां । तत्र बोधि-सत्तेन महासत्तेन मारकर्याणि बोध्ययानि बुद्धा च विवर्जयितवानि॥ 31

प्रमरपरं सुभूते जलाम्याको राजमनशिकाराः जुमारमनशिकारा इस्तिमनिषकारा श्रथमनिषकारा रथमनिषकारा गुलादर्शनमनिष-काराः(१) । इइमपि सुभूते तेषां मार्कमं वेदितशं॥ पुनरपरं मुभूते जलास्यके ऽग्निमनसिकारा इच्छामनसिकारा धनधान्यसमृद्धि-मनिकाराः । इदमपि सुभूते बोधियन्तागां महामलानां मारकर्ध बेदितर्थं॥ पुनरपरं सुभूते बोधियत्वानां महाबलानासुत्वत्रक्ते साभसत्कारचीवरपिक्षपानप्रयनासनम्बानप्रत्यसभेषच्यपरिकाराखाम-न्तरायाः इसां प्रज्ञापारमितां भाषमाणानां देशयतासुपदिश्वतासुद्धि-वतां खाध्याचतामनात्रो खिखतां<sup>(२)</sup> साभसत्कारस्रोकास्राटा-श्विमोत्पीड़ा वा। इदमपि सुभूते बोधियम्बर्मश्रमत्वैर्धारकर्म वेदितयं ॥ एतानि तै: सर्वाणि मारककाणि बोद्धयानि बुद्धा च विवर्क्वितयाति॥ पुनर्परं सुभूते बोधिमलानां महामलानामिमां प्रज्ञापार्मिनां भाषमाणानां देवयतासुपदिवतासुद्विवतां स्वाध्या-यतामनात्रो खिखतां<sup>(२)</sup> ये ते गभीरा गभीराः स्वान्ता भविष्यन्ति त्रावकप्रत्येकनुद्धस्रमिप्रतिषपुकांसान् मारः पापीयान् भिनुवेषेनोप-यदुम्योपमंदरियाति इड त्रिचस इदं लिख इदमुद्दित्र<sup>(४)</sup> इदं काध्याय इतः सर्वेद्यता निष्यत्यते इति॥ न खब् पुनः सुभूते

<sup>(</sup>१) गुरुप्रमनिकारा इति ग॰ गुरुप्राच्चदर्भनमनिकारा इति ख॰ छ॰ च॰।

<sup>(</sup>२) बिखतास्वेति ग॰।

<sup>(</sup>३) विखतां वा इति ग॰।

<sup>(</sup>१) उपदिश इति ख॰ च॰।

बोधियचेन महायतेन उपायकुग्रतेन<sup>(१)</sup> तेभ्यः खुहोत्पादवितव्या ॥ तत् कस्य हेतोः। किञ्चापि सुभृते तेष् सुत्रान्तेषु शून्यतानि-मित्राऽप्रणिहितानि भाषितानि न खल् पुनद्पायकौत्रस्थनाच बोधियस्वानां महायत्नानामास्वातं॥ तत्र येऽनशिज्ञा भविखिना बोधिसच्चा खपायकोत्रकानविश्वेषस्य ते इसां गस्तीरां प्रज्ञा-पारमितां रिश्चितवां मंखन्ते। ते इसां गभीरां प्रजापारमितां रिञ्चिला आवकप्रत्येकमुद्धभूमिप्रतिमंयुकेषु स्वान्तेषु उपायकौत्रस्य पर्योवितयं मंखन्ते । इदमपि सुभूते बौधियन्त्रेन महापर्वेन मारकर्म वेदितस्यं ॥ पुनरपरं सुभूते धार्मश्रवणिकञ्छन्दिको भविष्यति प्रजापारमितासुर्गहीतुकामी धर्मभाषकञ्च किसासी भविष्यति न धर्मन्देश्रयितुकामः। इदमपि सुभृते बोधिसन्तेन महासलेन विसामगीमारकर्म वेदितयं॥ पुनरपरं सुभृते धर्मभाष-कञ्चाकिलासी भविष्यति प्रज्ञापार्सितान्दातुकामो धार्मेश्रव-क्षित्रश्च किलामी वा वज्रकत्यो वा भवियति। इदमपि सुभूते बोधि-मचीन महामलेन विमामग्रीमारकर्म वेदितवां। पुनरपर सुमृते धार्मत्रवणिकञ्कन्दिको भविव्यति प्रज्ञापारमितामुर्ग्रहीतुकामो धारयितुकामो वाचिवतुकामः पर्य्यवापुकामः प्रवर्त्तयितुकामोऽन्तन्नो बिखितुकामोऽपि भविव्यति गतिमांच मतिमांच सृतिमांच भवियति । धर्मभाणकश्चान्यदेशान्तरं चेस्वते नोद्वद्वितज्ञो<sup>(१)</sup> वा न वा विषयितज्ञोदनभिज्ञो वा भविष्यति । इयमपि सुभूते तय

<sup>(</sup>१) उपायकी प्रस्थेनेति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>२) नोद्वटितं च इति छ॰ च॰ ।

विशामग्री भविखित प्रशापार्यमताचां भाखमावाचां देखमानाचा-सुपदिष्ममानायासुद्विममानायां साध्यासमानायां विद्यमाचाया-मनागः विकासनायां। इदमपि सुभूते बोधिसलेन सहासलेन विषामगीमारकर्ष बेदितवं ॥ पुनरपरं सुश्रुते धर्मभाषकचाकि-कासी भविष्यत्यभिक्षो(१) दातुकामी वाचितुकाम दुर्मा प्रजापा-रमितां । धार्मत्रविकस देशानारं प्रस्तितो भविष्यति नोहृष्टितश्चो<sup>(२)</sup> वा नवा विपश्चितज्ञोऽनभिज्ञो वा भविव्यति। इदमपि सुस्रुते बोधिसक्तेन महासत्तेन विसामग्रीमारकर्म वेदितशं॥ पुनर्परं चुश्रते धर्मभाषकद्यामिषगुरको साभवत्कारचीवरगुरको भवि-स्वति। धार्मअविकशास्ये छः सम्तुष्टः प्रविक्तिरेशं वा न दातु-कामो भविष्यति। इयमपि सभूते तत्र विशामग्री भविष्यति प्रज्ञापार्मितायां जिल्लामाणायां विव्यमानायां। ददमपि सुभूते बोधियचेन महासलेन मारकर्ष वेदितयं॥ पुनरपरं सुभूते धार्य-श्रविषक्य श्राद्धो भविष्यति दमां प्रश्लापारमितां श्रोतकामोऽर्थ-मवबोडुकामोऽधं दातुकामोऽधं परित्यक्तकामः। धर्मभावकद्यात्राद्वी भविष्यति ऋषेक्रो वा न वा भाषितुकामः। श्रतोऽपि सुभूते विधामग्रीमारकर्म वेदितवं ॥ पुनरपरं सुक्षते धार्माश्रविकस् त्राद्वो भविष्यति श्रोतकामोऽर्थमवबोद्गुकामः । धर्षभाणकस्त्र च तानि सुषाचि धर्मान्तरायिकतया न समाविक्यन्ति नावतरिक्यन्ति। सभृते धार्मेश्रवणिकसाप्राप्तधर्मभाणिनः त्रातोऽपि प्रतिवाणी

<sup>(</sup>१) अभिज्ञोऽर्थी भविष्यति इति ग॰।

<sup>(</sup>२) नोइटितचः इति ङ॰ च॰।

भविष्यति । इत्यमपि सुभूते तत्र विषामग्री भविष्यति प्रज्ञापर-मितासुद्ग्रहतां धारचतां वाचचतां पर्य्यवाप्नुवतां प्रवर्त्तचता-मनाजो लिखतां। इहमपि सुभते बोधिसस्वेन महास्रवेन मार्क्स वेदितव्यं ॥ पुनरपरं सुभ्रते धर्मभाषकच भाषितुकामो भविव्यति । धार्षत्रविषक्षाः कृन्दिको भविखति त्रवणाय । इयमपि सुक्षते तत्र विसामगी भविव्यति प्रज्ञापारमितासुद्गरीतं धारचितं वाचितं पर्य्वातुं प्रवर्त्तयितुमन्त्रशो श्रिश्चितुं। इदमपि सुभूते बोधिशचेन महासलेन मारकर्म वेदितद्यं॥ पुनरपरं सुश्रते धार्मत्रविषको मिद्धगुदको भविष्यति कायगुदको भविष्यति । स तेन मिद्धगुदक-लेन समन्तागतः कायक्कमधेन समन्तागतो न श्रीतुकामो भविष्यति। धर्मभाषकञ्च भाषितुकामो भविष्यति । इदमपि सुभृते बोधि-यचेन महासलेन विधामगीमारकर्ष वेदितयं॥ पुनरपरं सुश्वते धर्मभाषको मिद्रगुदको भविष्यति कायगुदको भविष्यति । स तेन मिद्धगुरुकलेन समनागतः काचक्रमधेन समनागतो न भाषितुकामो भविष्यति । धार्मश्रविषक्य श्रोतुकामो भविष्यति । दयमपि सुभृते तत्र विशामग्री भविष्यति लिखनाय वाचनाय पर्य्यवाप्तये वा। इदमपि सुभृते बोधिवत्त्वेन महास्रतेन मारकर्म वेदितव्यम्॥ पुनरपरं सुभृते प्रज्ञापारमिताचां जिल्लामानायां भाष्यमानायां जिल्लामाणायां किञ्चदेव तत्रागत्य निरयाणामवर्षं भाषियते तिर्थग्योनेरवर्षं भाषियते प्रेतविषयस्थावर्षं भाषियते श्रभुरकायानामवर्षं भाषियते। एवंदु:खा निरया एवंदु:खा तिर्थम्योनिरेवंदु:खः प्रेतविषयः एवंदु:खा त्रासुराः काया एवंदुःखाः संस्काराः रहैव दुःखस्थान्तः करणीय दति।

द्रमपि सुभूते बोधियत्वेन महात्रक्षेन विशामगीमार्कमे वैदितर्थ।। पुनरपरं सुभूते प्रजापार्मितायां चिख्यमानायां भाष्यमाणायां जिच्छ-माणायां वा कश्चिदेव तवागता देवानां वर्णं भाषियते। एवंसुखिता देवा एवंसुखाः खर्गा एवंदामधाती कामाः चेवितवाः एवंद्रपञ्चाती धानानि समापत्तवानि एवमाद्धणधातौ तत्त्रमापत्तवः समा-पत्तयाः। तदपि च सर्वे प्रज्ञया विस्वय सर्वेव दुःखोपपत्तिरिति। जन्नं हीदं भगवता । श्रव्हटासंघातमाचन (१) मण्डं भिचवी भवाभि-निर्देत्तिं न वर्णयामि । यध्यें हि संस्नतमनित्यं यध्यें भयावगतं दुःखं सर्वक्षेधातुकं शून्यं सर्वधर्मा श्रनातानसदेवं सर्वमशास्रतमनित्यं दुःखं विपरिणामधर्मकं विदिला पण्डितेरिहैव श्रोतग्रापित्तफः प्राप्तयं सकदागामिफलमनागामिफलमिईवाईचं प्राप्तयं । मा नो भूयसाभिः सम्पत्तिविपत्तिभिर्दुःखभ्रयिष्ठाभिः समवधानं भूदिति तचैके बोधियत्वाः संवेगमापत्यन्ते । इदमपि सुभृते बोधियत्त्वेन महासलेन विसामगीमारकर्म वेदितव्यं ॥ पुनरपरं सुभूते येऽपि ते भिचवी धर्मभाषकाः ते एकाकिता श्रभिरता भविधन्ति । चेऽपि धार्मत्रविणकासोऽपि पर्वेद्गुरुका भविष्यन्ति। तेऽपि धर्मभानका एवं वच्छान्ति। ये मामनुभर्त्यान्ति तेभ्योऽइमिमां प्रज्ञापारमितां दाखामि ये मां नानुभक्त्रिन्त तेभ्यो न दाखामीति। एवन्ते कुल-पुषाः कुलद्हितरञ्च प्रधिकतया छन्दिकतया धर्मागौरवेन तं धर्मभाणकमनुभर्त्खन्ति ते चावकाशं दाखन्ति । य च धर्मभाणक श्रामिषिकिञ्चित्काभिचाषी ते च न दातुकामाः । स च तेन

<sup>(</sup>१) खक्टासंदातमात्रकमिति ग०।

तेन गमिखति येन येन दुर्भिचञ्चायोगचेमञ्च जीवितान्तरायञ्च भविखिति। ते च धार्मात्रविषकाः परेभ्यः त्रोखिन्त त्रसौ प्रदेशो दुर्भि बद्यायोग बेमस्य तसिंख प्रदेशे जीवितान्तरायो भवेदिति। य च धर्मभाणकसान् कुलपुत्रानेवमभिव्याद्दरिव्यति । त्रमुस्मिन् कुलपुत्राः प्रदेशे दुर्भिचभयं कचित् कुलपुत्रा यूयमाममिखय मा पश्चादिप्रतिवारिको भविष्यच दुर्भिचभयं प्रविष्टाः<sup>(१)</sup> । एवन्ते तेन धर्मभाषकेन सुस्रोणोपायेन प्रतिचेश्वन्ते। ते च निर्व्विष्ट्पा एवं ज्ञास्त्रन्ति । प्रत्यास्त्रानिनिमत्तान्येतानि नैतानि दातुकामता-निमित्तानीति। नायं दातुकाम इति विदिला नानुभर्त्स्वन्ति। इयमपि सुभूते तच विवामगी भविव्यति प्रज्ञापारमितायां खिखा-मानायां त्रिच्छमाणायां देश्यमाणायासुपदिश्यमानायासुद्दिश्यमानायां स्राध्वायमानायां। इदमपि पुस्रते बोधिमत्त्वेन महासत्वेन मारकर्षा वेदितयं॥ पुनरपरं सुभ्रते धर्मभाषको येन जन्तुभयं येन याड्भयं येन मनुष्यभयं तेन संप्रस्थितो भविष्यति । स तेन परन् विदरन् येन व्याङ्कान्नारं सरीस्वपकान्नारं चोरकान्नारं पानीयकान्तारं दुर्भिचकान्तारं तेन प्रक्रमिय्यति । स तान् धार्स-श्रवणिकान् एवं बच्चति । यत् खलु कुचपुत्रा जानीध्वं यसिन् प्रदेशे जनुभयं वाड्भयं क्रशादभयं सरीस्रपकानारं चोरकानारं पानीयकान्तारं दुर्भिचकान्तारं तेन वयं सम्प्रस्थिताः। जानीध्वं कु बपुचाः प्रकाथ यूयमेतानि दुःखानि प्रत्यनुभवितं। एवं तान् सुद्धीषोपायेन प्रत्याखास्थति । ततस्ते निर्वेत्यन्ते निर्विषाः सन्तो

<sup>(</sup>१) प्रविद्या वयमितीति ग॰।

नानुभर्त्स्थिना ते पुनरेव प्रत्युदावर्त्स्थन्ते। श्रयमपि सुभ्रते प्रज्ञा-पार्मिताचा त्रकाराय उपत्यते उद्दिश्वमानाचाः खाधायमानायाः याविष्यमानायाः। इदमपि सुभृते बोधियत्वेन महास्रवेन विसामग्री-मार्क्स वेदितव्यम् ॥ पुनरपरं सुभृते धर्मभाषको भिच्मिचकुस्नभ-चादकुबगुरको भविष्यति । य तथा मिचकुबभिचादकुबगुरकत-षाऽभीत्र्णं मित्रज्ञुजभिनाद्कुजान्यत्रज्ञोकयितयान्युपमङ्गमितवानि मंखने। स तथाऽभीन्त्णावक्षोकनतया वज्रक्तयतया तान् धार्म-श्रविषकान् प्रत्यास्थास्थित । श्रस्ति तावत् ने किञ्चिदवस्रोकियतय-मिस्त तावत् ममोपसङ्गमितयमिति। इयमिप सुभूते तच विसामगी भविष्यति प्रज्ञापारमितायां सिख्यमानायां पर्य्यवायमानायां(१)। इदमपि सुभृते बोधियचेन महासबेन मारकर्म वेदितछं॥ इति हि सुभ्रते मारः पापीयांसीसीः प्रकारेसाया तथा चेष्टिव्यते यथेमां प्रज्ञापारिमतां न कञ्चिदुर्गशैखित न धारिययिति न वाचियवित न पर्य्यवास्यति न प्रवर्क्तयियति न देश्रवियति नोपदेच्यति नोद्देच्यति न खाध्यास्यति न खेखिय्यति । तसा-सर्हि सुभृते चावन्तोऽन्तराचा विषामच्यां संवर्त्तन्ते तानि सर्व्वाणि बोधियन्तेन महायत्नेन मारककानीति बोद्ध्यानि बुद्धा च विव-र्क्कायतयागीति॥

एवसुके श्रायुक्षान् सुस्रतिर्भगवन्तमेतदवीचत् । किमन भगवन् कार्षं चिद्दि मारः पापीचानेवं महान्तसुदीगमापत्स्यते । तथा तथा चोपायेन चेष्टिस्यते यथेमां प्रज्ञापार्यमतां न कश्चिदुद्-

<sup>(</sup>१) पर्यवाप्यमायायां प्रिच्यमायायामिति ग॰।

पड़ी खित न धारिय खित न वाचियित न पर्यवास्त्रित न प्रव-र्चाय खित न देवियाति नोपदेस्यति नोहेस्यति न साधास्त्रित न सेस्रियक्ति न सिस्थियति॥

एवसुक्ते भगवानायुक्तनां सुभूतिमेतद्वीचत् । प्रजापारमिता-निर्जाता दि सुभूते वृद्धानी भगवता सर्वेद्यता सर्वेद्यतानिर्जातञ्च तथागतप्रासनं तथागतप्रासनिर्जातचाप्रसेथाणामसङ्ख्यानां सलानां क्रेबप्रहाणं प्रहीणक्रेबानास मारः पापीयानवतारं न सभतेऽसभ-मानो दुःखार्ची दुर्मनाः श्रोकश्रखपरिगतो भवति । त्रतः स प्रज्ञा-पार्तितायां शिकामानायां पर्य्यवायमाषायां<sup>(१)</sup> महता संवेगेन महान्तमुद्योगमापद्यते। च मह्तोद्योगेन तथा तथोपायेन चेष्टते यथा न कञ्चिदिमां प्रज्ञापारमितां चिखेदा पर्य्यवाप्रयादेति॥ पुनरपरं सुऋते मारः पापीयान् समचवेषेषागत्य भेदं प्रचेस्यति । एवञ्च नवयानसम्प्रस्थिताः सुसपुन्ना विवेचिययन्ति नैवा प्रज्ञा-पारमिता यामायुक्तमः प्रदेखिमा। यथा पुनर्मम स्वागतं स्व-पर्यापन्नमियं सा प्रज्ञापारमिता इत्येवं सुभूते मारः पापीयान् संबयं प्रचेष्यति । एवद्य पुनः सुभूते मारः पापीयान् समण्वेषे-षागत्य भेदं प्रचिष्य नवयानसम्प्रस्थितान् बोधिसत्तानस्यबुद्धिकान् मन्दवृद्धिकान् परीत्तवृद्धिकानन्थीक्षतानवाक्षतानतुत्तरायां सम्यक्-समोधी संबयं यात्वियति । ते संबयप्राप्ता इमां प्रज्ञापार्यमतां मोद्ग्रहीयमि न धारवियमि न वाचियमि न पर्यवास्यमि न

<sup>(</sup>१) पर्यंवाप्यमाबायां शिष्शमाबायामिति ग॰। 82

मवर्सावयाना न देववियाना नोपदेखाना नोहेखाना न खाधा-याना न खेखवियाना न जिखियाना। रदमपि सुभते वोधियानेन महासलेन मारकर्ष वेदितयं॥ पुनरपरं सुभते मारः पापीयान् भिचून् निर्धाय बुद्धवेषणानत्य एवं मारकर्षीपमंदियाति। यो बोधियानो गमीरेषु धर्मेषु परति स भतकोटिं साणात्करोति स आवको भवति न बोधियानो यथाऽथं बोधियान रति। रदमपि सुभते बोधियानेन महासलेन मारकर्ष वेदितयं॥ एवं सुभते मारः पापीयानेनमादिकानि सुवद्धन्यन्यान्यपि मारकर्षाणुत्पादिययाययां प्रशापारमितायां चित्रामानायां पर्यवायमाणायां<sup>(१)</sup> तानि बोधि-यानेन महासलेन बोद्ध्यानि बुद्धा च विवर्क्षयित्यानि न भक्तयानि श्वारभवीर्थेण स्मृतिमता सम्प्रप्रजानता च भवितयं॥

एवसुके यायुश्चन् सुक्षितिभगवन्तसेतद्वोषत्। एवसेतद्भगवस्वेनकेतत् सुगत। यानि तानि भगवन् सहारत्नानि तानि बद्धप्रत्यर्थिकानि
भवन्ति॥ तत् कद्ध हेतोः। यतुत दुर्षभत्वात् सहार्थलाच यगाषि
हि तानि भगवन् भवन्ति। तद्धात्तानि च वद्धप्रत्यर्थिकानि भवन्ति॥
एवसेव भगवस्रद्धाः प्रश्चापार्शिताद्याः प्रायेष वहवोऽन्तराया
छत्पत्यन्ते। तत्र बेऽन्तरायवश्चेन दुसीदा भविष्यन्ति वेदितव्यमिदं
भगवद्याराधिष्ठितास्ते बोधिसत्ता भविष्यन्ति नवयानसम्प्रस्थिताञ्च ते
भगवन् भविष्यन्ति प्रस्तवद्भयञ्च ते भगवन् भविष्यन्ति मन्दमुद्भयञ्च
ते भगवन् भविष्यन्ति परीत्तवद्भयञ्च ते भगवन् भविष्यन्ति विप-

<sup>(</sup>१) पर्व्यवायमाखायां प्रिष्यमाखायामिति ग॰।

र्थक्षमुद्भवस्य ते सगवन् भविष्यिमा नापि तेवासुदरोदारेषु धर्मेषु चिनं प्रक्रमिष्यति च इसा प्रज्ञापारमितां नोद्वाचीतव्यां संस्थले न धारितव्यां न वाचितव्यां न पर्यवाप्तव्यां न प्रवर्त्तिव्यां न देववितव्यां नोदेष्ट्यां न साध्यातव्यां न सेखवितव्याः सम्मजो न सिखितव्यासपि संस्थले॥

एवसुके भगवनायुश्वन्तं सुश्वतिमेतद्वीयत् । एवमेतत् सुश्चते एवमेतत्। माराधिष्ठितासे सुभूते बोधिसला<sup>(१)</sup> वैदितव्या नवया-नसम्प्रस्थिताञ्च ते सुश्वते बोधियन्ता भविव्यन्ति चरानुद्भयञ्च ते भविष्यिन मन्द्रवृद्धयञ्च ते भविष्यिना परीक्तवृद्धयञ्च ते भविष्यिना विपर्यस्तवुद्धयञ्च ते भविव्यन्ति न च तेवासुदारोदारेषु धर्मेषु चित्तं प्रक्रमिखति च दमां प्रज्ञापारमितां नोद्यदीतवां मंखने न धार-चितवां न वाचचितवां न पर्यवाप्तवां न प्रवर्त्तवितवां नोपदेष्टवां नोहेष्ट्यां न खाधातयां न खेबयितयामनात्रो न खिबितयामपि मंखनो॥ किञ्चापि सुभूते इमानि मारकर्षाख्यस्यने सुवस्वयाप मारदोषा प्रमारायकरा उत्पत्यमे॥ प्रय प सुभूते य दर्मा प्रज्ञापारमितासुद्गुरीतवां मंखनी धारवितवां वाचवितवां पर्य-वाप्तर्था प्रवर्त्तियतयासुपरेष्टयासुद्देष्टयां स्वाध्यातयां सेस्यितया-मनाश्रो खिखितवामपि मंखन्ते वेदितस्यनेतत् सुस्रते बुद्धातुभावेन बुद्धाधिष्ठानेन ते मंखन्ते बुद्धपरिग्रहेणे।द्ग्रहीखन्ति धारिषयन्ति वाचियमा पर्यवास्यन्ति प्रवर्त्तयियन्ति देत्रधियन्युपदेत्र्यन्युद्-

<sup>(</sup>१) नोधिसत्त्वा मद्दसत्वा इति ग॰।

स्थान साधाशना लेखविखनयनामो सिखियनीति॥ तस्त्रस्य हेतोः। मारोऽपि स्वय पापीयान् महान्तसुद्योगमापस्यते अन-रायकरणाय तथागतोऽपर्वन् सम्यक्षम् इ ख्योगमापस्यतेऽतुपरि-पदायेति॥

श्वार्थाष्ट्रसाद्यस्यकार्था प्रज्ञापारमितार्था मारकर्षपरिवर्त्तीः नामैकादत्रः ॥ ३०८ ॥

## [ २५३ ]

## श्रव खोकसन्दर्भनपरिवर्त्ती नाम दादशः।

श्रय खबु भगवान् पुनरणायुग्नमं सुश्वतिमामन्त्रयते सा । तद्यथाऽपि नाम सुभूते व्लिया वस्तः पुत्रा भवेयुः पद्म वा दत्र वा विंत्रतिवा चित्रदा चलारिंग्रदा पञ्चाग्रदा प्रतं वा सहस्रं वा(१) वर्षे ते मातुर्ज्ञांनाया उद्योगमापद्येरन् कथमस्राकं मातुर्जीविता-न्तरायो न भवेदिति कथमस्राकं माता चिरं जीवेत् कथमस्राकं भातुः कायो न विनम्धेत् कथमस्माकं माता चिरस्थितिका भवेत् कथमस्राकं मातुर्नामाविनष्टं भवेत् कथमस्राकं मातुर्ने दुःखा वेदगोत्पद्येत न चाद्या ऋसर्भविद्यार श्रमन श्रापः(१) कार्य उत्पद्येत॥ तत् कस्य हेतोः। एतया दि वयं जनिताः दुम्करकारिकैषाऽस्राकं भीवितस्य दाची स्रोकस्य च सन्दर्शयची॥ इति ते पुचासां मातरं वर्ष्यस्योपधानैः सुधतां धारयेयुः सुगोपाचितां गोपा-चेयुः सुनेकाचितां नेलायेयुः मा खन्वस्थाः काचिद्दुःखा वेदना<sup>(२)</sup> दु:बो वाऽसर्भ जत्पचेत चजुवा वा श्रोपतो वा न्नापती वा जिक्रातो वा कायतो वा मनस्तो वा वाततो वा पित्ततो वा स्नेसतो वा सम्निपाततो वा इंग्रतो वा मन्नकतो वा सरीस्टपतो वा मनुस्रतो वाडमनुखतो वा श्रापाततो वा जत्पाततो वा श्रिनिषातः

<sup>(</sup>१) सङ्खं वा भ्रतसङ्खं वेति ध॰।

<sup>(</sup>२) मचास्यां स्पर्भविष्टार ध्यमन धापः इति ख॰ ग॰ छ॰ च॰।

<sup>(</sup>३) दुःखा काचिदेरना इति घ॰।

मरीरे निपतेत्। एवन्ते पुत्रासां मातरं सर्वसुखोपधानैः समन्ताद्वा नेखायेयुर्ममायेयुर्गीपायेयुरेवाऽस्मानं माता जनयिषी दुष्करकारिकै-षाऽसाकं जीवितस्य दाची स्रोकस्य च सन्दर्भयिचीति॥ एवमेव सुभ्रते तथागता श्रर्चनाः सम्यक्षम्बद्धा इसां प्रज्ञापारमितां समन्वा-इरिना। येऽपि ते खिखना उद्ग्रहना धारयना वाषयिन पर्य्यवाप्नविन्त प्रवर्त्तयिन देशयन्युपदिशन्युद्शिना खाध्यायिन धर्चे ते तथागतासार्हतः सम्यक्यमुद्धसातुभावेगाधिष्ठानेन समन्वा-द्वारेण । चेऽपि तेऽन्येषु कोकधातुषु तचागता श्रर्दन्तः मन्यकपमुद्धा एतर्सि तिष्ठन्ति भ्रियन्ते वापयन्ति बङ्गजनस्थाय क्षोकानुकमायै महतो जनकायखार्थाय हिताय सुखाय देवानाञ्च मनुखाणाञ्च धर्वमलानाञ्चानुकत्पका त्रनुकत्पासुपादाय तेऽपि सर्वे इसां प्रशापार्मितां समन्वादरन्ति श्रीत्मुकामापद्यन्ते किमि-तीयं प्रज्ञापारमिता चिरस्थितिका भवेत् किमित्यस्थाः प्रज्ञापार-मिताचा नामाविनष्टं भवेत् किमित्यखाः प्रश्वापार्मिताचाः भाख-माणायाः सिख्यमानायाः मिख्यमाणायाः मारः पापीयासारका-चिका वा देवता श्रन्तरायं न कुर्युरिति ॥ एवं दि सुश्रुते तथागता श्चर्यमः सम्यक्षम्बद्धा एमा प्रज्ञापारमितां नेसायनि ममायनि गोपायन्ति ॥ तत् कछ हेतोः । एवा हि माता जनचित्री तथा-गतानामईतां सम्यक्समुद्धानामखाः सर्वज्ञताचा दर्जयित्री खेाकख च सन्दर्भयिची ॥ श्रतो निर्जाता हि सुभूते तथागता श्रईन्तः यम्यक्यम्बद्धाः प्रज्ञापारमिता हि सुभूते तथागतानामर्हतां सम्यक्-मनुद्वानामच वर्षेत्रज्ञानच जनवित्री दर्भवित्री एवमच क्रोकस

यन्दर्भिया ॥ यतो निर्माता हि सुभते तथानामर्थतां यम्यक्यम् -द्धार्गा धर्मञ्जता ॥ चेऽपि केचित् सुभूतेऽतीतेऽध्वनि तचागता पर्वनः सम्यक्षम्बद्धाः प्रतुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिषम्बद्धाःचेऽपि वर्वे एनामेव प्रज्ञापारमितामागम्यानुत्ररां बम्यक्षम्नोधिमभिष-म्बुद्धाः । चेऽपि ते सुभूते भविष्यन्धनागतेऽध्वनि तथागता ऋर्षनाः यम्यक्यानुद्धा त्रतुत्तरां यम्यक्यम्बोधिमभिषयोत्रामे तेऽपि सर्वे एनामेव प्रज्ञापारमितामागम्यातुत्तरा यम्यक्षम्नोधिमभिषयोत्स्रक्ते। चेऽपि ते सुभुते एतर्द्धप्रमेथेव्यसङ्ख्येथेषु स्रोकधातुषु तथागता भक्तः सम्यक्समुद्धा दशदिशि खोने तिष्टनि प्रियमे यापयिन **बक्रजनहिताय बक्रजनसुखाय स्रोकात्यक्रमायै महतो जनकाय-**द्यार्थाय दिताय सुद्धाय देवानाच मनुव्याणाचानुकम्पका अनुक-मासुपादायानुक्तरां सम्यक्समोधिमभियमुद्धासेपि सर्वे एमासेव प्रज्ञापारमितामागम्यानुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसम्बद्धाः । श्रद्मिप सुभूते एतर्षि तथागतोऽर्षन् सम्यक्समुद्ध एनामेव प्रश्वापारमिता-मागम्यानुत्तरां यम्बंक्यमोधिमभियमुद्धः॥ एवमियं सुभूते प्रज्ञा-पारमिता तथागतानामर्हता सम्यक्षमुद्भानां वनचित्री एवमस्य क्रोकस सन्दर्भयित्री॥

श्रथ स्वायुशान् सुभृतिर्भगवन्तमेतद्वोत्तत् । यद्गगवानेवमाद्द प्रश्नापारमिता तथागतानामर्दतां सम्यक्षमुद्धानामस्य स्रोकस्य सन्दर्भयिनीति । कथं भगवन् प्रश्नापारमिता तथागतानामर्दतां सम्यक्षमुद्धानामस्यक्षोकस्य सन्दर्भयिनी । कतमञ्च भगवन् स्रोक-स्थागतैर्द्द्विः सम्यक्षमुद्धैरास्थातः॥ एवसुकी भगवानायुश्वकं सुभूतिमेतद्वीचत्। पश्च सुभूते स्कन्धाः तथागतेन खोके दत्यास्त्राताः। कतमे पश्च यदुत इपं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं दमे सुभूते पश्च स्कन्धास्त्रथागतेन खोके दत्या-स्त्राताः॥

सुर्भातराइ। कथं भगवंसाधागतानां प्रज्ञापारमितया पश्च स्कन्धा दर्शिताः किं वा भगवन् प्रज्ञापारमितया दर्शितं॥

एवसुके भगवानायुश्वनं सुभूतिमेतदवोचत्। न खुळ्यने न
प्रज्ञुञ्चने दित सुभूते पश्च स्कन्धा खोके दित तथागतागां प्रश्चापारमितया दिश्विताः ॥ तत् कद्य हेतोः। न खुञ्चन्ते न प्रजुञ्चन्ते दिति
दिश्विताः। ग्रून्यताखभावा हि सुभूते पश्च स्कन्धा श्रस्तभावलात्॥ न
च सुभूते ग्रून्यता खुञ्चते वा प्रखुञ्चते वा। एविनियं सुभूते प्रश्चापारमिता तथागतानामहितां सम्यक्षम्बुद्धानामस्य खोकस्य सन्दर्शवित्री॥
न च सुभूते श्वानिनित्तं वा श्वप्रशिहितं वा श्वनिभसंस्कारो वा
श्वनुत्पादो वा श्वभावो वा धर्मधातुवा खुञ्चते वा प्रखुञ्चते वा(१)।
एविनियं सुभूते प्रशापारिमता तथागतानामहितां सम्यक्षमुद्धानामस्य खोकस्य सन्दर्शयित्री॥ पुनरपरं सुभूते तथागत दमां प्रशापारिमतामागम्याप्रमेयाः सला श्वरङ्कोयाः सला दित यथाभूतं
प्रजानाति। कथ्च सुभूते तथागत दमां प्रशापारिमतामागन्याप्रमेयाः सला श्वरङ्कोयाः सला दित यथाभूतं प्रजानाति। सलाखभावतया सुभूतेऽप्रमेयाः सला श्वरङ्कोयाः सला दित थथाभूतं

<sup>(</sup>१) न जुट्यते वान प्रजुट्यते वा इति ग॰।

प्रजानाति ॥ एवं हि सुश्रुते प्रधानत इसौ प्रज्ञापारमितामागन्या-उप्रसेयाः सला श्रमक्कीयाः सला इति यद्यासूर्तं प्रजानाति बार्स्यपि तानि सुभूतेऽप्रमेचाणाभवक्क्वेयानां सलानां चितचरितानि तान्यपि सुभूते तथागतः सलासद्भावतयैव प्रजागाति॥ एवं खला सुभूते प्रज्ञापार्रामतामागम्ब तथागतोऽप्रतियाषामधळीयानां सलानामप्र-भैवाष्ट्रमञ्जेवानि चित्तचरितानि च चचाभूतं प्रजानाति॥ एवं हि सुभूते प्रश्नापारमिता तथागतानामहेता बन्धक्वम्बुहानामक कोकस सन्दर्भयिषी॥ पुनर्परं सुभूते तथानत दर्मा प्रद्रापार्य मितामगम्बाप्रमेवाबाममञ्जीयानां बलानां बञ्जिपानि चित्तानि यक्किप्रानि चित्रानीति चचाभृतं प्रजानाति ॥ कचच सुभृते तथागत रमां प्रजापारमितामागमाप्रमेयापामगळीयानां सवानां यक्किप्तानि चित्तानि विक्विप्तानि चित्तानीति चयाभृतं प्रजानाति। स सञ्जेषं चथतः चयं चाचयतो ययाभूतं प्रजानाति ॥ एवं चि सुभूते तथानत इसां प्रशापार्सितामागन्याप्रसेवाणास्यक्केकानां बलानां बिक्किप्तानि चिक्तानि बिक्किप्तानि चिक्तानीति चर्चाश्चर्य प्रजानाति ॥ पुनरपरं सुभूते तथागत दमां प्रजापारमितामानन्या-प्रमेचाचामकक्केवानां बलानां विचिन्नानि चिक्तानि विचिन्नानि चित्तानीति यदाभूतं प्रजानाति॥ कदाच सभूते तथागत इको प्राज्ञपार्मितामागम्याप्रमेथाणामसञ्जेयानां सलानां विचिप्रानि चित्रानि विचित्रानि चित्रानिति चयाभूतं प्रजानाति । धर्मतातः सुभूते तानि चित्तानि विचिप्तानि ग्रंबाचचानि हि तानि चित्तानि श्रवीवान्यविचीवान्यविचिप्तानि तानि विज्ञानीति यथाभूतं प्रजा- नाति ॥ एवं हि सुभूते तथागत इसां प्रजापारिमतामागन्या-प्रमेयाचाममञ्जेयानां सत्वानां विचित्रानि चित्तानि विचित्रानि चित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति ॥ प्रनरपरं सुभूते तथागत इमा प्रज्ञापार्मितामागन्याप्रमेथाणामसङ्खेयानां सलानामप्रमेथाचयाणि वित्तान्यप्रेमेयाच्याणि वित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति॥ कथञ्च सुभूते तथागत इमां प्रज्ञापार्मितामागम्याप्रमेयाणामसङ्ख्यानां सवानामप्रमेयाच्याणि चित्तान्यप्रमेयाच्याणि चित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति । तस्य सुभूते तथागतस्याधिष्ठितं भवति तिचत्तमनिरोध-मतुत्पादमस्थितमनात्रयमसमप्रमेयमसङ्खेयं येनैव यथाभृतं प्रजाना-त्याकात्राप्रमेयाचयतया वित्ताप्रमेयाचयतेति॥ एवं हि सुभूते तथा-गत इमां प्रजापारमितामागम्बाप्रमेवाणाममञ्जेवाना सलानामप्र-मेयाचयाणि चित्तान्यप्रमेयाचयाणि चित्तानीति यद्यासूतं प्रजा-नाति॥ पुनर्परं सुभूते तथागत इसा प्रचापार्मितामागम्या-प्रमेखाणां सलानां सङ्क्रिष्टानि चित्तानि सङ्क्रिष्टानि चित्तानीति त्रचाभूतं प्रजानाति । कचच सुभूते तचागत इमां प्रजापार-मितामागम्याप्रमेयाणां सलानां सङ्क्षिष्टानि चित्तानि सङ्क्षि-ष्टानि चित्तानीति यथाश्वतं प्रजानाति । अपङ्क्केणसङ्क्किप्टानि सुभूते तानि चिन्तानि श्रमञ्जेतानि ॥ एवं दि सुभूते तथागत इमां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रमेयाणां सलानां सङ्क्रिष्टानि चि-नानि सङ्क्षिष्टानि चिनानीति चचाभूतं प्रजानाति ॥ पुनर्परं सभते तथागत इमां प्रज्ञापारिमतामागम्याप्रमेथाणां सलानाम-सङ्क्षिष्टानि विचान्यसङ्क्षिष्टानि विचानीति चयास्रतं प्रजानाति ।

संभूते तथागत इसां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रमेखांषाः यतानाममङ्क्षिष्टानि चित्तान्यमङ्क्षिष्टानि चित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति। प्रकृतिप्रभाखराणि सुभूते तानि चित्तानि॥ एवं हि सुभूते तथागत इमां प्रजापार्मितामगन्याप्रमेबाणां सला-नामसङ्क्षिष्टानि चित्तान्यसङ्क्षिष्टानि चित्तानीति चयाभूतं प्रजा-नाति॥ पुनरपरं सुभूते तथागत इसां प्रजापारमितामागम्या-प्रमेयाणां सलानां खीनानि वित्तानि खीनानि वित्तानीति यचाभूतं प्रजानाति ॥ कषश्च सुभृते तथागत इमां प्रशापार-मितामागम्याप्रमेयाणां चलानां खीनानि चित्तानि खीनानि चित्तानीति यथाश्रुतं प्रजानाति । श्रनाखयबीनानि सुश्रुते ताति चित्तानि ॥ एवं हि सुभूते तथागत इसां प्रज्ञापारिसता-मागम्याप्रमेयाणां सवानां सीनानि चित्तानि सीनानि चित्तानीति ययाभूतं प्रजानाति॥ पुनरपरं सुभूते तथागत दुर्मा प्रजा-पारमितामागम्याप्रमेयाणां सलानां प्रयसीतानि क्ति।नि प्रयसी-तानि चित्तामीति यद्यासूतं प्रजानाति॥ कपश्च सुभूते तद्यागत इमां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रमेयाणां सलानां प्रयहीतानि चिलानि प्रग्रहीतानि वित्तानीति बयाभृतं प्रजानाति श्रग्राद्याणि सभूते तानि चित्तानि प्रयहीतवानि ॥ एवं हि सुभूते तथागत इसी प्रज्ञापारमितामागन्याप्रमेयाणां सलानां प्रग्रहीतानि चिन्नानि प्रस्हीतानि चित्तानीति यथाभृतं प्रजानाति॥ पुनरपरं सुभूते तथागत दमां प्रजापारमितामागम्याप्रमेयाणां चलानां सास्रवाणि चित्तानि सास्रवाणि चित्तानीति यथाश्चतं प्रजानाति॥ कथश

सभूते तथागत इसां प्रजापारभितामागसाप्रेमेयाचां समानां बासवाणि चिन्तानि सासवाणि चिन्तानीति सराक्ष्यतं प्रजानाति। प्रस्नभाषानि सुभूते नानि चित्तानि चमतेषु:व्यानि(१)॥ एवं पि स्थते तथानत इमां प्रज्ञापार्मितामागम्याप्रमेथाचां सलानां याखवानि चिनानि सासवानि चिन्तानीति यथाभूतं प्रजानाति॥ पुनर्वरं सुभूते तचागत दर्मा प्रजापार्मितामागम्याप्रमेमावां क्लानामनास्वराचि चित्तान्यनास्वराणि चित्तानीति यथास्रतं प्रवा-वाति ॥ कथच सुक्षते तथागत इमां प्रज्ञापार्मितामागम्याप्रमे-वार्षा क्लानामनास्वापि वित्तान्यनास्वापि वित्तानीति वधाभतं प्रजानाति । अभावगतिकानि सुभूते तानि चित्तानि सनाभोगानि ॥ एवं पि सुभरते तथागत रमां प्रज्ञापारमितामागस्थाप्रमेथाणां सनानामस्वाचि चित्तान्यनास्वाचि चित्तानीति चयाभूतं प्रसाना-ति॥ पुनरपरं सुभूते तथायत दमां प्रशापारभितामागम्याप्रसेथाणां यक्तानां यरामाचि चित्तानि यरामाचि चित्तानीति यथाश्रतं प्रजानाति॥ कथ्य सुभूते तथामत इसां प्रशापारिमतासागस्या-प्रसेकाचां सवानां सरागाणि चित्तानि धरागाणि चित्तानीति यदाभूतं प्रजानाति । या सुभ्रते चित्तस्य सरागता न सा चित्तस्य वकाश्चतमा या चित्तक वयाश्चतता न वा चित्तक बरागता॥ एवं वि सुभूते तथागत रमां प्रश्लापार्मितामागस्याप्रकेयाणां सलानां बरागाचि चित्तानि चरागाणि चित्तानीति राजाश्रतं

<sup>(</sup>१) व्यसस्य विपतानीति स॰।

प्रजानाति ॥ प्ररनपरं सुश्रुते तथानत इसां प्रजापारिमतामानन्या-व्रमेखाकां बलानां वीतरागावि चित्तानि वीतरागाचि चित्तानीति बचासतं प्रवानाति ॥ बचच सस्रते तचागत दमां प्रजापारनिता-मानचाप्रमेचाणां सलानां वीतरागाणि चित्तानि वीतरागाणि चित्तानीति यद्याभातं प्रजानाति । यः सभाते चित्तच विगमो न या चिलाख बरागता या वीतरामच चिलाख यथाभ्रतता न सा चित्तका बरागता ॥ एवं चि सुभूते तथागत इसां प्रजापार-जितामागन्वाप्रसेयाचां यतानां वीतरागाचि चित्तानि वीतरागाचि क्तिागीति यथाभूतं प्रजानाति ॥ पुनरपरं सुभूते तथागत इसां प्रश्वापारमितामागस्याप्रमेथाणां सलानां सदीवापि चिन्तानि-बढोबापि चित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति॥ कथञ्च सुभूते तवागत रमां प्रकाणारमितामागन्याप्रमेवाणां यतानां सदीवाणि चिनानि बरोवाचि चिनानीति चचाभूतं प्रजानाति । या सुभूते वित्तस सरोवता न सा चित्तस बद्याभृतता या चित्तस बद्या-भूतता न वा चिक्तस्य सदोवता॥ एवं हि सुभूते तथामत इसां प्रश्लापार्यमितामागन्याप्रमेवाणां चलानां घरोषाचि चित्तानि सदोवाणि चित्तानीति वयास्त्रतं प्रजानाति॥ पुनरपरं सुस्रुते तचागत रमां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रसेयाणां सलानां वीत-होवापि चित्तानि वीतहोवाणि चित्तानीति ययास्तं प्रजानाति ॥ कथ्य सभूते तथागत दर्मा प्रज्ञापार्मितामागन्याप्रमेखाचा सलानां वीतदोषाणि विकामि वीतदोषाणि विकामीति यथाभ्रतं प्रजा-नाति। यः सुभूते चित्तस्य विगमो न सा चित्तस्य बद्दोदता

था वीतदोषस्य चित्तस्य यथाभूतता न सा चित्रस्य सदोषता॥ एवं हि सुभूते तथागत इसां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रमेथाणां सलानां वीतदोषाणि चित्तानि वीतदोषाणि चित्तानीति यद्याभूतं प्रजानाति ॥ पुनरपरं सुभूते तथागत इसां प्रजापारमितामागन्या-प्रमेथाणां सलानां समोहानि चित्तानि समोहानि चित्तानीति चचाभूतं प्रजानाति ॥ कचच सुभूते तचागत इमां प्रजापारमिता-मागम्याप्रमेथाणां सलानां समोद्यानि चिमानि समोद्यानि विचानीति यथाभूतं प्रजानाति ॥ या सुभूते विचय समोइता न सा चित्तस यद्याभूतता या चित्तस यद्याभूतता मा चिन्नस्य समोइता ॥ एवं हि सुभूते तथागत इमां प्रजापार-मितामागम्याप्रसेयाणां सलानां समोद्यानि चिनानि समोद्यानि विक्तानीति यथाभृतं प्रजानाति ॥ युनरपरं सुभृते तथागत इमां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रमेयाणां चलानां वीतमोद्यानि वित्तानि वीतमोद्दामि चिनानीति यद्याभूतं प्रजानाति ॥ कयश्च सुभूते तंचागत इसां प्रजापारमितासागम्याप्रमेयाणां सलानां वीतमोज्ञानि चित्तानि वीतमोद्दानि चित्तानीति यद्याभृतं प्रजानाति। यः सुभूते जिल्ला विगमो न सा जिलाय समोहता या वीतमोहस्य चित्तस्य यद्याभूतता न सा चित्तस्य समोइता॥ एवं हि सुभूते तचागत इसां प्रशापारिसतामागम्याप्रमेयाणां सलानां वीतमो-हानि चिन्तानि वीतमोहानि चिन्तानीति चचाभूतं प्रजानाति॥ वनरपरं सुभूते तथागत दर्भा प्रजापार्मितामागग्याप्रमेथाणां बलानामविप्रसानि चित्तान्यविप्रसानि चित्तानीति यद्याश्वतं

प्रजानाति॥ कथच सुभूते तथागत इमां प्रज्ञापार्मितामागम्या-प्रमेयाणां मलानामविपुलानि चित्तान्यविपुलानि चित्तानीति ययाभूतं प्रजानाति । ऋषमुत्यानयोगानि सुभूते तानि चित्तान्य-समुत्यानपर्यापन्नानि ॥ एवं सुस्रते तथागत इमां प्रज्ञापारमि-तामागम्याप्रमेयाणां सलानामविपुलानि वित्तान्यविपुलानि वित्ता-नीति यथाभूतं प्रजानाति॥ पुनरपरं सुभूते तथागत इमां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रमेयाणां सलानां विपुत्नानि विपु-सानि चित्तानीति यथाभृतं प्रजामाति॥ कयश सभूते तथागत दमां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रमेचाणां सलानां विव्रक्षानि वित्तानि विपुत्तानि वित्तानीति यथाभृतं प्रजानाति। न दीयने सुभूते तानि चित्तानि न विवर्द्धन्ते तानि चित्तानि न विगच्छन्ति तानि चित्तानि श्रविगमलादेव चित्तानां। एवं हि सुभूते तथागत इमां प्रज्ञापार्मितामागम्याप्रमेथाणां सत्नानां विप्रजानि विकानि विप्रचानि चित्तानीति यथाभृतं प्रजानाति॥ पुनरपरं सुभृते तथागत इमां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रमेयाणां चलानाममञ्ज्ञतानि वित्तान्यमद्दतानि वित्तानीति यथाश्चतं प्रजानाति॥ कथञ्च सुभूते तथागत इमां प्रज्ञापार्मितामागम्याप्रमेथाणां सलानाम-मद्रगतानि चित्तान्यमद्र्गतानि चित्तानीति यथाभ्रतं प्रजा-गाति । श्रनागतिकानि सुभूते तानि चित्तान्यनागतिकान्यपर्था-पन्नानि ॥ एवं हि सुभूते तथागत दर्मा प्रज्ञापारमितामागम्या-प्रमेयाणां मलानाममहदगतानि वित्तान्यमहदगतानि चित्तानीति थयाश्वतं प्रजानाति ॥ पुनरपरं सुश्वते तथागत इमां प्रज्ञा-

पार्मितामागम्बाप्रमेयाचां सलानां मददनतानि विक्तानि मदद-गतानि क्लिानीति यथाभ्रतं प्रनागति ॥ कथश्च सुभूते तथागत दमां प्रशापार्मितामागमाप्रमेथाचां सलानां मच्दगतानि चिनानि महदगतानि चित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति। समतासमानि दुश्रते तानि चित्तानि खभावयमानि ॥ एवं हि सुश्रते तथागत दमां प्रज्ञापारमितामागम्याप्रमेवाणां सलानां महद्गतानि विकानि मस्दगतानि चिन्तानीति चयाभ्रतं प्रकानाति ॥ पुनरपरं सुभूते तथागत दुर्भा प्रजापारमितामागम्बाप्रमेथाका बलानामप्रमाणानि चित्तान्यप्रमाणानि चित्तानीति चयाभूतं प्रजानाति॥ दश्रते तथागत इमां प्रशापारमितामामन्याप्रमेयाचा बलानाम-प्रमाणानि चित्तान्यप्रमाणानि चित्तानीति चचाभतं प्रजानाति । श्रानिश्रयलात् सुभूते तानि चित्तान्यप्रमाणानि ॥ एवं हि सुभूते तथामत इसां प्रज्ञापार्जितामामन्याप्रनेवादां समानामप्रमाणानि चित्तान्यप्रमाचानि चित्तानीति चचामृतं प्रजानाति॥ पुनर्परं सभते तथागत दर्भा प्रजापार्शितामागन्वाप्रमेथाणां सलागां सनिद्र्यनानि चिक्तानि चनिद्र्यनानि चिक्तानीति चचासूतं प्रजा-काति ॥ कथक स्थले तथागत इसां प्रशापारमितासागम्बाप्रसेयाकां यनानां यनिदर्भनानि चित्तानि सदर्भनानि चित्तानीति चयाभूतं प्रजानाति । समदर्भनानि सुभूते तानि चित्तानि चित्रस्वभावानि ॥ एवं दि सुभते नचानत दमां प्रज्ञादारजिताजानन्याप्रजेवाचां धलानां सनिद्र्यनानि चित्तानि वनिद्र्यनानि चित्तानीति वचाभूतं प्रजानाति॥ प्रजरपरं सुअते तथागत इसां प्रज्ञापारिमता-

भागम्याप्रमेयाणां सलानामनिद्र्यनानि वित्तान्यनिद्र्यनानि वित्तागीति यथाभूतं प्रजानाति॥ कथञ्च सुभूते तथागत इमां प्रजान्
पारमितामागम्याप्रमेयाणां सलानामनिद्र्यनानि वित्तान्यनिद्र्यन्
गानि वित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति। श्रव्यक्षणलाद्र्यविविकालात् सुभते श्रद्धस्मावित्तं तथाणां व्यव्यां सर्वेषां वा श्रमवभासगतं॥ एवं दि सुभते तथागत इमां प्रजापारमितामागम्याप्रमेयाणां सलानामनिद्यनानि वित्तान्यनिद्यनानि वित्तानीति
यथाभतं प्रजानाति॥

पुनरपरं स्थते तथागत रमां प्रज्ञापारिमतामागम्याप्रमेवाणां सवानां सप्रतिचानि चित्तानि सप्रतिचानि चित्तानीति चथाभूतं प्रजानाति॥ कथञ्च स्थते तथागत रमां प्रज्ञापारिमतामाग-म्याप्रमेवाणां सवानां सप्रतिचानि चित्तानि सप्रतिचानि चित्तानि चथाभूते तानि चथाभूतं प्रजानाति। असत्सद्धियतानि स्थते तथागति चित्तानि शून्यान्यारम्बण्(१)विभिकानि॥ एवं दि स्थते तथागत रमां प्रज्ञापारिमतामागम्याप्रमेथाणां सवानां सप्रतिचाति चित्तानि सप्रतिचानि चित्तानि वित्तानि व्याभूतं प्रजानाति॥

पुनरपरं सुभूते तथागत हमां प्रशापारमितामागम्याप्रमे-धाणां सलागामप्रतिघानि चित्तान्यप्रतिघानि चित्तानीति यथा-भूतं प्रजागाति॥ कथ्य सुभूते तथागत हमां प्रशापारमिता-मागम्याप्रमेथाणां सलागामप्रतिघानि चित्तान्यप्रतिघानि चित्ता-गीति यथाभूतं प्रजागाति । श्रद्ध्यभूतानि सुभूते तानि चित्तानि

<sup>(</sup>१) चारमाविमिति नोधं।

श्रम्भाष्ट्रतानि ॥ एवं दि सुभूते तथागत दर्मा प्रश्नापार्मितामा-गन्नाप्रनेवाणां यक्षानामप्रतिधानि चित्तान्यप्रतिधानि चित्रानीति वयाभूतं प्रजानाति ॥

पुनरपरं सुभूते इसां तथायत प्रशापारिमतामागस्वाप्रमेशाणां स्थानां योत्तराणि चित्तानि योत्तराणि चित्तानीति यथाभूतं प्रजा-नाति ॥ कथश्च सुभूते तथायत इसां प्रशापारिमतामागस्वाप्रसे-याणां याणां योत्तराणि चित्तानि योत्तराणि चित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति । या सुभूते योत्तरस्थ चित्तस्य यथाभूतता न तथाणि अन्यमानता ॥ एवं चि सुभूते तथायत इसां प्रशापारिमतामागस्था-प्रमेखाणां यालागं योत्तराणि चित्तानि योत्तराणि चित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति ॥

युगरपरं चुश्रते तथागत दलां प्रश्नावारितनामागन्याप्रसेथाणां समागामसुक्तराणि विकान्यसुक्तराणि विकानीति यथाश्रतं प्रजा-गाति ॥ कथ्य सुश्रते तथागत दलां प्रश्नापारितनामागन्याप्रसेवाणां समामागरुक्तराणि विकान्यसुक्तराणि विकानीति यथाश्रतं प्रजा-गाति । अखपि वि सुश्रते विकानसुपद्यश्चे ततो निष्पुपञ्चावि मानि विकानि ॥ एवं वि सुश्रते तथागत दलां प्रश्नापारिता-मानन्याप्रसेथाणां समागामसुक्तराणि विकानसुक्तराणि विकानीति वयाश्रतं प्रजागाति ॥

युगरवरं सुद्धते तथागत इसां प्रश्चापार्तमतामागन्याप्रकेथाकां सम्मानामसमाहितानि विभाग्यसमाहितानि विभागति थथाश्रतं प्रश्चामाति॥ कथस सुद्धते तथागत इसां प्रश्चापार्तमतामागन्या-

प्रमिथाणां सत्तानामसमाहितानि चित्तान्यसमाहितानि चित्तानीति यथाभूतं प्रवादाति। प्रसमसमानि हि सुभूते तानि चित्तान्यसमय-हितान्थेयमसमाहितानि तानि चित्तानि॥ एवं हि सुभूते तथामत इमां प्रशापारभितामागन्याप्रमेथाणां सत्तानामसमाहितानि चित्ता-व्यसमाहितानि चित्तानीति चथाभूतं प्रजादाति॥

युनरपरं सुभूते तथागत दुनां प्रश्वाचारमितानामनाप्रनेवाचां स्वानां समाहितानि वित्तानि समाहितानि वित्तानीनि व्याभूतं प्रवानाति ॥ कथ्य सुभूते तथानव दुनां प्रश्वापारमितानामन्या-प्रनेवाचां स्वानां समाहितानि क्तिानि समाहितानि क्तिानीति यवाभूतं प्रवानाति । समसमानि हि सुभूते तानि वित्तानि समावितान्येवं समाहितानि वित्तान्याकामसमानि ॥ एवं हि सुभूते तथागत दुनां प्रश्वापारमितानामनाप्रनेवाचां समावि-तानि वित्तानि समाहितानि क्याभूतं प्रवादाति ॥

पुनरपरं सुभूते तथागत दमां प्रशापार्मितामाणव्याप्रते-वाचां वलागमविद्युकानि चित्तानिविद्युकानि चित्तानीति चच्चभूतं प्रभागति ॥ कव्यस् सुभूते तथागत दमां प्रशापार्मिता-मागन्याप्रमेथाणां चलागमविद्युकाणि चित्तान्यविद्युकाणि वित्ता-गीति चच्चभूतं प्रभागति । स्वभावविद्युकाणि सुभूते तानि चित्तान्यभावसभावाणि ॥ इवं चि सुभूते तथागत दमां प्रशापार-जितामागन्याप्रमेथाचां चलागमविद्युकाणि चित्तान्यविद्युकाणि वि-नागिति चच्चभूतं प्रभागति ॥

पुनरपरं सुभूते तथागत इसां प्रज्ञापारमितामायम्याप्रमेशाणी

यतानां विसुक्तानि विस्तानि विसुक्तानि विसानीति वयाभूतं प्रकाननाति॥ कष्यस्य सुभूते तथागत इसां प्रश्चापारिमतामागन्यप्रमेथाणां यतानां विसुक्तानि विसानि विसुक्तानि विसानीति यथाभूतं प्रजानाति। विसं हि सुभूते तथागतेन नातीतसुपस्रभं नानागतं न प्रत्युत्पस्रसुपस्रभयतावित्तस्य॥ इवं हि सुभूते तथागत इसां प्रश्चापारिमतामागन्याप्रमेथाणां सत्नानां विसुक्तानि विसानि विसुक्तानि विस्तानि विसुक्तानि विस्तानि विसुक्तानि विस्तानि विष्ति विष्तानि विस्तानि विस्तानि विस्तानि विस्तानि विष्तानि विष्ता

पुनरपरं सुभूते तथागत इसां प्रज्ञापारिमतामागम्याप्रमेयाणां स्थानामहृष्यानि चित्तान्यहृष्यानि चित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति॥ कथ्य सुभूते तथागत इसां प्रज्ञापारिमतामागम्याप्रमेयाणां सलान्नामहृष्यानि चित्तान्यहृष्यानि चित्तानीति यथाभूतं प्रजानाति। प्रस्तात् सुभूतेऽहृष्यन्तिकत्तमभूतत्वाद्विज्ञेयमपरिनिष्यत्तितोऽग्राद्यं प्रज्ञाचचुषा दियोग चचुषा कुतः पुनर्मायचुषा सर्वेषामनवभाष-गततात्॥ एवं सि सुभूते तथागत इसां प्रज्ञापारिमतामागम्या-प्रमेयाणां सलानामहृष्यानि चित्तान्यहृष्यानि चित्तानीति यथाभूतं ज्ञापाति॥ एवं सि सुभूते प्रज्ञापारिमता तथागतानामहृतां सम्यक्-समुद्धानामस्थलोकस्य सन्दर्भयिनी॥

प्रनरपरं सुभूते तथागत इसां प्रज्ञापारिमतासागस्वाप्रसेया-णाससङ्ख्यानां परसलानां परपुद्गलानासुन्तिष्कितनिसिश्चितानि यथाभृतं प्रजानाति॥ कथा सुभूते तथागत इसां प्रज्ञा पारिसतासागस्याप्रसेयाणाससङ्ख्येयाणां परसलानां परपुद्गलाना-सुन्तिश्चितनिसिश्चतानि षयाभृतं प्रजानाति। सर्वाणि तानि सुभूते इपनित्रितान्युत्पद्यमानान्युत्पद्यन्ते इति यथाभूतं प्रजा-नाति। एवं वेदना संज्ञा संस्काराः सर्व्वाणि तानि विज्ञा-मनिश्रितान्युत्पद्ममानान्युत्पद्यन्ते इति यथास्रतं प्रजानाति॥ तत्र सुभूते क्यं तथागतेन तान्युन्मिञ्चितनिमिञ्चितानि रूपनि-श्रितानि विज्ञातानि भवन्ति। एवं वेदना संज्ञा संस्काराः कथं तथागतेन तान्युन्मिञ्चितनिमिञ्चितानि विज्ञाननिश्चितानि विज्ञातानि भवन्ति । भवति तथागतः परं मरणादिति इपगतमेतत् । न भवति तथागतः परं भरणादिति इपगतमेतत्। भवति च न भवति च तथागतः परं मरणादिति इपगतमेतत्। नैव भवति न न भवति तथागतः परं मरणादिति इपगतमेतत् । एवं वेदना संज्ञा संस्कारा भवति तथागतः परं मरणादिति विज्ञानगतमेतत्। न भवति तथागतः परं मरखादिति विज्ञानगतमेतत्। भवति च न भवति च तथागतः परं मरणादिति विज्ञानगतमेतत्। नैव भवति न न भवति तथागतः परं भरषादिति विद्यानगतमेतत्। प्रायत त्रात्मावलेकिसेरमेव सत्यं मोहमन्यदिति इपगतमेतत् । त्रभात्रत त्रात्मावले।कचेदमेव बत्यं मोहमन्यदिति इपगतमेतत्। ग्रायतश्चात्रायत त्रात्मावलेकिश्चेदमेव यत्यं मोद्दमन्यदिति ६५-गतमेतत्। नैव शास्त्रता नाशस्त्रत श्रात्मावलीकश्चेदमेव सर्ध मोइमन्यदिति इपगतमेतत्। एवं वेदना यंज्ञा यंद्धाराः ज्ञायत त्रात्मावलोकस्रेदमेव बत्यं मोद्दमन्यदिति विज्ञानगतमेतत्। त्रज्ञा-यत पात्मावलोकसेरमेव सत्यं मोहमन्यदिति विज्ञानगतमेतत भायतसाभायत त्रात्मावले।कसंद्मेव सत्यं मोदमन्यदिति विज्ञा-

नगतमेतत् । नैव प्रायतो नाप्रायत प्रात्मावस्रोकसेर्मेव सर्व मोइमन्यदिति विज्ञानगतमेतत् । जन्तवानात्मावर्ज्ञाकश्चेदमेव सर्धा भोदमन्यदिति इपनतमेतत्। चनन्तवानास्मावस्रोकसेदमेव सर्व मोइमम्यदिति इपगतमेतत्। श्रन्तवांद्यानमाधांद्यात्रावद्योकद्ये-दमेव सत्यं मोच्मन्यदिति इपमतमेशत्। वैदानावान् नाननावाना-त्मावखोकसेर्मेव षर्यं मोद्यमयदिति इपगतमेतत्। एवं वेदना वंज्ञा वंस्कारा श्रमावानात्मावस्रोकस्रोदमेव यखं मौहमन्यदिति विज्ञानगतमेतत् । प्रमन्तवागात्मावसोकश्चेदमेव यक्षं मोदमन्यदिति विज्ञानगतभेतत् । त्रन्तवांचाननावांचात्मावस्रोकसेदमेव सत्यं मोइ-मन्यदिति विज्ञाननतमेतत्। नैवान्तवान् नानन्तवानातावन्नोकसे-द्मेव यत्यं मोद्दमन्यदिति विज्ञानमतमेतम्। य जीवसाक्त्रीर-मिरमेव सर्व्य मोदमन्यदिति इपगतमेतत्। श्रन्यो जीवोऽन्यच्हरीर-मिद्मेव पत्यं मोइमन्यदिति इपगतमेतत्। एवं वेदना संज्ञा वंस्काराः च जीवसाक्तरीरमिद्मेव यतां मोदमन्यदिति विज्ञानगत-मैतत्। श्रन्तो जीवेरज्यक्ररीरिमइमेव ब्रत्यं मेाइमन्बर्दिति वि-श्वानगतमेतत् ॥ एवं ६ सुभूते तथागतेत्राईता सम्बद्धसमुद्धेनेमा प्रज्ञापारमितामागन्याप्रमेवाणामसञ्ज्ञोवानां परसवानां परप्रज्ञानां नान्युन्तिस्तितिनिस्तितानि रूपनित्रिताति विद्वातानि भवन्ति। ऐवं वेदना बंद्या संस्काराः ताम्युनिविश्वतिनिश्चितानि विश्वान-निश्चिताबि विज्ञातानि भवन्ति॥

पुनरपरं सुभूते तथागत इमां त्रज्ञाषारमितामागम्याप्रमे-याषामगञ्जेयाणां परवलानां परपुद्रखानां तान्युन्मिञ्चितिमिन चितानि यथाभूतं प्रजामाति॥ इच सुभूते तथागतो इपं जानाति॥ कथञ्च सुक्षते तथागतो इपं जानाति। सुभूते तथानती इपं कानाति कथा तकता॥ एवं दि सुभूते तथामतो रूपं जामाति॥ एवं वेदका यंत्रा बंद्धारा दृइ सुक्षते तथागतो विज्ञानं जानाति॥ कथञ्च सुभूते तथागतो विज्ञानं नानाति । तथा सुभूते तथागतो विज्ञानं नानाति यथा तथता ॥ एवं हि सुभूते तथागतो विज्ञानं नानाति॥ एवं हि सुभूते तथागत इमां प्रशापारमितामागन्याप्रमेयाणाममञ्जेयाणां पर्-सलानां परपुर्वसानां तास्युनिज्ञितनिभिज्ञितानि वयास्तं प्रजा-गाति ॥ एवं हि सुभूते तथागतस्त्रधागततथतया च स्त्रस्थतथतथा 🔻 जिल्लासितनिसिसितनयतया 🔏 तथतौ प्रश्चपयति । येद च सुभूते स्क्रभतचता चैव सोबसापि तचता॥ तत् कस हेती:। **उनं होतत् सुभूते तथागतेन पश्च स्तन्धा स्रोने इति संद्याता इति ॥** तस्रात्तर्वि सुभूते या स्कन्धतयता सा स्रोकतयता या स्रोकतयता सा सर्वधर्मनयता या सर्वधर्मनयता सा भोतत्रापत्तिकवतयता या श्रीतन्त्रापिकपासतस्ता सा सहादागामिपासतस्ता या सहादागामि-पालतथता वारनागामिपालतथता बारनागामिपालतथता वार्ड-लफसतयता याऽर्चलफसतयता या प्रत्येकनुद्धलतवता या प्रत्येक-बुद्धलतश्रता या तथानतत्वता । इति हि तथानतत्रवता च क्कम्यतथता च सर्वधर्मतथता च सर्वधर्मश्रावकप्रत्येकमुद्धतथता च एकेवैषा तथताऽनेकभावाभावापगताऽनेकलादनामालाद चयलादि-कारलाददयलाददेधीकारलात् ॥ एवमेषा सुभ्रते तथता मधागतेन प्रज्ञापारमितामागम्याभिसम्बुद्धा ॥ एवं हि सुश्रुते प्रज्ञापारमिता तथागतागमर्थतां सम्यक्षमृद्धागामस्य खोकस्य सन्दर्भयित्री । एवं हि सुश्रुते तथागताऽस्य खोकस्य खोकं सन्दर्भयित । एवधास्य खोकस्य दर्भगं भवति ॥ एवं हि सुश्रुते प्रज्ञापारमिता तथागता-गामर्थतां सम्यक्षमृद्धागां माता जगनी जनियची ॥ एवं हि सुश्रुते तथागतस्यवामभिसम्बुध्य खोकस्य तथतां जागात्यवितथतां जागा-त्याग्यवामभिसम्बुध्य खोकस्य तथतां जागात्यवितथतां जागात्याग्यवामभिसम्बुद्धः संस्थागत रत्युष्यते ॥

स्वितः सुम्वितराह । गभीरा भगवंसायता । त्रतो भगवंसाय-तातो बुद्धानां भगवतां बोधिः प्रभायते प्रकास्यते ॥ कोऽच भग-वन्नन्योऽधिमोच्यतेऽविनिवर्त्तनीयो बोधिसच्तो महासलोऽईन् वा परिपूर्णपद्भयो दृष्टिसम्पन्नो वा पुद्गन्नः । तथा हि भगवन्निमानि स्थानानि परमगभीराणि तथागतेनाभिसन्बुध्यास्थातानि ॥

एवसुके भगवानायुषानं सुरुतिमेतदवोचत्। एवमेतत् सुरुते एवमेतत्। परमगभीराणीमानि खानानि तथागतेनाभिसम्बुधा-खातानि। तथा हि सुरुतेऽचयैदा तथता या तथागतेनाभि-सम्बद्धा त्रभिसम्बुधाचयाऽचयैवाखाता॥

भय खलु मकदेवेन्द्रप्रमुखाः कामावचरा इत्यावचराय देवपुत्रा महाकायिकानाच विंग्रतिदेवपुत्रमण्डलाणि येन भगवां खेनोप-सङ्गय भगवतः पादौ मिरसाऽभिवन्दीकान्ते तस्तुः। एकाम्मस्थितास्य ते कामावचरा इपावचरास्य देवपुत्रा भगवन्तमेतद्वोचम्। गम्भीरा भगवन् धर्माः प्रकाश्यन्ते कथं भगवस्य सञ्चणानि स्थायम्ते॥

भगवानाइ। शून्यमिति देवपुत्रा त्रव सचगानि स्त्रायमे । त्रानिमित्तमित्रप्रणिहितमिति देवपुत्रा त्रव सचणानि खायनी। यनभिमंस्कार इत्यमुत्पाद इत्यनिरोध इत्यमङ्क्केष इत्ययवदान-मिल्रभाव इति निर्वाणिमिति धर्मधातुरिति तचतेति देवपुत्रा श्रम स्रचारानि खायम्ते॥ तत् कस्र हेतोः। श्रनित्रितानि हि देवपुत्रा एतानि सत्तवानि श्राकात्रसद्वानि हि देवपुत्रा एतानि सत्तपानि नैतानि सत्तपानि तथागतेनाईना सम्बक्षमञ्जेन खापितानि नैतानि सत्तवानि इपम्ह्यातानि । एवं न वेदना-संज्ञासंस्कारविज्ञानसङ्घातानि । नैतानि सचणानि रूपनित्रितानि न वेदनामंत्रामंस्कार्विज्ञाननित्रितानि नैतानि सच्णानि देवैदा नागैर्वा मनुर्योवीऽमनुर्येवी खापितानि नैतानि सचणानि सदेव-मासुवासुरेष कोनेन प्रकानि चालयितुं॥ तत् कस्त हेतो:। सदेवमानुषासुरोऽपि हि स्रोक एतत्तवण एव गापेतानि स्रच-कानि केगापि इसीन खापितानि॥ यो देवपुत्रा एवं वदेदिद-माकार्ष बेनापि स्थापितमिति । श्रपि तु म देवपुत्राः सम्बग-वदन् वदेत् ॥

एवसुने कामावचरा इपावराख देवपुत्रा भगवन्तसेतदवीचन्। न भगवन्ताकामं नेनचित् खापितं॥ तत् कछ हैतोः। असंस्नृत-लाङ्गगवन्नाकामस्य माकामं केनचित् खापितं॥

श्रय खबु भगवांस्तान् कामावचरान् रूपावचरां स देवपुत्रा-नामन्त्रस्ते सा। एवमेतस्देवपुत्रा जत्पादादा मधानतानाम-

<sup>(</sup>१) न वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानसङ्घातानी वि ख॰ छ॰ घ॰। 35

तुत्पादादा तथैवैतानि खचणानि खितानि ॥ तत् कछ हेतोः । यथैतानि दि खितानि तथा भ्रतानि तथागतेनाभिसम्बुधा-खातानि । तस्राह्वेषुत्राखणागतस्रधागत द्रत्युच्यते ॥

श्रय खन्नायुशान् स्थितिर्भगवन्तमेतद्वोचत् । गभीराणि
भगवित्रमानि खचणानि तथागतेनाभिसम्बद्धानि तथागतानां
चासङ्गञ्जानं यदुत प्रज्ञापारमिता । श्रमञ्जञानाय प्रज्ञापारमिता
तथागतानां गोचरः ॥

एवसुके भगवामायुषानां सुभ्रतिमेतद्वोचत्। एवमेतत् युक्षते एवमेतत्। एवं हि सुक्षते प्रज्ञापार्तमता तथागतानाम-ईतां सम्यक्षमञ्ज्ञानामस्य स्रोकस्य सन्दर्भयिची। यथा सुभते तथागता श्रर्देन्तः सम्यक्षम्बद्धा दमं धर्मे प्रज्ञापारमितासुप-निश्रित्य विदर्गित तथैवैते धर्माः सदा खिताः प्रखानतसाधा-गतैरभिसम्बद्धाः । त्रतसे धर्ममेवोपनित्रित्य विद्वन्ति धर्मं सत्दुर्वेनि गुद्दुर्वेनि मानयिन पूजयन्यर्घयन्यपदायिना। प्रज्ञापार्मितैवैवा सुरुते धर्माणां धर्मतेति तथागता ऋर्चनः यम्यक्षम्बुद्धा प्रज्ञापारमितां यत्कुर्व्यन्ति गुरुकुर्वन्ति मानयन्ति पूज्यन्यर्चयन्यपरायन्ति॥ तत् कस्य हेतोः। त्रतो हि सुभूते प्रज्ञापारमितातस्यागतानामर्डतां सम्यक्सम्बुद्धानां सर्वेज्ञतायाः प्रभावता भवति । कतज्ञाः कतवेदिनस्य तथागता प्राईन्तः सम्यक्-यमुद्धाः॥ यत् खलु सुभ्रते सम्यग्वदन्तो वदेयुः कतज्ञः कत-वेदीति तत्त्रधागतं दि ते सम्यग्वदन्तो वदन्ति कतज्ञः कत-वेदीति॥ यत् खलु स्भाते तथागतोऽईन् सम्यक्यम्बुद्धो येन येन

धानेनागतो यया यया प्रतिपदाऽसुत्तरां सम्बक्धानोधिमभिधानुद्वाः तथागतस्वदेव यानं तामेव प्रतिपदमसुग्रसीतेऽसुपरिपासयित
तथैव कतश्चतया कतवेदितया। इयं सुभूते तथागतस्य कतश्चता
कतवेदिता द्रष्ट्या॥ पुनरपरं सुभूते तथागतेन सर्वधर्मा श्रकता
प्रकता रत्यभिसमुद्धा श्रविकता श्रविकता रत्यभिसमुद्धा श्रनभिसंख्नता श्रनभिसंख्नता रत्यभिसम्बुद्धाः। दयमपि सुभूते तथागतथ्य कतश्चता कतवेदिता द्रष्ट्या॥ प्रश्चापारिमतां द्धागम्य
सुभूते तथागतस्रार्थतः सम्यक्षमम्बुद्धयेवं सर्वधर्मोषु श्चानं प्रदत्तं॥
श्रमेनापि सुभूते पर्यायेष प्रश्चापारिमता तथागतानामर्दतां सम्यकसम्बुद्धानामस्य खोकस्य सन्दर्भयित्री॥

एवसुने त्रायुक्षान् सुरुतिर्भगवन्तमेतद्वीचत् । यदा भगवन् सर्व्यधर्मा त्रजानका त्रप्रयकाखदा कथं भगवन् प्रज्ञापारमिता तथागतानामर्थतां सम्यक्समुद्धानामध्य खोकस्य सन्दर्शयित्री॥

एवसुको भगवानायुग्नमां सुश्वितिमेतद्वो चत्। साधु साधु सुश्विते चस्तं तथागतमर्इनां सम्यक्षम्बुद्धमेतमये परिप्रश्नीकर्त्तथं मन्यमे ॥ सुश्वितिदेवमाद । सर्वधकां श्रजानका श्रप्यकाः इति । एवमेतत् सुश्विते एवमेतत् । सर्वधकां श्रजानका श्रप्यकाः ॥ कयं सुश्विते सर्वधकां श्रजानका श्रप्यकाः ॥ कयं सुश्विते सर्वधकां श्रजानका श्रप्यकाः । सर्वधकां दि सुश्विते श्रत्याः सर्वधकां दि सुश्विते श्रतिश्विताः ॥ एवं दि सुश्विते सर्वधकां श्रजानका श्रप्यकाः ॥ एवमेते सुश्विते सर्वधकाः प्रज्ञापारमितामागम्य तथान्गतिरभिषम्बुद्धाः ॥ एवमपि सुश्विते प्रज्ञापारमिता तथागतानामर्कतां सम्यक्समुद्धानामस्य स्वोकस्य सन्दर्शियची इपस्यादृष्टलादेवं वेदन

नायाः संज्ञायाः संस्काराणां विज्ञानस्यादृष्टलात् सन्दर्भविषी ॥ इवं दि सुभूते प्रज्ञापारमिता तथागतानामर्दतां सन्वक्षमुद्धानामस्य स्रोकस्य सन्दर्भविषी भवति ॥

सुभृतिराष्ट्र । कथं भगवन् खपखादृष्टता भवति । कथं वेदनायाः संज्ञायाः संस्काराणां कथं भगवन् विज्ञानसादृष्टता भवति ॥

भगवानाइ। बहि सुभृते न इपारक्षणं विद्यानसुत्पद्यते एवं इपद्यादृष्टता भवति। एवं वेदना मंद्रा मंद्र्यारा यदि सुभृते न विद्यानरभणं विद्यानसुत्पद्यते एवं विद्यानद्यादृष्टता भवति॥ या च सुभृते इपद्यादृष्टता या च वेदनायाः मंद्र्यायाः मंद्र्याराणां या च सुभृते विद्यानद्यादृष्टता या च वेदनायाः मंद्र्यायाः मंद्र्याराणां या च सुभृते विद्यानद्यादृष्टता सेव खोकस्य दृष्टता भवति। एवं दि सुभृते प्रद्यापार-मिता तथागतानामईतां सम्यक्षमुद्धानामद्य खोकस्य सन्दर्भयवि॥ क्षयम् सुभृते प्रद्यापारमिता खोकं सन्दर्भयति। इति खोकः सून्य इति खोकं स्वच्यत्येवं प्रद्यापयत्येवं खोकं सन्दर्भयति। इति खोकः सून्य इति खोकः सान्त इति खोको विविक्त इति खोकविद्यस्या खोकं स्वच्यत्येवं खोकं प्रदर्भयति।

श्रार्थाष्ट्रसाहस्तिकायां प्रज्ञापारमितायां खोकसन्दर्भनपरिवर्त्ती। नाम दादशः॥ २८५॥

## श्रवाऽचिन्यपरिवर्त्ती नाम श्रवीद्राः।

श्रय खलायुषान् सुभ्रतिभेगवन्तमेतद्वोषत्। गभारा मगवन् प्रज्ञापारमिता। महाक्रत्येन वतेषं भगवन् प्रज्ञापारमिता प्रत्यु-पिक्तता। श्रीचन्यक्रत्येनातुष्यक्रत्येनाप्रमेयक्रत्येनासक्क्ष्येयक्रत्येनासम्मम-क्रत्येन वतेषं भगवन् प्रज्ञापारमिता प्रत्युपिक्षता॥

भगवानाइ। एवमेतत् सुक्षते एवमेतत्। महाज्ञह्येनेयं सुक्षते प्रश्नापारमिता प्रत्युपस्थिता। श्रविन्यक्रत्येनातुक्यकत्येनाप्रमेयक्रत्येन नामक्कोयद्यत्येनासमसमस्रत्येनेयं सभूते प्रकापारमिता प्रत्युपस्थिता ॥ कथस सम्रतेऽचिन्यक्रत्येनेयं प्रज्ञापार्सिता प्रत्युपस्थिता । प्रचिन्धं दि चभूते तथागतलं बुद्धसं खयभूवं धर्मक्रसं॥ एवं दि चभूते-ऽचिन्छक्रत्येनेयं प्रकापारमिता प्रत्युपस्थिता ॥ न दीदं ग्रकां चित्तेव चिनाचितुं॥ तत् कदा हेतोः। न हि चिन्तं वाचेतनावा चैतिवको वाऽच धर्मः प्रवर्त्तते॥ कयञ्च सुभूतेऽतुकाक्षयोनेसं प्रज्ञापारमिता प्रख्रुपिखता। न ककां स्रभ्रते तथायतलं नुद्धतं स्त्रयमूलं पर्यक्रतं विकासितं वा तुलसितं वा ॥ एवं वि सुभूते-उत्तकाकत्येनेयं प्रजापारमिता प्रत्युपिकता॥ कथा सुभ्रतेऽप्रसे-बलायेनेवं प्रजापार्यिता प्रत्युपिखता। चप्रसेयं हि सुक्षते तथागतमं बुद्धतं सचम्मूनं बर्म्यक्रतं ॥ एवं हि सुग्रतेऽप्रनेघकारो-नेयं प्रज्ञापारमिता प्रत्युपिखता॥ कथच सुभूतेऽपञ्ज्ञोयक्रयेनेव प्रज्ञापारमिता प्रत्युपिखता। श्रमुक्कीयं हि सुभूते तथागतलं

मुद्भलं खयमूलं मर्व्वज्ञलं ॥ एवं हि सुभूते श्रमक्कोयकत्येनेयं
प्रज्ञापारमिता प्रत्युपिखता ॥ कयम सुभूतेऽसमसमकत्येनेयं प्रज्ञापारमिता प्रत्युपिखता । नास्ति सुभूते तथागखाईतः सम्यक्सन्दुस्य खयम्।वः सर्वज्ञख समः कुतः पुनक्त्तरः ॥ एवं हि
सुभृतेऽसमसमकत्येनेयं प्रज्ञापारमिता प्रत्युपिखता ॥

स्विरः सुभृतिरादः। किं पुनर्भगवंस्यागतलमेवाचिन्यमतुस्वमप्रमेयमसङ्ख्येयमसमसमेवं बुद्धलमेव खयभुलमेव सर्वञ्चलमेवातुस्यमप्रमेयमसङ्ख्येयमसमसमस्ताद्दो रूपमप्यचिन्यमतुस्यमप्रमेयमसङ्ख्येयमसमसमेवं वेदनाऽपि संज्ञाऽपि संस्कारा श्रपि विज्ञानमप्यचिन्यमतुस्यमप्रमेयमसङ्ख्येयमसमसमस्ताद्दो सर्वधर्या श्रप्यचिनया श्रतुस्था श्रप्रमेया श्रमङ्ख्या श्रसमसमाः॥

एवसुको भगवानायुक्षमां सुश्चितिमेतद्वीचत्। एवसेतत् सुश्चिते एवसेतत्। इत्मिपि सुश्चिते अचिन्यमतुक्षमप्रमेयमसङ्ख्येयमसम्सम्मेवं वेदनाऽपि संज्ञाऽपि संकारा अपि विज्ञानमपि सुश्चिते-ऽचिन्यमतुक्षमप्रमेयमसङ्ख्येयमसमस्मेवं सर्व्वधमा अपि सुश्चिते-ऽचिन्यमतुक्षमप्रमेयमसङ्ख्येयमसमस्मेवं सर्व्वधमा अपि सुश्चिते-ऽचिन्या अतुक्षा अप्रमेया असङ्ख्येया असमसमाः॥ तत् कस्य हेतोः। इपस्य हि सुश्चिते या धर्मता न तत्र चिन्तं न चेतना न चेतासिका धर्मा न तुक्षना। एवं वेदनायाः संज्ञायाः संक्षाराणां विज्ञानस्य हि सुश्चिते या धर्मता न तत्र चिन्तं न चेतना न चेतिसका धर्मा न तुक्षना। सर्वधर्माणां हि सुश्चिते या धर्मता न तत्र चिन्तं न चेतना न चेतिसका धर्मा न तुक्षना॥ एवं हि सुश्चिते इत्यमप्यचिन्यमतुक्षमेवं वेदनाऽपि संज्ञाऽपि संस्कारा अपि

विज्ञानमण्डिन्यमत्क्रमेवं सर्वधर्मा प्रणितन्या प्रतुक्याः॥ इप-मपि सुभूतेऽप्रमेथमेवं वेदनाऽपि संज्ञाऽपि संस्कारा अपि विज्ञान-मपि सुभूतेऽप्रमेयं सर्वधर्मा श्रपि सुभूतेऽप्रमेयाः॥ तत् कस्य हेतो:। इपद्य हि सुभूते प्रमाणं न प्रज्ञायते एवं बेदनायाः मंज्ञायाः संस्काराणां विज्ञानस्य हि सुभूते प्रमाणं न प्रज्ञायते सर्वधर्माणामपि हि सुभूते प्रमाणं न प्रज्ञायते॥ केन कारणेन सुभूते रूपस प्रमाणं न प्रजायते केन कारणेन वेदनायाः संजायाः संस्काराणां केन कारणेन सुभूते विज्ञानस्य प्रमाणं न प्रज्ञायते केन कारणेन सुभूते सर्व्वधर्माणामपि प्रमाणं न प्रजायते। इपस हि सुश्रुते प्रमाणं न विद्यते एवं वेदनायाः संज्ञायाः संस्काराणां विज्ञानस हि सक्षते प्रमाणं न विद्यते सर्व्यधकी-षामपि हि सुभूते प्रमाणं न विद्यते । केन कारणेन सुभूते रूपस्य प्रमाणं न विद्यते एवं वेदनायाः संज्ञायाः संस्काराणां केन कारणेन सुभूते विज्ञानस्य प्रमाणं न विद्यते केन कारणेन सुभूते सर्म-धर्माणामपि प्रमाणं न विद्यते (प्रमाणवात् सुभूते सर्वधर्माणाः॥ इपमपि सुभूते अक्कीयमेवं वदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानमपि सुभूते-उपक्रायं सर्वधर्मा ऋपि सुभूतेऽपक्रीया गणनासमतिकानालात॥ इपमपि सुभूतेऽसमसममेवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानमपि सुभूते-उपमध्ममेवं धर्वधर्मा ऋषि सुभूते उपमधमा श्राकाश्रमलात सुभूते मर्व्धर्माणां॥ तत किं मन्यसे सुभूते त्रपि वस्त्याकात्रस्य समो वा गणना वा प्रमाणं वा तुःखं वा चित्तं वा चैतिसका वा धर्माः॥ सुभातिराइ। नो हीदं भगवन।

भगवानाइ। एवमेत सुभूतेऽवेन पर्यायेष सर्वभर्मा प्रथितिका त्रतुका त्रप्रमेचा त्रवक्क्षेया असमसमाः॥ एते च सुभूते तत्रागत-धर्या त्रचिन्याविक्तोपरमलादतुखासुसनासमितकान्तवात्। त्रचिन्धाः चतुसा रति सुभूते विज्ञानगतस्थैतद्भर्यसाधिवसर्गः। एवसप्रसेयाः श्रक्कोवा श्रममधमा इति सुभूते यमप्रशाप्रमाचोपर्मवादप्रमेवा श्रवक्रीया श्रवमयमास्त्रयागतधर्याः। श्राकाश्रवमायक्कीयाप्रसेयतयाः श्रवमसमा श्रवक्क्ष्रीया श्रप्रमेवाः। एते धर्मा श्रावात्रतुकाराऽतुका श्वमवहिता वतेमे धर्माससात् सुभूतेऽतुसा एते धर्मा उचनी। त्राकात्राचिन्धनयाऽचिन्या एते धर्माः। त्राकात्रात्रकातयाऽत्का एते धर्माः। श्राकाश्रामेयतयाध्रमेया एते धर्माः। श्राकाश्र-रक्कोवतयाऽपक्कोया एते धर्माः। श्वाकाशासमसमतबाऽसमसमा एते धर्माः ॥ त्रद्यां खबु पुनरचिन्यतायामतुख्यताबामप्रमेचतायाममञ्जी-वतायामसमसमतायां भाष्यमाणायां पदानां भिनुत्रतानामनुपा-दायात्रवेभ्यस्थित्तानि विसुकानि विंग्रतेस भिनुषीत्रतानामनुपादा-बात्रवेश्वश्चित्तानि विसुकानि षष्टेश्वोपायकश्चतानां विरुत्रो विगतमधं धर्मेषु धर्मपचुर्विद्यक्षं चित्रतेषोपासिकानां विरजो विगतमसं धर्मेषु धर्मनमुर्विग्रद्धं वित्रत्या च बोधिसम्बेरतत्यिननेतु धर्मेषु चानिः प्रतिसभारभूत् । ते च भगवता दृष्टैव भद्रकस्ये बाह्यता त्रनुत्त-राजां सम्यक्षम्बोधौ । येऽपि ते उपासका उपासिकाय<sup>(१)</sup> येवां विरजो विगतमलं धर्मीषु धर्मपनुर्विग्रः हं तेऽपि भगवता खाद्यतासेखा-मणनुपादायात्रवेभ्यस्थितं विमोक्युते (१) ॥

<sup>(</sup>१) उपासकीपासिकाच इति ख॰ ग्रं।

<sup>(</sup>२) चित्तानि विमाच्यन्ते इति ग॰।

श्रथ खन्नायुग्नान् सुरुतिर्भगवन्तमेतद्देशेषत्। गश्नीरा भगवन् प्रज्ञापारमिता। महाक्रव्येन वतेयं भगवन् प्रज्ञापारमिता प्रत्युप-स्थिता॥

एवसुके भगवानाणुमना सुऋतिमैतद्वीचत्। एवमैतत् सुऋते एवमेतत्। गन्धीरा सुभूते प्रज्ञापारमिता। मङ्गक्तयेनेयं सुभूते प्रज्ञापारमिता प्रत्युपिखता॥ तत् कस्य हेतोः । अत्र हि सुअर्त सर्वज्ञता समायुकारण प्रत्येकबुद्धभूमिः समायुकारण सर्वत्रावक-भूमिः समायुका॥ तद्ययापि नाम सुभूते राज्ञः चिवयः मूर्द्धा-भिविकस्य जनपदस्थामवीर्यप्राप्तस्य यानि तानि राजकत्यानि यानि च नगरक्रत्यानि चानि च जनपदक्रत्यानि सर्वाचि तानि प्रमात्य-यमायुकानि भवन्ति। श्रक्षोत्युकस्तातो राजा भक्त्यपस्तभारः। एवमेव सुभूते ये केचिदुद्वधर्मा वा प्रत्येकमुद्धधर्मा वा त्रावकधर्मा वा बर्वे ते प्रज्ञापारमितासमायुकाः। प्रज्ञापारमिता तच कर्ला करोति॥ अनेन सुभृते पर्याचेण महाक्रत्येनेयं प्रज्ञापारमिता प्रत्यु-पिखता इपद्यापरिचहायानिभनिवेशाय । एवं वेदनायाः वंद्यायाः यंकाराणां विज्ञानसापरिग्रहायानभिनिवेशाय त्रोतश्रापनिपास-न्यापरिवद्यायानभिनिवेषाय एवं मद्यदागामिपासस्यानागामिपास-आईलफाख्यापरियदायानभिनिवेगाय प्रत्येकवोधेरपरियदायानभि-निवेशाय सर्वेज्ञताया अपरिवहायानभिनिवेशाय प्रज्ञापार्सिता प्रत्युपिखता ॥

सुक्षतिराष्ट्र । कथं भगवन् सर्वेज्ञताया अपरिग्रहायानभिनिवे-भाय प्रज्ञापारिमता प्रत्युपिखता ॥ भगवानाच । तत् किं सम्बच्चे सुभूते सम्रतुपद्धिस समर्छलं सच परिचर्च वाऽभिनिवेषं<sup>(१)</sup> वा सुर्याः ॥

सुभूतिराइ। नो दीदं भगवसादं भगवंतं धर्मं समसुपायामि यं परिस्कृतियामभिनिवेशेयं<sup>(२)</sup> वार्श्कृतिति॥

भगवानादः। एवनेतत् सुखते एवनेतत् । अदमपि सुधते तथागतसं न समतुपयानि । सीऽष्टं सुधते तथागतनमसमतु-प्रमान् न परिग्रकानि गाभिनिवेत्रे । तक्याक्ति सुधते स्केशता-ऽप्पपरिग्रहाऽनभिनिवेशा ॥

सुद्धितिराच। सर्वज्ञताऽपि भगवस्रपरिश्चाउनिभिनिवेशेति। मा भगवन् नवसानसम्प्रस्थिताः परीतकुशक्षम् आं<sup>(१)</sup> बोधिसन्ता मद्दा-सत्ता दमं निर्देशं सुन्नोक्षसिषुः सन्त्रसिषुः सन्त्रासमापत्स्यते<sup>(४)</sup>। स्वपि स स्वसु प्रनर्भगवन् से बोधिसन्ता मद्दासत्ता हेत्सम्बनाः पूर्व-जिनकताधिकारा दीर्घराणावरोपितकुशक्षमृक्षा भविस्वन्ति ते दमौ मश्वीरां प्रश्चापारमितां सुलाऽधिमोद्धान्ति॥

अगवानास । एवमेतत् स्थते एवमेतत् ॥

श्रम खनु ते कामावचरा इत्पावराश्च देवपुत्रा भगवनामेतद-वीचन् मन्भीरा भगवन् प्रज्ञापारिमता बुईशा बुरखबोधा पूर्व-जिनकताधिकारा दीर्घराचावरोपितकुश्वसमूत्रासे भगवन् सला

<sup>(</sup>१) खनभिनिवेशमिति घ॰ छं०।

<sup>(</sup>२) चिभिनिवेष्रेय इति पाठः सर्वेद्यादर्भं पुंक्तनेषु वर्त्तते ।

<sup>(</sup>३) परिपक्षकुश्चमूका इति ग॰।

<sup>(8)</sup> चापत्यन्ते इति च॰।

भविष्यिन च एनां गर्मीरां प्रशापारिमतामधिमोच्यनि ॥ यचेद्-भगवंक्तियादस्त्रमदायादस्ते स्नोक्धातौ ये यत्नास्ते यस्त्रं अद्भानुमारि-अमौ कत्वं वा कत्यावशेषं वा चरेयुर्यस्ते गर्मीरायां प्रशापारिम-तायामेकदिवयमपि चान्तिं राचयेद्गवेषेत चिन्तये मुख्येदुपपरी-चैतोपनिध्यायेद्यमेव भगवंक्तेभ्यः श्रेषान् ॥

एवसुको भगवान् तान् कामावचरान् इत्यावचराञ्च देवपुत्राना-भन्त्रयामास<sup>(१)</sup>। यदि देवपुत्राः कञ्चिदेव सुलपुत्रो वा सुखदुदिता वा दर्मा गन्धीरां प्रज्ञापारमितां प्रशुचाद्यावदस्य देवपुत्राः चित्र-तरं निर्वाणं प्रतिकाञ्चितयं नत्वेव तेषां श्रद्धानुसारिश्वमौ कस्यं वा कन्यावग्रेषं वा चरतां॥

श्रय खंसु ते कामावचरा इपावचराश्व देवपुत्रा भगवना भगवता पादी शिरसाऽभिवन्दा भगवनां निः प्रद्रिणीक्षय भग-वतोऽन्तिकाद्गमियाम इत्यारोच्य प्रकानास्रोऽबिदूरं गलाऽनार्हिताः कामावचराश्च देवपुत्राः कामधातौ प्रातिष्ठना इपावचराश्च देवपुत्रा मञ्जूषोके प्रातिष्ठन्ति॥

त्रार्थाष्ट्रसम्बद्धिकायां प्रशापारमितासां अविनयपरिवर्त्ती नाम नयोदमः ॥१०८॥

<sup>(</sup>१) चामन्त्रयतेद्धा इति गः।

## श्रवीपम्यपरिवर्त्ती नाम चतुर्दशः।

त्रथ खनायुत्रान् सुभूतिर्भगवन्तमेतद्वीचत्। यो भगवन् बोधियत्तो महासतः सद त्रवणेनैवास्तां गसीरायां प्रज्ञापारमिता-यामधिसुत्र्यते नावस्त्रीयते न संसीयते नावतिष्ठते न धन्यायति न विचिकित्सति न काञ्चत्यभिनन्दति च प्रज्ञापारमितां स भगवन् कुतस्युता कुनोपपन्नः॥

भगवागाइ। यः सुभृते बोधियन्तो महायतः यह अवणेनैवास्तां गभीरायां प्रजापारिमतायामिधमोन्द्यते नावलेखते न संलेखते नावस्थास्त्रते न धन्यायिखति न विचिकित्सिखति न कार्क्विखते नावस्थास्त्रते न धन्यायिखति न विचिकित्सिखति न कार्क्विखन्यत्याभनन्दिखति च दर्भनं अवणञ्च धार्रियद्यति भावियद्यत्योगां गभीरां प्रजापारिमतां प्रजापारिमताप्रतिसंयुक्तांस मनिषकारान् न विद्यान्स्यति न विष्टष्टीकर्रियति मागसं कन्दं जनियद्यत्युद्गद्दीतुं धारियति वाचित्रं पर्य्यवापुं प्रवित्राप्तं प्रवर्त्ति मागसं कन्दं जनियद्यत्यत्यस्थमत्तगमिखति धर्मभाणकं नोत्स्रत्यति । तद्यथापि नाम सुभृतेऽतद्यवत्या गौर्नान्स्यभाणकं नावद्ययेयं प्रजापारिमतां अत्वा तावस्य प्रदास्ति धर्मभाणकं यावदस्येयं प्रजापारिमतां कायगता वा(१) भविखति पुस्तकगता वा। अयं सुभृते बोधिसन्त्यो महासत्वो मनुस्थेभ्य एव स्थुतो मनुस्थेन्वेयोपपन्नः ॥

į

<sup>(</sup>१) कायगता वा क्यहगता वा इति च ।

सुभूतिराइ। स्वाद्भगवस्रेतेरेव गुणैः समन्वागतो बोधिसत्तो महासलोऽन्येभ्यो बुद्धत्तेत्रेभ्यस्युत इहोपपन्नः॥

भगवानाइ। खात् सुभूते बोधिमचो महामलो उन्धेभ्यो बुद्ध-चेचेभ्योऽन्यान् बुद्धान् भगवतः पर्युपास्त्र परिप्रक्का परिप्रक्रीकृत्य तेभ्यस्थात रहोपपस एतेरेव गुणैः समन्वागतो वेदितयः ॥ पुनरपरं सुभूते यो बोधियत्नो महासलसुषितेभ्यो देवेभ्यस्थुत रहोपपन्नः मोऽधितैरेव गुणैः समन्वागतो वेदितयाः। येन मैत्रेयो बोधिसस्वो मञ्चासतः पर्य्युपासितः परिष्टष्टः परिष्टिक्तः परिष्रश्रीकृत द्रमां प्रशापार्सितामारभ्य बोऽणेतरिव गुषैः समन्वागतो वेदितव्यः। येन खबु पुनः सुभूते बोधियत्त्वेन महास्रतेन पूर्वानात इयं गसीरा प्रज्ञापारमिता श्रुता न तु परिष्टहा भवेच परिष्टिक्ता न परि-प्रश्नीकता तस्य पुनरपि मनुस्थेस्वेवोपपश्वस्थास्यां गम्भीरायां प्रज्ञा-पारमितायां भाष्माणायां भवति काक्कायितलं भवति धनायितलं भवति चित्तस्थावसीनता वेदितस्यमेतत् सुभूतेऽयं बोधिमसः पूर्वा-.क्ततोऽष्यपरिष्ट<del>ष</del>्ककातीयोऽस्रत्॥ तत् कस्र हेतोः। तथा श्वसासां गस्त्रीरायां प्रज्ञापारमितायां भाष्यमाणायां भवति काञ्चायितत्वं भवति धन्वायितलं भवति चित्तस्थावजीनतेति ॥ पुनरपरं सुभते चेन बोधियन्तेन महासलेनेयं गभीरा प्रज्ञापारमिता पूर्व्यान्ततोऽपि .श्रुता भवति पर्युपासिता परिष्टष्टा परिष्टच्छिता परिप्रश्रीक्वता च भवत्येकं वा दिनं दे वा चीणि वा चलारि वा पच वा दिनानि तस्य तावत्कालिकी श्रद्धा भवति संड्रियते च पुनरेवासंदार्था च भवति परिष्टच्छ्या॥ तत् कस्य हेतोः। एवं द्वोतत् सुभूते

चैन पूर्व्यं न सम्परिष्ट्रहा भवतीयं प्रज्ञापारिमता न सम्प-रिप्रच्छिता न सम्परिप्रश्रीसता न चातुवर्त्तिता भवति तस्य कश्चि-त्कालं बन्दीऽनुवर्त्ततिऽस्त्रां गमीरायां प्रश्नापार्गितायां प्रवणाय कच्चित्कार्सं सम्दो न भवति । स पुनरेबोत्चियतेऽवसीदति तस्य चलाचला बुद्धिर्भवति तलापिचूपमस्य व भवति। योऽयं बोधिवस्वो-ऽचिर्यानसम्प्रस्थितो वेदितयः। नवेन यानेनागतः, स बोधिमत्त्रसा अद्भां नं प्रसादं नं इन्दं प्रहास्त्रति यद्तेनां गश्नीरां प्रज्ञापारमितां भानुग्रहीव्यति भानुवर्त्त्रियते मानुपरिवारिययति। तस्य द्वीर्भूग्यो-रन्यतरा भ्रमिः प्रतिकाञ्चितया श्रावकश्वमिर्वा प्रत्येकबुद्धभूमिर्वा। तदाचापि नाम सुभ्रते महाससुद्रगतायां नावि भिन्नायां ये तन कार्डवा न स्टब्स्नि फलकं वास्टतमरीरं वा नाष्टासमने वेदि-तंच्यमेतद्पाप्ता एवेते पारमुदके काखं करिय्यन्तीति । ये खख् पुन: पुश्चते महात्रसुद्रगतायां नावि भिन्नायां तत्र कार्षवा रहिना फलकं वा स्तक्रीरं वाऽधासम्बन्धे वेदितयमेतत् सुभ्रते मैते उदके कासं करियम्नि खिसनाऽनन्तरायेण पारसुत्तरियम्नि श्रवताया-नुपद्तास खले सासमीति॥ एवमेव सुभूते यो बोधिससः(६) श्रद्धाभाषकेण प्रसादमाचकेण त्रेममाचकेण इन्द्रमाचकेण समन्यागतः य प प्रशापारमितौ नाधासम्बते वेदितव्यमेतत् सुभूते प्रमारेवैष श्चामि यवसादमापन्यतेऽप्राप्त एव सर्वेश्वतां श्रावकले प्रत्येकन्-द्भले वा खास्त्रतीति। येथां खलु पुनः सुभूते बोधियत्वानां

 $f_{\mathcal{G}}$ 

<sup>(</sup>१) विश्विसन्त्रो महासत्तः द्रति खं॰ छं॰ घ॰।

महासमानामित महाऽचि चान्तिरित द्विरित कन्दोऽचि बीर्थमस्बप्रमादोऽस्वधिमुक्तिरस्बधावयोऽसि त्यागोऽसि गौरवमसि मीतिरिक् प्रामोचमिक प्रवादोऽिक प्रेमाऽस्विनिक्षप्रध्रताऽतुलरौ अस्यक्षम्बोधिमभिषम्बोईं, ते च प्रज्ञापार्सितामध्यासम्बन्धे । एवन कीर्या बहा या चाकिः या द्विः य च्छन्दः तदीर्थं योऽप्रमादः भाऽधिसुन्तिः सोऽध्यासयः स त्यागसाद्गौरवं सा प्रीतिसात्रामीयं स प्रवादक्षेम वाऽनिचित्रधुरताऽतुत्तरां वस्यक्षयमोधिमभिवमोहं,। ते च प्रजापार्मितां प्राप्य सर्वेज्ञतायां स्वास्त्रीना । तद्ययापि नाम सुभृते स्त्री वा पुरुषो वाऽपरिपक्षेत्र घटेनोदकं परिवहेत् बेदिन तथनेतत् सुभते नायं घटसिरमतुक्छते चिप्रमेव परिभेत्यते प्रविखेयाते इति ॥ तत् कस्य हेनोः । यथापि नाम तदपरि+ पक्रमाद्चटच स अमिपर्यवसान एवं भवियातीति ॥ एवमेव सुभूते किञ्चापि बोधिवलक्षासि मङ्काऽक्षि चान्तिरसि दिचरसि व्हन्दो-६चि वीर्थमस्यप्रमादोऽस्वधिसुन्तिरस्वश्यासबोऽचि त्यागोऽचि गौर् वमित्र प्रीतिरिच्च प्रामोधमित्र प्रवादोऽचि प्रेमान्त्रिनिचप्रधुरता-ऽनुकारां सम्मन्यमोधिमभियमोह्नं । स च प्रज्ञापारमितयोपाय÷ कौम्रकीन चापरिग्रहीतो भवति वेदितव्यमेतत् सुखतेऽयं बोधिय-भोऽभारा स्थान स्वयाहमापस्यत इति। कश्च मुश्रते बोधि-यन्त्रसानारा स्थिति स्वत्रसादः सावकश्वमिर्वा प्रत्येकबुद्धभूमिर्वा । त्रच्यापि नाम सुभूते स्त्री वा पुरुषो वा सुमरिपक्केन घटेन नदीतो वा बरस्तो वा तजुगतो वा खद्पानादा ततोऽन्येभ्यो वा खदका-धारेभ्य खदकं परिवर्षेत्रस्य तदुदकं परिवरतो बेदितस्यमेतत् मुखते खिलगाऽनन्तरायेषायं घटो यदं गिमयतीति॥ तत् कसा हिती: । यथापि नाम सुपरिपक्तलाद्घटख॥ एवमेव सुस्रते यख बोधि-मलकासि श्रद्धाऽसि चालिरसि इचिरसि अन्दोऽसि वीर्थ-मस्तप्रमादोऽस्विधिमुक्तिरस्वध्यामयोऽस्ति व्यागोऽसि प्रीतिरस्ति प्रामोद्यमस्ति प्रवादोऽस्ति प्रेमास्त्रनिचिप्रधुरताऽनुत्तरा यम्यक्यम्बोधिमभिषम्बोद्धं । य च प्रज्ञापारमितयोपायकौज्ञस्रेन च परिग्रहीतो भवति। वेदितव्यमेतत् सुऋते नाथं बोधिमचो महासतोऽन्तरा यध्वनि व्यवसादमापत्यते श्रवतोऽनुपहतः सर्वज्ञता-यां खाखतीति ॥ तद्यचापि नाम सुभ्रते दृष्युज्ञजातीयः पुरुषः मा-सुद्रिकामावमनाकोटितामपरिकर्षकतां चिरवन्धनवद्वासुद्वे ऽवतार्थ धमारोपितभाष्डां परिपूर्णां भारात्ता (१) मभिइता खादेदितवामे-तत् सुभूते एवन्धर्मीयं नौभैविष्यति यदुतोदकेऽसन्तीर्षभाष्डेव संस-न्यतीति। तस्यान्येन भाष्डं भविष्यति श्रन्येन सा नौर्विपत्यते द्ति। एवं व सार्थवाहोऽनुपायकुत्रखो दौष्पृञ्चेन महताऽर्थवियोगेन समन्त्रागतो भविव्यति मदतञ्च रत्नाकरात् परिद्योणो भविव्यतीति। एवमेव सुभूते किञ्चापि बोधियलखास्ति अद्भाऽस्ति चान्तिरस्ति दिचरित ऋन्दोऽसि वीर्थमस्यप्रमादोऽस्यधिमुक्तिरस्यथामयोऽसि क्तागोऽस्ति गौरवमस्ति प्रीतिरस्ति प्रामोचमस्ति प्रसादोऽस्ति प्रेमा-स्विनिचित्रधुरताऽनुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसम्बोद्धं स प प्रज्ञापा-रमितयोपायकौलखेन च विरहितो भवति। वैदितसमेतत् सुभूते

<sup>(</sup>१) माराचामित ख॰ च॰।

त्रप्राप्त एवायं बोधिसन्तः सर्वज्ञतारत्नाकरमन्तरा संसक्यति व्यव-सादमापत्यते महतः खार्थात् परिहीणो भविखति महतस्र परार्थ-रक्षराग्रेः परिचीणो भविष्यति यदुत सर्वज्ञतामदार्थरवाकरात् परिश्रीणलादिति॥ का पुनः सुभूते बोधियन्वस्थान्तरा व्यध्वनि संसी-दना चदुत त्रावकश्वमिर्मा प्रत्येकबुद्धश्रमिर्मा॥ तद्यथापि नाम सुश्रुते पण्डितजातीयः सार्थवादः सामुद्रिकां नावं सुबद्धां बन्धियता खाकोटितामाकोटियला सुपरिकर्मकतां कला उदकेऽनतार्यं भाष्ड-मारोप्य पूर्वी कला समं योजयिला युक्तेन वातेनाभिग्रेतां दिशम-नुपूर्वेण गच्छेत्ततस्य्यानिमिति। वेदितयमेतत् स्रभूते नेयं नौ-हदने संसत्यति गमियतीयं नौसं प्रदेशं यचानया गन्तयं। महासाभेन चार्य मार्थवादः संयोक्यते यदुत सौकिकै रक्नेरिति॥ एवमेव सुभृते यस बोधिमलस्य महामलस्यासि अद्भाऽसि चा-नितरित रिचरित्वक्टन्दोऽसि वीर्यमस्यप्रमादोऽस्यधिमुक्तिरस्याध्या-वयोऽसि त्यागोऽसि गौरवमसि प्रीतिरसि प्रामोद्यमसि प्रवादो-ऽस्ति प्रेमास्त्रमिचिप्तधुरताऽनुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसम्बोद्धं स प प्रज्ञापारमितया परिग्टहीत उपायकौग्रखोन चाविरहितो भवति । वेदितव्यमेतत् सुभूते नायं बोधिसत्तो मद्दासलीऽनारा व्यध्वनि संसम्यति न व्यवसादमापास्यते स्वास्याययं बोधिसन्तो महासलो-ऽतुत्तरायां सम्यक्षंम्बोधौ ॥ तत् कस्य हेतोः । एवं **द्योत**त् सुभूते भवति । यतोऽस्य बोधिमत्तस्य महामलस्यास्ति श्रद्धाऽसिः चान्ति-रिक्त इचिरिक्ताच्छन्दोऽस्ति वीर्व्यमस्यप्रमादोऽस्यिधिसुकिरस्यधासयो-ऽिंत त्यागोऽिंत गौरवमिंत प्रीतिरिंत प्रामोधमिंत प्रसादोऽिंस

प्रेमास्वितिचित्रधुरताऽतुत्तरां सम्बक्षमोधिमभिसमोहं । एते चाख धर्माः प्रज्ञापारमितया परिग्रहीता उपायकौज्ञस्त्रेन चाविरहिता व मावकध्रिमं न प्रत्येकबुद्धभ्रमिं वा प्रतिपत्त्यन्ते। त्रिप तु येन सर्म्यः चात्र तेनैते धर्मा त्रभिमुखाः सम्प्रस्तिताः ततोऽस्था चानुत्तरायाः सम्बक्षमोधेरभिसमोधाय भविष्यन्तीति॥ तद्यथापि नाम सुभ्रते कश्चिदेव पुरुषो जीवा दृद्धो महत्तकः सर्वित्रतिवर्षप्रतिका जात्या भवेत्तस्य कश्चिदेव प्ररो खाधिकत्पचेत वाततो वा पित्ततो वा स्विपाततो वा। तत् किं मन्यसे सुभ्रतेऽपि न स पुरुषोऽपरिग्रहीतो मञ्चाद्तिष्ठेत्॥

सुभृतिराष्ट्र । ने। हीदं भगवन् ॥

भगवानाइ। सक्तुमः सुभते स पुर्वो मञ्चादुत्तिहेत् श्रथ
च पुनर्न प्रतिवले। ईक्षोज्ञान्तरमि प्रक्रमितं। च तया करया
तेन च व्याधिना चिपतो यद्यपि मचादुत्तिहेत् तथापि पुनरप्रतिवकः स पुर्वः प्रक्रमणाय। एवमेव सुभते किञ्चापि वेशिसन्वव्याक्ति अद्धाऽक्ति चान्तिरक्षि द्विरक्षिक्कन्दोऽक्ति वीर्यःमख्यप्रमादोऽक्तिधसुन्तिरक्षध्याषयोऽक्ति त्यागोऽक्ति गौरवमक्ति
प्रीतिरक्ति प्रामोद्यमक्ति प्रमाक्त्रनिचिप्तधुरताऽनुत्तरां सम्यक्षयोधिमभिष्मबोद्धं। स च प्रज्ञापारमितयाऽपरिग्ट्डीत उपायकौज्ञक्तेन
च विरहितो भवति किचापि सम्प्रक्तिते। स्यक्षक्वोधिमभिष्मबोद्धं। श्रथ च पुनः सुभते एवं वेदितव्यमयं वेशियक्तोप्रभावनिक्ति संबद्धित व्यवसादमापत्यते यद्दत आवक्ष्यमौ वा
प्रत्येकबुद्धभ्रमौ वा क्रास्थतीति॥ तत् कक्ष हेतोः। बचापि नाम

प्रज्ञापारमितयाऽपरिग्टहीतलादुपायकौग्रखोन च विरद्दितलात्॥ तय-थापि नाम सुभ्रते स एव पुरुषो जीवी दृङ्को महत्तकः सर्वि-प्रतिवर्षप्रतिका जात्या भवेत्रस्य प्ररीरे कश्चिदेव व्याधिकृत्यद्येत वाततो वा पित्ततो वा स्नेमतो वा सिवाततो वा स च(१) मञ्चा-दित्तिष्ठेत्। तमेनं दौ बलवन्तौ पुरुषौ वामदिश्वणाम्यां पार्श्वाम्यां खाधालम्बित<sup>(१)</sup> मधालम्बा सुपरिग्रहीतं परिग्रह्म एवं वदेतां ग<del>व्ह</del> लं भी: पुरुष येनाकाञ्चिष यावचाकाञ्चिष गन्त्मनुपरिग्रहीत-स्वमावाभ्यां न तवान्तरा मार्गे पतनभयं भविष्यति चावन्न लं तद्धिष्ठानमनुप्राप्तो भविव्यसि यत्र लया गन्तव्यमिति। एवमेव सुभृते यस वेश्विमलस महामलसास्ति श्रद्धाऽसि चान्तिरसि र चिरसिष्डन्दोऽसि वीर्थमस्वप्रमादोऽस्वधिमुक्तिरस्वाध्यासयोऽसि व्यागोऽचि गोरवमिक प्रीतिरचि प्रामेखमिक प्रसादोऽचि प्रेमा-स्वनिचित्रधुरताऽनुत्तरां मम्यक्यम्बोधिमभिषम्बोद्धं स च प्रजापार-मितयाऽतुपरिग्रहीतो भवति खपायकौष्ठसमन्वागतस्र भवति । वेदितव्यमेतत् सुभृते नायं वाधियत्वो महायत्वोऽन्तरा व्यध्वनि मंगस्यति न व्यवसादमापत्यते प्रतिबत्तोऽयं वेाधिमत्त्वो महासल-सात् स्थानमनुप्राप्तं यदुतानुत्तरं सन्यक्समोधिस्थानमिति ॥

त्रार्थाष्ट्रसादस्तिकायां प्रज्ञापारमितायामौपम्यपस्विर्त्ता नाम चतुर्द्शः॥

<sup>(</sup>१) घ॰ एक्तके, सच इत्यत्र किञ्चापि स इति पाठोऽक्ति।

<sup>(</sup>२) स्रध्यानम्बितमिति ख॰ घ॰।

## श्रव देवपरिवर्भी नाम पश्चदशः।

श्रथ खन्नायुग्नान् सुभृतिर्भगवन्तमेतद्वीचत्। त्रादिकिकिष भगवन् बोधिसच्चेन महासबेन कथं प्रज्ञापारिमतायां खातवां कथं श्रिचितवां॥

एवसुके भगवानायुष्पन्नं सुभूतिमेतद्वोचत्। इइ सुभूते श्रादिकिकोष बोधिसलेन महासलेन प्रश्वापार्मितायां बिजित-कामेन कल्याणमित्राणि सेवितव्यानि भक्तव्यानि पर्युपासितव्यानि । प्रज्ञापारमितायामववदिखन्धनुजािसखन्ति यानि चासी प्रज्ञापारमिताया अर्थसुपदेच्यन्ति तान्येत पास्य सुभूते बोधिसत्तस्य महासतस्य कस्त्राणमित्राणि वेदितव्यानि॥ एवं चासी प्रजापार-मिताया त्रर्थमुपदेच्छन्ति। एहि लं कु बपुत्र दानपारमितायां योगमापद्यस्य एवं श्रीसपारमितायां चान्तिपारमितायां वीर्य्यपार-मितायां धानपारमितायां प्रजापारमितायां योगमापद्यस यदा-देव लं बुखपुत्र दानं ददाि तत् धर्वमतुत्तरायां धम्यक्षमोधौ परिकामय मा प लं कुलपुक्रानुक्तरां सम्यक्षम्बोधि इत्पतः परा-स्चः एवं मा वेदनातो मा मंज्ञातो मा मंख्जारेभ्यो मा च लं कुसपुत्रानुत्तरां सम्यक्सम्बोधिं विज्ञानतः पराम्हनः॥ तत्कस्य हेतोः। त्रपराम्टरा दि कुलपुत्र सर्वेज्ञता॥ एवं यद्यदेव लं कुलपुत्र श्रीसं रचिस पेयालं यद्यदेव लं कुलपुत्र चान्या सम्पादयिस यद्यदेव लं कुलपुत्र वोर्थमारभसे यद्यदेव लं कुलपुत्र धानं समापद्यसे यद्य-

देव लं जुखपुत्र प्रज्ञायां परिजयं करे। वि तस्तर्यं मनुत्तरायां सम्यक्-समोधी परिखामय मा च लं जुखपुत्रानुत्तरां सम्यक्षमोधि इपतः पराष्ट्रचः एवं मा वेदनातो मा संज्ञातो मा संस्कारेभ्यो मा च लं जुख-पुत्रानुत्तरां सम्यक्षमोधि विज्ञानतः पराष्ट्रचः। तत्कस्य हेतोः। त्रपराष्ट्रष्टा हि जुखपुत्र सर्वज्ञता॥ मा च लं जुखपुत्र त्रावकश्चमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा स्पृष्टां कार्षीरिति॥ एवं हि सुभूते चादि-कर्षिको ने।धिसलो महासलोऽनुपूर्विण कस्त्राणमिनैः प्रज्ञापारमि-तायामवतारियत्यः॥

â

٠,

सुश्वतिराह । दुष्करकारका भगवन् ने धिमला सहामला चेऽनुत्तरां सम्यक्षम्नोधिमभिषम्नोद्धुं सम्प्रस्थिताः ॥ एवं इएं दान-मागम्येवं इएं श्रीसमेवं इएां चान्तिमेवं इचं वीर्य्यमेवं इपं ध्यानमेवं-इपां प्रज्ञामागम्य खाधीने ऽपि परिनिर्व्याणे ने च्छन्ति परिनिर्व्यातु-मपि तु परमदुः खितं सल्धातुमभिषमीच्छा नुत्तरां सम्यक्षम्नोधि-मभिषम्नोद्भुकामाः संसाराञ्जोत्त्रस्थितः ॥

एवसुको भगवानायुषानां सुश्वितिमेतद्वेष्यत्। एवसेतत् सुश्वते एवसेतत्। दुष्करकारकाः सुश्वते वेषिषस्या महासला ये लोक-हिताय सम्प्रस्थिता लोकसुखाय लोकानुकम्पाये सम्प्रस्थिताः लो-कस्य वाणं भविष्यामा लोकस्य प्ररणं भविष्यामा लोकस्य खयनं भविष्यामा लोकस्य परायणं भविष्यामा लोकस्य दीपा भविष्यामा लोकस्यालोका भविष्यामा लोकस्य परिणायका भविष्यामाऽनुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिषम्बुष्य लोकस्य गतिर्भविष्याम दृत्येवंद्ध्पमनुत्त-रायां सम्यक्षम्बोधी वीर्थमारभन्ते॥ कथस सुश्वते वेषिसत्ता

मदायमा अनुत्तरां वम्यक्षमोधिमभिवमुद्धाः वन्तो खेकिस वासं भविना । यानि तानि सुभूते संवारावचराचि दु:खानि खेक्क तत एनं पायमो तेषां दःखानां प्रदाणाय व्यावच्छनो वीर्यमारभने॥ एवं हि सुभूते वेाधिवला महासला चतुत्तरां सम्बक्समोधिमभि-सम्द्राः समा स्रोतस्य पाणं भविमा ॥ कद्यश्च सुभूते वेाधिसमा मद्यासवा अनुत्ररी सम्बक्षम्योधिमभिसम्द्राः सन्तो खेाकस्य प्ररणं भवन्ति। ये सुभूते मला जातिधर्मिको जराधर्मिको बाधि-धर्मिणो मर्णधर्मिणः श्रोकपरिदेवदुःखदौर्ममस्रोपाद्यासधर्मिणः स-लाज्ञान् वर्व्यान् जातिजराचाधिमरक्योकपरिदेवदुःखदौर्यानचोपा-याचेभ्यः परिमाचयन्ति॥ एवं हि सुभूते नेाधिमत्त्वा महासला श्रनुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसमुद्धाः सन्तो लोकस्य प्ररूपं भवन्ति॥ कचच युभूते ने।धिमला महामला अनुत्तरां सम्बक्षमोधिमिन-यमुद्धाः यनो खेक्स अयनं भवन्ति । यत् सुस्रते तथागता श्रर्हनाः सम्यक्षमन्द्राः सलेभ्योऽश्वेषाय धर्मन्देशयन्ति ॥ एवं हि सुभूते वे। धियन्तं महासता श्रनुत्तरां सम्यक्षमोधिमभियमुद्धाः सन्तो लोकस्य स्वयनं भवन्ति ॥

युभूतिराइ। कयं भगवस्त्रेषो भवति॥

भगवानाइ। यः सुभूते इपसासम्बन्धः स इपसास्नेषः। यो इपसास्नेषः स इपसासम्बन्धः। यो इपसासम्बन्धः स इपसास्नेषः। यो दोऽनिरोधः। यो इपसासन्त्यादोऽनिरोधः स इपसास्नेषः। यो इपसास्नेषोऽयं इपसासम्बन्धोऽयं इपसास्नेषः। एवं वेदनायाः संज्ञायाः संस्काराणां यः सुभूते विज्ञानसासमन्त्रः स विज्ञानसा- सेशः। यो विज्ञानस्यास्त्रेषः स विज्ञानस्यासम्बन्धः। यो विज्ञानस्यान्यादोसम्बन्धः स विज्ञानस्यास्त्रेषः। यो विज्ञानस्यास्त्रेषोऽयं विज्ञानस्यास्त्रेषः। यो विज्ञानस्यास्त्रेषोऽयं विज्ञानस्यास्त्रेषः। यो विज्ञानस्यास्त्रेषोऽयं विज्ञानस्यास्त्रेषः। एवं हि सुस्रते सर्वधर्मा त्रमंत्रिष्टा
त्रसम्बद्धाः दिति ज्ञानदर्भनादस्रेषो भवति॥ एवं हि सुस्रते नेष्ठिसन्ता महासला चतुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिसम्बद्धाः सन्त्रो लोकस्य
स्वयं भविति॥ कथ्य सुस्रते वेषिसन्त्रा महासला चतुत्तरां
सम्यक्षसनोधिमभिसम्बद्धाः सन्त्रो लोकस्य परायणं भवित्तः। यत्
सुस्रते इपस्र पारं न तद्रुपं। यथा च सुस्रते पारन्त्रथा इपं। एवं
वेदना संज्ञा बंस्कारा यत् सुस्रते विज्ञानस्य पारं न तदिज्ञानं।
यथा च सुस्रते पारन्त्रया विज्ञानं। यथा च सुस्रते इपसेवं
वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं पारं तथा सर्वधर्माः॥

सुभूतिराष्ट्र । षदि भगवन् यथा रूपसेवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं पारं तथा सर्वधर्माः । ननु भगवन् वेाधिसर्ले-र्मसम्बद्धा एव<sup>(१)</sup> भवन्ति सर्वधर्माः ॥ तत्त्वसः हेतोः । न ग्राम भगवन् कश्चिदिकस्यः ॥

भगवागाः । पवमितत् सुभूते एवमेतत् । यक्तापारं न तत्र कसिदिकस्यः । श्रव्किस्पन्नात् सुभूते वेशियन्वैर्धशास्त्रेरिभयम्बद्धाः एव<sup>(२)</sup> भवन्ति सर्केषकाः । ददमि सुभूते परमदुक्करं वेशियन्तानां महासनानां य एवस सर्वधकात्रपनिध्यायन्ति न च साकान्तुर्वन्ति

<sup>(</sup>१) रविमिति ग॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) रविमिति ग॰।

नचावसीयने एवमसाभिरेते वर्षा श्रभिसमोद्भयाः। एवञ्चा-नुक्तरां सम्यक्षमोधिमभिसमुधीनान् धर्मान् देव्रथियामः प्रकात्र-विकाम इत्युपनिष्वायन्ति॥ एवं हि सुभूते नेाधिसत्ता महासता श्रमुक्तरां सम्बक्षम्बोधिमभिषम्बुद्धाः सन्तो खोकस्य परायणं भवन्ति॥ कच्च सुभूते नेाधिवत्वा महासला अनुत्तरां सम्यक्षानोधि मभि-यम्बुद्धाः यन्त्रो लेक्स्य दीपा भवन्ति । तद्यवापि नाम सुभूते चे प्रदेशा खरकपरिच्छिना भवन्ति नदीषु वा महे।दिधिषु वा त उच्चन्ते दीपा इति। एवमेव सुभूते पूर्व्यान्तापरान्तपरिच्छित्रं इपसेवं वेदना संज्ञा संस्कारा एवसेव सुक्षते पूर्माननापराननपरि-क्तिनं विज्ञानं। एतेन सुभूते परिक्तेदेन सर्वधर्माः पूर्वानापरान्त-परिच्छित्राः। यश्च सुक्षते सर्वधर्माणां परिच्छेद एतव्हान्तमेतत् प्रणीतमेतत् परिनिर्म्याणमेतद्यचावदेतद्विपरीतं ॥ एवं खलु सुभ्रते वेधियत्वा मदायता त्रनुत्तरां यस्यक्षम्वोधिमभियमुद्धाः यन्तो खोकस्य दीपा भवन्ति॥ कथञ्च सुभूते नेाधिसस्या महासला त्रनु-त्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसम्बद्धाः सन्तो कोकस्याक्षोका भवन्ति । इष सुभ्रते बोधियत्वा महासता ऋतुत्तरां सम्यक्समोधिमभियमुद्धाः यक्तो दीर्घराषमविद्याण्डकेात्रपटखपर्थ्यवनद्वानां सलानां तमोऽभि-भूतानां प्रज्ञयाऽवभायनाः<sup>(९)</sup> यर्खाज्ञानतमोऽन्धकारं विधुन्वन्ति॥ एवं खु सुक्षते वेशियस्या मदासता श्रमुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभि-यमुद्धाः सम्तो स्रोकस्थासीका भवन्ति॥ कद्यश्च सुश्रुते वेाधिसत्ता

<sup>(</sup>१) अवभाषयना इति ग॰।

महासला चतुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिषमुद्धाः सन्तो न्योकस् परिकायका भवन्ति। इच सुभूते वेधिमत्वा महामला चनुसरा यम्यक्यम्बोधिमभिषम्बद्धाः यन्तो ६पस्य प्रक्रस्यनुत्पादानिरोधा<del>य</del> धर्मन्देशयन्ति। एवं वेदनाबाः मंज्ञायाः मंख्राराणां विज्ञा-नस्य प्रकृत्यादानिरोधाय धर्मन्देशयन्ति । पृथग्जनधर्माणा-प्रक्रत्यतुत्यादानिरोधाय धर्मन्देश्रयन्ति । त्रावकधर्माणा-मपि प्रक्रत्यनुत्यादानिरोधाय धर्यान्देशयन्ति । प्रत्येकनुद्भधर्माणा-मपि प्रक्रत्यसुत्पादानिरोधाय धर्मन्देश्रयन्ति। बोधियन्त्रधर्माणा-मपि प्रक्रत्यतुत्पादानिरोधाय धर्मान्देशयन्ति। बुद्धधर्माणामपि प्रकृत्यनुत्पादानिरोधाय धर्मन्देशधन्ति । सर्व्धभर्माणामपि प्रकृत्य-नुत्पादानिरोधाय धर्मन्देशयन्ति॥ एवं खबु सुस्रते बोधिसन्तः महायता श्रतुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिषमुद्धाः सन्तो स्रोकस्क परिचायका भवन्ति । कथञ्च सुभाते बोधियत्वा महासता ऋतु-त्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसमुद्धाः सन्तो खोकस्य गतिर्भवन्ति । इस युश्रते बोधिषत्वा महासला चतुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसम्बद्धाः यन्तो जोकसाक्ष्ययतिकं इपिमिति धर्यन्देशयिन । एवं वेदना मंद्रा मंखारा श्वाकाशगितकं विज्ञानिमिति धर्मन्देशयन्ति । ग्रवसेव सुभूते सर्वध्या त्राकाश्चगतिका श्वनागतिका श्वा-काश्यमाः । यथा श्राकाश्यमनागतमगतमञ्जतमविक्रतमनभिग्नंकत-मिखतमगंखितमयविखतमनुत्पन्नमिनदद्धमेनमेव सुभ्रते सर्व-धर्याः श्रनामता श्रगता श्रवता श्रविकता श्रनिमंज्ञता श्रस्तिता श्रमंखिता श्रयविखता श्रत्यत्रा श्रनिरङ्का श्राकाशकन्पलाद-

विकल्पाः ॥ तत् कस्य हेतोः । या सुभूते इपस्य शून्यता न सा भाग-च्चिति वा गच्चिति वा। एवं वेदमायाः मंज्ञायाः मंस्काराणां या सुभूते विज्ञानस्य शून्यता न सा न्नागच्छति वा गच्छति वा ॥ एवसेव सुभूते या सर्वधर्माणां ग्रन्यता न सा मागक्कति वा गक्कति वा॥ तत् कस्य हेतोः। ग्रून्यतागतिका हि सुभूते सर्व्वधर्मास्ते तां गति न व्यतिवर्त्तन्ते । त्रानिमित्तगतिका(१) हि सुभूते सर्वधर्मास्ते तां गतिं न व्यतिवर्त्तमो । त्रप्रणिहितगतिका हि सुभूते सर्वधर्मास्ते तां गतिं न व्यतिवर्त्तमो । त्रनिभंस्कारगतिका हि सुभूते सर्वधर्मास्ते तां गति न व्यतिवर्त्तन्ते । ऋतुत्पादगितका हि सुभूते सर्वधर्मासे तां गितं न व्यतिवर्त्तन्ते। प्रजातिगतिका हि सुभूते सर्वधर्मास्ते तां गतिं न व्यतिवर्त्तनो । श्रभावगतिका हि सुभूते सर्वधर्मास्ते तां गतिं न यतिवर्त्तन्ते। खप्नगतिका हि सुभूते धर्वधर्मासे तां गतिं न यति-वर्त्तमे । त्रात्मगतिका हि सुभते सर्वधर्मासे तां गतिं न व्यतिवर्त्तमे । श्रुपर्थम्तगतिका हि सभते सर्वधर्मास्ते तां गतिं न व्यतिवर्त्तमे। शामगतिका हि सभते सर्वधर्माहोतां गतिं न व्यतिवर्त्तमो। निर्वा-चगतिका हि सुभूते सर्वधर्मास्ते ता गतिं न व्यतिवर्त्तन्ते । श्रप्रस्यद्भार-गतिका हि सभूते सर्वेधसीस्ते तां गतिं न स्वतिवर्त्तमे । प्रना-गतिका हि सुभूते सर्वधर्मास्ते तां गतिं न व्यतिवर्त्तन्ते। प्रगतिका हि सभूते सर्वधर्माखे तां गतिं न व्यतिवर्त्तनो । श्रवसगतिका हि सभूते सर्व्धर्मास्ते तां गतिं न व्यतिवर्त्तम्ते। इपगतिका दि सभूते मर्व्यधर्माको तां गतिं न व्यतिव्यक्तिने। एवं वेमना संज्ञा-

<sup>(</sup>१) व्यनिमित्तगतिका इति ग॰।

संस्कारा विज्ञानगितका हि सुभृते सर्वधर्मास्ते तां गितं न द्यति-वर्त्तन्ते । प्रदंत्प्रत्येकबुद्धलानुत्तरसम्बक्षम्नोधिगितका हि सुभृते सर्व-धर्मास्ते तां गितं न व्यतिवर्त्तन्ते । प्रतस्त बोधिसन्ता महासला प्रनुत्तरां सम्बक्षम्नोधिमभिसम्बद्धाः सन्त प्राकात्रगितकाः सर्व-धर्मा दति धर्मन्देत्रयन्ति ॥ एवं खलु सुभृते बोधिसन्ता महासला प्रनुत्तरां सम्बक्षम्नोधिमभिसम्बद्धाः सन्तो स्रोकस्य गितर्भवन्ति ॥

चुर्स्वतिराष्ट्र । के भगवन् इसां गम्भीरां प्रजापारमितामाज्ञा-स्थन्ति॥

भगवानाइ। ये सुभूते परिताविनो बोधियत्वा महासला भविद्यन्ति पौर्वकाणान्त्रद्यागानामहेतां सम्यक्षमुद्धानामिनको परिपक्कतुत्रलमूखास्ते सुभूते बोधियत्वा वेदितद्याः। य इमां गभीरां प्रज्ञापारमितामाज्ञास्त्रन्ति॥

सुभृतिराह । किंखभावा भगवंसे बोधिससा महासता भविव्यन्ति य इमां गभीरां प्रज्ञापारमितामाज्ञास्यन्ति ॥

भगवानारः । वैनयिकविविक्तस्त्रभावा<sup>(१)</sup>स्ते सुश्रते बोधिसत्ता महासत्ता भविव्यन्ति य दर्मा गभीरां प्रज्ञापारमितामाज्ञास्त्रन्ति ॥

सुभ्रतिराष्ट्र । किं भगवस्नेवंगतिका एव ते बोधिसत्ता महा-सत्ता भविष्यन्ति एनासेव गतिमभियम्बुध्य सत्तानासेनासेव गति-न्देश्रयिष्यम्ति । एवन्ते सत्तानां गतिभविष्यन्ति ॥

एवमुक्ते भगवानायुश्रम्तं सुऋतिमेतद्वोचत् । एवमेतत् सुऋते

<sup>(</sup>१) वैनेयिकविविक्तसमावाः इति ग॰ घ॰।

एवनेतत् । एवंगतिका एव ते सुभूते बोधियत्वा महासवा अवि-व्यक्ति एगासेव गतिमभिषमुध्य सवागासेगामेव गतिन्देत्रविव्यक्ति । एवको सवागां गतिभविव्यक्ति ॥ एवं दि सुभूते बोधियत्वा महासवा भनुक्तरां सम्बक्षम्बोधिमभिषमुद्धाः बक्तोऽप्रमेषायाममञ्जीयागां सवागां गतिभविष्यन्ति ॥

स्थितराष्ट्र । दुष्करकारको भगवन् बोधियाचो महासलो येनायं सम्राष्ट्रः सम्बद्धोऽप्रमेयानसङ्ख्येयान् सलान् परिविर्वापियया-मीति ॥

एवसुनो भगवानायुग्ननं सुरुतिमेतद्वीचत् । एवमेतत् सुरुते एवसेतत् । दुष्करकारकः धसुरुते बोधियत्वो मद्दायतो येनायं सम्राद्धः सम्बद्धोऽप्रमेयानधङ्कोषान् सलान् परिनिर्म्वापिष्ययामीति ॥ स सम्बद्धः न इपम्रम्बद्धो न इपस्रार्थाय सम्बद्धः । एवं वेदना संज्ञा संस्कारा न विज्ञानसम्बद्धो न विज्ञानस्वार्थाय सम्बद्धः न श्रावक-श्वतिसम्बद्धो न श्रावकश्वतेर्थाय सम्बद्धः न प्रत्येकनुद्धश्वति-सम्बद्धो न श्रावकश्वतेर्थाय सम्बद्धः नापि नुद्धश्वतिसम्बद्धो नापि सुद्धश्वतेर्थाय सम्बद्धः ॥ तत् कस्य हेतोः । सर्वधर्मासम्बद्धो वतायं सुश्वते सम्बद्धो वोधिसत्तस्य महासलस्य महासन्नाइसम्बद्धस्य ॥

सुभूतिराइ। श्रस्थ भगवन् घोधिसत्तस्य महासलस्वैवंमहा-सम्नाइसमञ्जूस्वैवंगन्भीरायां प्रज्ञापारमितायां चरतस्त्रीणि स्थानानि न प्रतिकाङ्कितव्यानि । कतमानि चीणि यदुत श्रावकश्वमिवा प्रत्येकमुद्धभूमिवा मुद्धभूमिवा ॥ एवसुके अगवानायुग्नमं युद्धतिमेतद्वीचत् । कतमत् सं (१) सुद्धते वर्षव । यस्य वीधियत्तस्य महासलस्थिनंत्रदा-वसाहस्यद्वस्थैवंगश्चीरायां प्रज्ञापारमितायां परतस्तीयि स्नानानि न प्रतिकाञ्चितव्यानि कतमानि चीणि यदुत त्रावकस्थमिवं प्रत्येक-वृद्धस्थमिवं वृद्धस्थमिवंति ॥ त्रस्थानं सुस्ते द्वोतद्वनकाग्योऽस्य वोधि-सलस्थ महासलस्थैवंमहासन्नाहस्यद्वद्धयेगभीरायां त्रज्ञापारमितायां परतः त्रावकस्थमिवं प्रत्येकवृद्धस्थमिवं । त्रिप त वृद्धस्थमिरेवास्य प्रतिकाञ्चितव्या येनायं सर्वस्थानां स्वतसः सन्नाहः सन्नाहः ॥

सुक्षतिराषः । गक्षीरा भगवन् प्रज्ञापारमिता सा न केनिह्या-विषत्या तां षि न कि बद्धावितवान् नापि कि बद्धावस्ति नापि कि बद्धाविव्यति नापि कि बिद्धाविष्ययं न कि बद्धाविष-तयं ॥ तत् किस्य हेतोः । न षि भगवन् प्रज्ञापारमितायां न कि बिद्धक्षः परिनिष्यसः॥ स्नाकात्रभावनेषा भगवन् सदुत प्रज्ञा-पारमिताभावना । सर्वधर्मभावनेषा भगवन् यदुत प्रज्ञापार-मिताभावना । स्रमृत्रभावनेषा भगवन् यदुत प्रज्ञापारमिता-भावना । स्नम्नभावनेषा भगवन् यदुत प्रज्ञापारमिताभावना । स्रमृत्वविषा भगवन् यदुत प्रज्ञापारमिताभावना ॥

एवसुक्ते भगवानायुष्यनां सुश्चितिमेतद्वोचत् । एवमेतत् सुश्चते

<sup>(</sup>१) कत्तमिति ख॰ घ॰, कस्वमिति ग॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) सर्व्वमाभावनेषा इति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>३) खसङ्कावमावनेषा इति ग॰।

एवनेतत्। सतो दि सुभूते गभीरायाः प्रशापरिमताया विदारेण विदरम् बोधियलो महासलोऽविनिवर्त्तनीय उपपरीचितयोऽतु-त्रायाः सम्यक्षमोधेः। कचित्<sup>(१)</sup> सुभूते बोधियलो महासलोदसां गभीरायां प्रशापारिमतायां नाभिवेष्ठद्वरोति कचित् परभणि-तानि परमन्त्रतानि नाभिनिविष्ठते। कचित् बोधियलो महासलो न परस्य श्रद्धया गच्छति। कचित् सुभूते बोधियलो महासलो न परस्य श्रद्धया गच्छति। कचित् सुभूते बोधियलो महान्सलोऽस्थां गभीरायां प्रशापारिमतायां भाव्यमाणायां नावसीयते न संस्थिते न विष्ठिभवति नोक्स्यति न सन्त्रस्थति न सन्त्रात्र समापयते न काञ्चति न विचिक्तिस्थति न सन्त्रस्थति न सन्त्रात्र प्रशापारिमताया दर्धनं श्रवणञ्च। वेदिनत्रस्थति सुभूते पूर्वाकोऽप्यनेन प्रशापारिमतायां परिष्ठद्धा॥ तत् कस्य हेतोः। तथा दि सुभूते गभीरायां प्रशापारिमतायां भाव्य-माणायां नोक्स्यति न सन्त्रस्थित न सन्त्रस्थति न सन्त्रस्थति ।

सुभृतिराइ। यो भगवन् बोधिसस्तो महासत्तो गभीरायां प्रश्चापार्मितायां भाष्यमाणायां नोस्रस्ति न सन्त्रा-समापद्यते। कतमेन भगवन्नाकारेण तेन प्रश्चापार्मिता व्यवचा-रिता भवति॥

भगवानाइ। सर्वेज्ञतानिषया सुभृते सन्तत्या तेन बोधिसलेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमिता व्यवचारिता भवति॥

सुर्श्वतिराष्ट्र । कथं भगवन् सर्व्यञ्चतानिका सन्तिर्व्यवचारिता भवति ॥

<sup>(</sup>३) किखदिति च॰।

भगवानाइ। त्राकात्रनिवया सुभूते सम्तत्या त्राकात्रप्रवणया त्राकात्रप्राग्भारया सुभूते सन्तत्या सर्वज्ञतानिचा सन्ततिर्व्वचा-रिता भवति। या खबु पुनः सुभूते धर्वज्ञतानिवया समात्या व्यवचारणा इयं सा सुभूते व्यवचारणा॥ तत् कस्य हेतोः। श्रप्र-मेया हि सुभूते सर्वज्ञताऽप्रमाणा हि सुभूते सर्वज्ञता। सुभूतेऽप्रनेथमप्रमाणं न तहुपं न वेदना न संज्ञा न संस्कारा न विज्ञानं न प्राप्तिनीभिषमयो नाधिगमी न मार्गे। न मार्गपालं न ज्ञानं न विज्ञानं नोत्पत्तिर्न विनान्नो नोत्पादी न व्ययो न निरोधो न भावना न विभावना नापि केनचित् छतं नापि कुत-**खिद्गातं नापि कचिद्गच्छति नापि कचिद्गे नापि कचित्** प्रदेशे स्वितमपि त्वप्रसेयमप्रमाणमित्येवं सङ्खां ग<del>ण्ड</del>ति । शाकाशाप्रमेय-तया सर्वेद्यताऽप्रसेयता या चाप्रसेयता न सा प्रका नेनचिद-भिश्वम्बोद्धं न इपेण न वेदनया न संज्ञया न संस्कारैर्न-विज्ञानेन न दानपारिमतथा न शीखपारिमतथा न चान्तिपार-मितवा न वीर्व्यपारमितवा न धानपारमितवा न प्रज्ञापार-मितया प्रकाऽभिसम्बोद्धं॥ तत् कस्य हेतोः। इपसेव हि सुश्रते सर्वज्ञता एवं वेद्नैव संज्ञैव संस्कारा एव विज्ञानमेव हि सुभूते सर्वज्ञता दानपारमितैव हि सुभूते सर्वज्ञता श्रीलपार-मितेव चान्तिपार्मितेव वीर्यपार्मितेव ध्यानपार्मितेव प्रज्ञापार्-मितेव हि सुभूते सर्वज्ञता॥

श्रय खलु अको देवानामिन्द्रः सार्ड्डं कामावचरैई वपुत्रीर्वद्वापि सन्दापितः सार्ट्डं रूपावचरैई वपुत्तीर्थेन भगवां सोनोपसङ्गानाः । छप- सकुष अगवतः पादी जिरवाऽभिवन्य भगवनं विः प्रद्विकीकत्य एकानो तस्त्री। एकानो स्त्रित्य प्रक्री देवेन्द्रः कामावचरेदेवपुत्रीः साद्वें मह्यापि सद्दापितः रूपावचरेदेवपुत्रीः साद्वें भगवन्तित्र नोचत्। गभीरा अगवन् प्रक्रापारिमता दुरवनाद्दा भगवन् प्रक्रापारिमता दुरवनाद्दा भगवन् प्रक्रापारिमता दुरवनोधा भगवन् प्रक्रापारिमता दुरवनोधा भगवन् प्रक्रापारिमता। ददमव्यर्थवं सम्यक्षतस्त्राचनतस्त्राचेतः सम्यक्षत्रन् द्वास्तरा सम्यक्षत्रन् सम्यक्षत्रन्तिः सम्यक्षत्रन् सम्यक्षत्रन् सम्यक्षत्रन् सम्यक्षत्रन् सम्यक्षत्रन् सम्यक्षत्रन्तिः सम्यक्षत्रन् सम्यक्षत्रन् सम्यक्षत्रन् सम्यक्षत्रन्तिः सम्यक्षत्यन्तिः सम्यक्षत्रन्तिः सम्यक्षत्रन्तिः सम्यक्षत्रन्तिः सम्यक्षत्रन्तिः

एवसुके भगवान् अकं देवानामिन्धं कामावषरां इदेवपुत्तान् त्रश्वाण्य यद्यपितं रूपावषरां इदेवपुत्तानामन्त्रयते सा। एवमेतत् देवपुत्ता एवमेतत्। गभीरा वतेयं देवपुत्ता प्रश्वापारमिता दुरव-गाद्येयं देवपुत्ताः प्रश्वापारमिता दुर्दृग्रेयं देवपुत्ताः प्रश्वापारमिता दुरनुवोधेयं देवपुत्ताः प्रश्वापारमिता। ददमष्यय्वगं सम्प्रमतस्त्रया-गतस्त्रार्द्धतः सम्यक्यमुद्धश्वानुत्तरां सम्यक्षमनोधिमभियमुद्धमाषस्य वोधिमच्छे निष्यस्थान्त्रस्थानुत्तरायां चित्तमवनतं न धर्मदेशनायां॥ गभीरो वतायं मया धर्मोऽभियम्बुद्ध दित। यत्र न कस्तिदिभयमुद्धोः व कस्तिदिभयभोत्यते न कस्तिदिभयमुश्चते। द्यं सा धर्मस्य गभीरता आकात्रनभीरतया गभीरोऽयं धर्मः श्राह्मगभीरतया गभीरोऽयं धर्मः सर्मधर्मानागमनत्या गभीरोऽयं धर्मः सर्व्धसं।-गमनतया गभीरोऽयं धर्मेः सर्व्धसं।नागमनत्या गभीरोऽयं धर्मः सर्व्धसं।-

<sup>(</sup>१) ग॰ छ॰ च॰ एक्तनेषु, सर्वेधमागमनतया गम्भीरोऽयं धर्माः इति पाठो न विश्वते ।

एवसुको शको देवानामिन्दः कामावचराञ्च देवपुत्रा ब्रह्माऽपि यहापितः इत्यावचराञ्च देवपुत्रा भगवन्तमेतद्वोचन् । त्राञ्चश्चें भगवन्तद्भुतं सुगत । सर्वकोकविप्रत्यनीकोऽयं धर्मी देखते ऋतु-यहाय च भगवन् धर्माणामयं धर्मी देखते उद्गहे(१) च क्लोक-खरतीति ॥ १०३ ॥

त्रार्थाष्ट्रसाइसिकायां प्रज्ञापारंभितायां देवपरिवर्त्ती नाम पद्मद्य: ॥

<sup>(</sup>१) उद्ग्रहाय इति घ॰।

## अब तबतापरिवर्ती नाम पीड्णः।



षय खलायुषान् सुक्षृतिर्भगवन्तमेतद्वीचत् । सर्वधर्मात्-पद्मभो वतायं भगवन् धर्मी देखते । नायं भगवन् धर्मः कचित् प्रतिद्वयते । श्रप्रतिद्वत्तवचणो वतायं भगवन् धर्मे श्राकाष्ठसमतया सर्व्यपदात्तुपद्मस्थितः । श्रप्रतिमञ्ज्ञचणो वतायं भगवन् धर्मीऽदिती-यत्नात् । श्रप्रतिचचणो वतायं भगवन् धर्मः निष्पृत्यर्थिकत्वात् । श्रपदे वतायं भगवन् धर्मीऽनिभिनिर्द्यत्तवात् । श्रनुत्पादो वतायं भगवन् धर्मः सर्व्यापपत्त्यनुपपत्तित्वात् । श्रपथो वतायं भगवन् धर्मः सर्व्यपद्यानुपद्मस्थित्वात् ॥

श्रय खलु शको देवानामिन्द्रो ब्रह्मा यद्यापतिस्ते च कामावचरा द्यावचरास्य देवपुत्रा भगवन्तमेतदवोचन् । श्रनुजातो वतायं भगवन् भगवतः श्रावक श्रार्यसुभूतिः स्वविरः॥ तत् कस्य हेतोः। तथा दि भगवन् यं यमेवायमार्यसुभूतिः स्वविरो धर्मन्देशयित तन्तमेव धर्मे ग्रन्थतामारम्य देशयित ॥

श्रथ खन्नायुद्मान् सुक्षतिः सक्तं देवानामिन्दं श्रद्धाणच्च सदा-पतिं तांच कामावचरान् इत्पावचरांच देवपुत्तानामन्त्रयते सा । यहेवपुत्रा एवं वदथ श्रनुजातोऽयं (१) सुक्षतिः स्वविरस्त्रयागतस्वेति ।

<sup>(</sup>१) खुन्भिनिर्देतलादिति खु॰ च॰।

<sup>(</sup>२) चतुत्रातो वतायसि ख़ झ म ।

यजातमात अर्थतः कविरोऽनुमातस्यागतस्य । प्रसुपातस्यता संभ्रतिः स्वित्रसंस्वानतस्य । सद्या तसागतत्वाताः गागताः गर्व हि संभ्रतितंत्रतार्जागतारगता। एवं हि सभ्रतिः खविरक्यागत-तथतामस्जातः श्रादित एवं सुश्रुतिः खविरख्यानतस्वताभन्-भातः॥ तत् कस्य हेतीः। या हि तथागततस्ता ना सर्वधर्म-तयता या सर्वधर्मातयता सा तथागततथता या च तथागत-तयता वा च वर्षधर्मतयता वैद सुभूते: स्वविरस भवता। तेर्ग्नियतांमसुकातः स्प्रतिः खिक्तिः श्रेतीऽस्कालसायामतस्य सापि प तथंताऽतथता ती तथतामसुंजातः॥ एवं हि सुभूतिः स्वित्-संचागतमनुजातः ॥ तचागतस्य चा सा तचतायाः स्टितिता तथा खितिसया सम्हतिः खविरः तथागतमनुजातः ॥ यथा तथा-गतताचताऽविकारा निर्विकाराऽविकल्पा निर्विकल्पा एवं हि स्मृति-तंथताऽविकारा निर्मिकारांऽविकस्पा निर्विकस्पा । एवं हि सुध्रतिः स्विविरशिक्षा तथतथाऽविकारी निर्विकारीऽविकासी निर्मिकस्पेसांचा-गनसामुजातः ॥ यथा च तथागततयताऽविकारा निर्व्यकाराऽवि-कस्या निर्व्धिकस्या न काचित् प्रतिषम्यते एवं वर्व्धधर्यतथनाऽविकारा निर्व्धिकाराऽविकस्पा निर्व्धिकस्पा न कर्षित् प्रतिष्टन्यते ! तत् कस्त हेतोः । या च तथागततथता या च सर्वधर्मतथता स्वेविधा तथता-उदया उदियोकारा उदयम्यता न कचित्तचता न क्रमिश्चमा न कच-चित्रधता । चतः वा न कंखचित्रधता ततः वा तधताऽदयाऽदेधी-काराऽइयमधना । धवं हि सभूतिः स्वविरोऽनुजातसायागतस्या-श्रेततथतथा।। या पाश्रततथता न या बहापिन तर्वता। वर्तक

वा न कदाविक तथता ततः सा तथताऽदयाऽदेधीकाराऽदयतथता॥ एवं हि सुभूतिः स्विविरोऽनुजातस्त्रधागतं॥ घषा तथागतत्रथता सर्चेष सर्वधर्मीव्यविकस्पा निर्व्विकस्पा एवं सुभूतितथता सर्वेष सर्वभर्षेष्वविकत्या निर्व्विकत्या। एवसेव च तथागततथतथाऽभि-निर्द्धितः स्थातिश्चेति दयमण्युप्रमेतद्भिन्नं भेदकातुपस्थितः॥ एवं हि सुभूतिः खविरस्रधागतमतुजातः॥ यद्या तथागततथ-ता नाम्यच वर्ष्वधर्मातथताथाः एवं दि सुभूतितथता नाम्यच वर्ष-धर्मातवाराः। वा नान्यम सर्वधर्मातवाराः न सा कचित्र तवता मैन मा तथता मर्व्यधर्मतथता। तां तथतां सुभूतिः स्वविरोऽनन्य-तथताऽत्रममेनोपगता नचाच कञ्चित्र कचिदत्रगतिसुपगतः॥ एवं चि सुभूतिः स्विवरस्रयागतमतुजातः ॥ यथा तथागततयता नाती-ता नागता न प्रत्युत्पन्ना एवं सम्बंधक्षेत्रचता नातीता नागता न प्रत्यु-त्पन्ना ॥ एवं हि सुभूतिः स्वित्स्वान्तयतामतुनातस्वागतमतु-नात इत्युचाते ॥ तथागततथतथाऽपि द्वातुगतस्वथतां तथागततथ-तयाऽतीततथतामनुगतः । अतीततथतया तथागततथतामनुगतः । तथागततथतथाः नागततथतामनुगतः । त्रनागततथतथा तथागत-तथतामसुगतः । तथागततथतथा प्रखुत्पस्रतथतामसुगतः । प्रखुत्पस्र-तथतथा तथागततथतामनुगतः। तथागततथतथाऽतीतानागतप्रत्य-त्पन्नतथतामनुगतः । त्रतीतानागतप्रसुत्रवतथतया तथागततथता-मनुगतः । इति हि सुभूतितचता चातीतानागतप्रखुत्पञ्चतचता च तथागततथता चादयमेतददेधीकारं एवं सर्वधर्मतथता च सुभूति-तथता चादधमेतर्देधीकारं। यैव च भगवती बोधिमनस्तय

तथता सैव भगवतोऽतुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसम्दुस्य तथता।

दर्यं सा तथता यया तथतया बोधिसको महासकोऽतुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसमुद्धः संसाथागत दतिनामधेयं सभते। श्रष्टां खलु
पुनसाथागततथतायां निर्दिष्यमानायामियं महापृथिवी तथां वेसायां
विद्वारमष्टादश्रमदानिमित्तमकम्पत् प्राकम्पत् सम्प्राकम्पत् श्रवसत्
प्राचलत् सम्प्राचलत् श्रवेधत् प्रावेधत् सम्प्रावेधत् श्ररणत् प्रारणत्
सम्प्रारणत् श्रवुभ्यत् प्राचुभ्यत् सम्प्राचुभ्यत् श्रगर्ञत् प्रागर्जत् सम्प्रागर्जत् तथागतस्वैवानुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसमुध्यमानस्वेति ॥

पुनरपरं सुश्वितः स्वितिरसान् देवपुत्रानामन्त्रयते सा। एवं हि देवपुत्राः सुश्वितः स्वितिरसायागतमनुजातः ॥ पुनरपरं सुश्वितः स्वितरो न रूपमनुजातो न वेदनां न संज्ञां न संस्कारान् न विज्ञान-मनुजातो न श्रोतश्चापत्तिपत्रसमनुजातो न सहदागामिपत्रसं नाना-गामिपत्रसं नार्शस्वपस्तनुजातो न प्रत्येकबुद्धसमनुजाता न बुद्धस-मनुजातः॥ तस्त्रस्य हेतोः। तथा हि ते धस्ता न संविद्यन्ते स्वोपस्थयन्ते यैरनुजायेत येचानुजायेरन्॥ एवं हि सुश्वितः स्वविरसायागतमनु-जातः॥

त्रय खन्वायुगान् प्रारिपुत्री भगवन्तनेतद्वीचत्। गश्मीर-चर्येयं भगवन् यदुत तथता॥

एवसुके भगवाम् त्रायुश्चम्तं शारिपुत्रमेतदवोषत् । एवसेत-ष्कारिपुत्रैवमेतत् । गम्भीरवर्थेयं शारिपुत्र यदुत तथना । त्रस्मिन् खलु पुनः तथतानिर्देशे निर्दिश्यमाने चयाषां भिनुशतानामनु-पादायाखवेश्वश्वित्तानि विसुक्तानि पश्चामाच भिनुषीयतानां विरन्नो विगतमनं धर्भेषु धर्मं यनुर्विग्रह्मम् पश्चमिस्य देवपुर्णमध्येः पूर्व-परिकर्मकतिरमुखान्तिकेषु धर्मेषु चान्तिः प्रतिखर्धाः षष्टेश्च बीधि-सम्बानाममुदायाद्यवेग्यश्चित्तानि विस्तृतानि ॥

श्रय खल्वायुषान् ज्ञारिपुष्तसेषां बोधियत्वानामनुपादाया-स्रवेश्यिद्यत्तानि विसुकानि विदिला भगवन्तमेतद्वोषत्। को भग-धन् हेतुः कः प्रत्ययौ यदेतेषां बोधियत्वानामनुपादायास्रवेश्यिद्य-त्तानि विसुकानि ॥

भगवानाह । एतैः शारिपुत्र बोधिसनैः पश्चबुद्धश्वतानि पर्युवासितानि सर्वत्र च दानं देन्तं श्रीलं रचितं चान्या सन्पादितं
वीर्यमारकं ध्यानान्युत्पादितानि । ते खलु पुनरिमे प्रशापारिमतयाऽपरिग्रहीता जपाधकौशस्त्रेन च विरहिता अध्वन् । किञ्चापि
शारिपुत्र एतेषां बोधिसन्तानां श्रीलं मार्गाः शून्यता वा श्रामिसित्तचर्या वा श्रप्रणिहितमनसिकारता वा । श्रय च पुनरेतैहपायकौशस्यविकललात् धृतकोटिः साचात्कृता श्रावकध्रमौ
निर्जाता (१) न बुद्धभ्रमौ । तद्यथापि नाम शारिपुत्न पचिषाः श्रव्जनैर्योजनश्रतिको वा दियोजनश्रतिको वा चियोजनश्रतिको वा सित्रुर्योजनश्रतिको वा पश्चयोजनश्रतिको वा श्राह्मभावो भवेत्।
स चयक्तिंग्रेषु देवेषु वर्त्तमानो जम्बूदीपमागन्तव्यं मन्येत । स खलु
पुनः शापिपुत्र पची श्रक्तिरजातपचो वा भवेच्छीर्षपचो वा भवेचिद्धश्रपचो वा भवेत् । स चयक्तिंश्वतो दवेनिकायादान्यानसुत्स्क्रोद्धः अस्त्रुदीचे प्रतिष्ठास्थामीति मन्वेत । श्रय तस्य धित्रपः श्रक्तनेस्तः

<sup>(</sup>१) निर्याता इति खं॰ धं॰ छ॰ घं॰।

पनत त्राकामे ज्ञानशि खितकाकारा वित्तकीनं भवेदको साराकं पुत्रदेव क्वाकिंगेषु देवेषु प्रतिष्ठेयमिति । तत् किं शक्वि कारि-पुत्रामि तु स पत्नी ग्रक्तिः प्रतिक्वः पुत्रदेव त्रविकंगेषु देवेषु प्रतिष्ठातुम् ॥

चायुमान् प्रारिपुच बाद । नो हीदं अगरन्॥

भनवानाइ । सचैत्युनरेवं चिन्नचेददो नताइं प्रकृतोऽत्रपहतो अनुद्वीये प्रतिष्ठेयसिति । तत् किं सन्यवे ज्ञारिप्रक्रापि उ स पची प्रकृतिहरूकोऽतुपदतो जम्बूदीये प्रतिष्ठेत् ॥

प्रारिपृत्त चार । नो दोटं भगवन् । इत्रच स भगवन् उपह्रतम् भवेत् क्ष्मृदीये च प्रतितः सन् मरणं वा निगच्छेत् मर्चमाचनं वा दःसं ॥ तत् क्रस्य हेतोः । इतं क्षेतद्भगवन् भवति घट्न्य सर्चाद्याः क्षमाक्षो भवति प्रची चान्य न भवत उचान्य प्रपाति (१) ॥

प्रमुक्ते भनवानायुक्तकां आरिपुक्तमेनद्वोषन्। एवनेतक्तारिपुक्तिननेताः। किकापि वारिपुक्त नोधिसानो अवावनोऽनुसरामां
प्रमुक्तिनेताः। किकापि वारिपुक्त नोधिसानो अवावनोऽनुसरामां
प्रमुक्तिनेथी किलास्तुत्पाक गङ्गानदीवाक्तित्रमान् क्रक्तांतिङ्ग्
दानं दद्यात् श्रीकं रचेत् चानया सन्पादयेत् वीर्व्यकारभेत ध्वानाति
समापद्येत अवचाका प्रस्तानं भनेत् अदांत्वाच्य चिक्तोत्पादो अवेदस्त्रादां सक्ताक्रमचोश्रिमभिषानोङ्कं। अवेदकं बद्यापारमितव्यान
प्रमित्रस्तिन उपायकोत्रस्थेत च विर्वितो भवेदेवं सावक्रश्रक्ति
वा प्रत्येकश्रमिं वा पतित ॥ पुनरपरं शारिपुच बोधिसन्तो
मद्यासत्योक्षतितानागतप्रस्तुत्पन्नानां बुद्धानां भगवतां तक्कीस्तं तं

<sup>(</sup>२) प्रपतितः इति ख॰ च॰।

समाधि तां प्रज्ञां तां विसुक्तिं तं विसुक्तिज्ञानदर्शनं समन्याहरित प्राधारयित (१) निमित्तयोगेन न स (१) तथागतानामईतां सम्यक्सम्बुद्धानां श्रीखं न जानाति न प्रस्नति न समाधिं न प्रज्ञां न विसुक्तिं न विसुक्तिं न विसुक्तिं न तथागतानामईतां सम्यक्सम्बुद्धानां जानाति न प्रस्नति । सोऽजानसप्रस्नन् श्रून्यतायाः सन्दं प्रश्चोति स तं सन्दं निमित्तीकत्यानुत्तरायां सम्यक्षम्योधौ परि- खामिखतुमित्त्वति । ततो वेदितयमेतत् खाखत्ययं त्रावकस्मौ वा प्रत्येकसुद्धस्मौ वेति ॥ तत् कस्य हेतोः । एवं द्योतत् सारिपुत्र भवति । यत्रक्षायापरिमतयाऽपरिग्रहीत उपायकौत्रस्थेन च विरहितो भवति ॥

श्रारिपुत्र श्राह । यथाऽहं भगवन् भगवतो भाषितस्थार्थ-माजानामि । यो बोधिमत्तः प्रज्ञापारमितयाऽपरिग्रहीत उपाय-कौश्रस्थेन च विरहितः किञ्चापि स वज्जनापि पुष्प्रसभारेष युक्तः कस्थाणमिचविरहितस्य भवति संज्ञयस्य शासुन्तरां सम्यक् समोधि प्राप्तुं॥ तस्मात्तर्हे भगवन् बोधिमत्तेन महासलेनातुत्तरां सम्यक्-समोधिमभिसमोडुकामेन प्रज्ञापारमिता भावयितया उपायकुत्र-सेन च भवितयम्॥

एवसुको भगवानायुश्चन्तं ब्रारिपुत्तमेतद्वीचत् । एवमेतच्छारि-पुत्रैवमेतत् । यः ब्रारिपुत्र बोधियत्तः प्रज्ञापारमितयाऽपरिग्टहीत खपायकौत्रद्धेन च विरहितः किञ्चापि स वज्जना पुष्यसभारेण युकः

<sup>(</sup>१) चाध्यासयति इति ख॰।

<sup>(</sup>२) निमित्तयागेन न स इखन, च॰ पुत्तके सर्व्वनिमित्तयागेन इति पाठोऽक्ति।

कक्षाणिमविरहितस्य भवति संग्रयसासात्तरां सम्यक्षमोधि प्राप्तुं॥ तसात्तर्षि ग्रारिएस बोधियांचेन महाबलेनातुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिषमोद्भुकामेन प्रज्ञापारिमता भाविषतस्य खपासकुत्र-खेन च भवितस्यं॥

यथ खबु बनो देवानामिन्दः साईं कामावनरैर्देवपुत्तिर्वद्वाऽपि सद्दापितः इत्पावनरैर्देवपुत्तिः साईं भगवन्तमेतदवीनत् । गमीरा भगवन् प्रज्ञापारमिता दुरभिषमावा भगवसनुत्तरा सम्यक्षमोधिः परमदुरभिषमावा भगवसनुत्तरा सम्यक्षमोधिरभिषम्बोद्धं॥

श्रय खलु भगवांसान् श्रवदेवेन्द्रप्रसुखान् कामावचरान् देव-पुल्लान् यद्वापतिमद्दानञ्चप्रसुखान् रूपावचरांस देवपुल्लानामन्त-यते सा। एवमेतद्वपुल्ला एवमेतत्। गन्धीरेसं देवपुल्लाः प्रश्चापार-मिता दुरभिषमावाऽनुत्तरा सम्यक्षमोधिः परमदुरभिषमावाऽनुत्तरा सम्यक्षमोधिरभिषमोद्धं दुस्पश्चेदींभाविस्तिकेरनुपायकु-श्रसेः पापमित्रसंवेविभिः॥

श्रथ खलायुशान् सुस्तिभंगवन्तमेतद्वीचत्। यञ्जगवानेव-माद। दुरभिषम्भवाऽनुत्तरा सम्यक्षम्नोधिः परमदुरभिषम्भवाऽनुत्तरा सम्यक्षम्नोधिरभिषम्नोङ्गुमिति । कथम्भगवन् दुरभिषम्भवाऽनुत्तरा सम्यक्षम्नोधिः परमदुरभिषम्भवाऽनुत्तरा सम्यक्षम्नोधिरभिषम्नोङ्गुं। यत्र न कश्चिदभिषम्नुध्यते ॥ तत् कस्य हेतोः । य्रन्यलाङ्गगवन् सर्व-धर्माणां न स कश्चिद्धमीः संविद्यते यो धर्माः शक्मोऽभिषम्नोङ्गुं। तथा दि भगवन् सर्वधर्माः य्रन्थाः यस्थापि भगवन् धर्मस्य प्रदाणाय धर्मी देश्यते सोऽपि धर्मीः न संविद्यते एवं यस्थाभिसम्मुधेतानुक्तरां विस्वित्यभोधि यथाभिसम्बोद्ध्यं यस्य वानीयास्य जातस्व (१) सर्व एते धर्याः श्रूत्याः । अनेनापि भगवन् पर्यायेष मझेवं भवति । स्वित्यभवाऽतुसरा सम्बक्षमोधिरभिसम्बोद्धं न दुरभिसभवेति ॥

एवसुने भगवामायुगमं सुभूतिनेतद्वीचत्। श्रमभगवात् श्रुभूते दुरिभगभावाऽसुत्तरा सम्मक्षमोधिरसङ्गृतलात् सुभूते दुरिभ सभागाऽसुत्तरा सम्मक्षमोधिरविकस्थलात् सुभूते दुरिभगभावा-ऽसुत्तरा सम्मक्षमोधिरविठिथिलात् सुभूते दुरिभगभावाऽसुत्तराः सम्मक्षमोधिः परमदुरिभगभावाऽसुत्तरा सम्मक्षमोधिरिभग-भोद्वं॥

स्य समायुगान् प्रारिष्ठ त्रायुग्ननं सुभृतिनेतद्वोषत्। श्रून्यभिक्षनेनापायुगन् सुभृते पर्यापेष दुरभिषस्यवाऽसत्तरा समाक्षमोधिः परमदुरभिषस्यवाऽसत्तरा सम्यक्षमोधिरभिसमोद्धं॥ तत्त्वस्य हेनोः। न स्नायुग्नन् सुभृते त्राकाग्रस्थैनं भवत्यसमनुत्तरां सम्यक्षमनोधिमभिस्नोत्स्ये दति॥ एवद्यायुग्नन् सुभृते दमे धर्माः श्राधिमनोद्धस्याः॥ तत्त्वस्य हेतोः। त्राकाग्रसमा द्वासुग्नन् सुभृते सर्मधर्माः॥ वदि त्रासुग्नन् सुभृते स्वभिष्ठभावा भवेदनुत्तरा सम्यक्षन् स्वोधिः न लेवं<sup>(१)</sup> नङ्गानदीवासुकोपमा नेश्विसत्ता विवर्त्तरसनुत्तरासाः सम्यक्षमोधेः। स्वसात्तर्भायुग्नन् सुभृते मङ्गानदीवासुकोपमा बोधियत्वा विवर्त्तनोऽनुत्तराधाः सम्यक्षन्वोधेस्तस्नादायुग्नन् सुभृते

<sup>. (</sup>१) यश्राचातव्यमिति ख॰ ग॰ घ॰।

<sup>(</sup>१) न विवेति छ ।

ष्यं विश्वायते दुरिभसक्षवाश्नुत्तरा सम्यक्षम्बोधिः परम्रदुरिभसका-वाऽनुत्तरा सम्यक्षम्बोधिरिभसम्बोद्धिमिति॥

एवसुके श्रायुगान् सुभूतिरायुग्ननं क्रारिपुत्रमेतद्वीन्त् । किं पुनरायुग्नन् श्रारिपुत्र रूपं विवर्त्तते इनुत्तराचाः सम्यक्षाबोश्वेः ॥

श्रारिष्ठम श्राइ । नो धीदमासुग्रन् सुश्रते । सुश्रतिराइ । किं पुनरायुग्रन् श्रारिपुत्रान्यत्र रूपात् स धर्मी सो विवर्त्तते-ऽनुत्तरायाः सम्यक्षम्बोधेः ॥

त्राह । नो हीदमायुग्नम् सुस्रते ॥

सुभ्रतिराष्ट्र । किं पुनरायुषान् प्रास्तिपुक्त वेदना संक्रा संक्राहा विज्ञानं विवक्तिऽनुक्तरायाः सम्यक्षम्बोधेः ॥

थाइ। नो दीदमायुक्तन् छभूते॥

स्थतिराषः। किं पुन्रायुक्षन् झारिसुक्रान्यन बेद्रनासाः संग्रायाः संस्कारेभ्योऽन्यन विज्ञानात् य भर्षोः यो विवर्त्ततेऽनुकारायाः अन्यक्-सनोधेः॥

श्राह । नो हीदमायुग्नम् सुन्धते ॥

सुश्रतिराषः। किं पुनराशुक्षन् कारिसुक्त या क्रूपत्रश्रवा मा विव-कृति ज्ञारायाः सम्बद्धमोधेः ॥

भार। नो घीदसायुग्रम् सुभूते ॥ 🛒 🛒 📈 📈 🛒

सुश्वतिराह । किं पुनरायुश्चन् भारिपुत्र या वैदनातस्ता संह्याः तथता संस्कारतथता या विद्यानतसता सा विवर्णते (उत्तरायाः अस्यक्षस्त्रोधेः ॥

त्राह । नो हीदमायुष्पन् सुश्वते ॥

सुक्षतिराद । किं पुनरायुक्षन् ब्रारिपुक्तान्यच रूपतथनायाः स धर्मी यो विवर्कतेऽनुक्तरायाः सम्यक्सम्बोधेः॥

त्राइ। नो दीदमायुग्नन् सुऋते॥

सुश्वतिराद । किं पुत्रपायुष्मत् प्रारिपुन्नान्यत्र वेदनातयतायाः संज्ञातयतायाः संस्कारतयतायाः त्रन्यत्र विज्ञानतयतायाः स धर्मी यो विवक्ततेऽनुक्तरायाः सम्यक्षमनोधेः॥

त्राह । नो दीदमायुवन् सुभूते ॥

सुक्षतिराद । किं पुनरायुग्नन् सारिपुत्र इपमिश्वस्व ध्यते-रतुत्तरां सम्यक्षसमोधिम् ॥

श्राद । नो दीदमायुग्नम् सुभूते ॥

सुक्षतिराषः । किं पुनरायुक्षन् सारिपुत्र वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानमभिषमुध्यतेऽलुत्तरां सम्यक्षमोधिम् ॥

श्राइ । नो दीदमायुग्नम् सुभूते॥

सुक्षतिराषः । किं पुनरायुग्नन् त्रारिपुन्नान्यन रूपात् स धर्मी योऽनुन्तरां सम्बक्षम्बोधिमभिषमुध्यते ॥

श्राइ। नो दौदमायुष्मन् सुस्रते॥

सुर्क्षातराह । किं पुनरायुग्नन् बारिपुत्तान्यत्र वेदनायाः संज्ञायाः संस्कारेभ्योऽन्यत्र विज्ञानात् स धर्मी योऽनुत्तरां सम्यक्सम्नोधिमभि-सम्बुध्यते ॥

बार। नो श्रीदमायुग्नम् सुऋते ॥

सुक्षतिरादः। किं पुनरायुक्षन् सारिपुत्र इपतवताऽनुत्तरां सम्बो-धिमभियनुष्यते ॥ श्राइ । नो चीदमायुष्पन् सुश्रुते ॥

सुभूतिराइ। किं पुनरायुश्चन् श्वारिपुत्र बेदनातचता संज्ञा-तथता संस्कारतयता विज्ञानतथताऽतुत्तरां सम्यक्सनोधिसभिस-मुध्यते॥

त्राह। नो हीदमायुग्नन् सुक्षते॥

सुभूतिराषः। निं पुनरायुग्नन् बारिपुत्रान्यतः इत्यायतायाः स धर्मीः बोऽनुन्तरां सम्यक्सम्बोधिमभियम्बुद्यते॥

न्नाइ । नो चीरमायुग्नन् सुश्रुते ॥

सुभृतिराइ । किं पुनरायुषान् ग्रारिपुत्रान्यत्र वेदनातथताषाः संज्ञातथताथाः संस्कारतथताया श्रन्यत्र विज्ञानतथतायाः स धर्मीः सोऽतुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिसमुध्यते ॥

न्नाइ। नो दीदमायुग्नम् सुभूते॥

सुभ्रतिराद । किं पुनरायुक्तन् ज्ञारिपुत्र इपम्बोद्धसन्तुत्त-रायां सम्यक्षम्बोधौ ॥

न्नाइ। नो हीदमायुषन् सुभूते॥

सुभूतिराइ। किं पुनरायुग्नन् ज्ञारिपुन्न वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं बोद्धव्यमनुत्तरायां सम्यक्षमोधौ॥

श्राइ । नो हीदमायुश्चन् सुश्वते ॥

सुभ्रतिराच । किं पुनरायुषान् प्रारिपुत्रान्यन इपात् स धर्मी यो बोद्धयोऽनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधी ॥

श्राइ। नो हीदमायुग्नन् सुऋते॥

सुभतिराइ । कि पुनरायुक्षन् ब्रारिपुत्रान्यच वेदनायाः

संज्ञायाः संस्कारेभ्योऽन्यव विज्ञानात् स भर्षे। यो बोद्धयोऽनुत्त-राषां सन्यक्षमोधौ ॥

बाइ। नो दीइमायुवन् सुभाते॥

सुक्षतिराषः। किं पुनरायुषान् शारिपुत्र इपतथता बोह्नया-उतुत्तरायां सम्यक्समोधौ ॥

**पार । नो रीदमायुषन् स्पन्नते ॥** 

सुभूतिराह। किं युनरायुग्नन् ज्ञारियुक्त वेदनातयता संज्ञा-तथता संस्कारतथता विज्ञानतथता बोद्धवाऽन्तरायां सम्यक्-सम्बोधी ॥

वारः। नो सीदमायुग्नन् सुभूते ॥

सुश्रुतिराह । किं पुनराषुष्मन् प्रानिष्ठश्रात्वच रूपतयतायाः स धर्मी यो बोद्धयोऽनुसरामां सम्बन्धनोधौ ॥

चार । नो सीद्मायुष्यन् सुभूते ॥

सुर्श्वतिराह । किं पुनरायुग्नन् ज्ञारिपुत्रान्यन वेदनातस्तायः संज्ञातस्त्रायाः संस्कारतस्त्राया सन्यन विज्ञानतस्त्रायाः स धर्माः स्रो सोद्धासोऽतुत्तरायां सन्यक्षनोधौ ॥

बार । नो रीदमायुक्त सुऋते ॥

सुश्रुतिराइ। तत् किं मन्यसे सायुग्नम् प्रारिश्च तथता विव-क्ति, सुक्तरायाः सम्बक्सम्बोधेः॥

त्राइ। नो हीदमायुग्नन् सुध्रते॥

सुश्रुतिराष्ट्र । तत् किं मन्यसे बायुक्तम् क्रादिसुक्त तक्षतयां स धर्में। यो विवक्ततेऽलुक्तरायाः सम्यक्षकोधेः ॥ चार । नो रीरमायुक्तन् स्रश्ते ॥

सुभूतिराइ । तत् कतमः पुनरायुक्तन् मारिपुक्त स धर्मी को विवर्कतेऽनुक्तरायाः सम्यक्षमोधेः यक्षस्थासेव धर्मतायां स्थितः सर्म-धर्मास्थानयोगेन । कतमो वा पुनः स मारिपुक्त धर्मी या तथता । कविदा पुनरायुक्षम् मारिपुक्त तथता विवर्त्तिय्यते ॥

श्राह । नो हीदमायुष्मन् सुभूते ॥

सुभृतिराइ। एवमायुग्नम् गारिएम् बत्यतः स्वितितोऽनुपस्य-मानानां सर्व्धर्याणां कतमः स धर्मी यो विवर्त्तियतेऽनुसारायाः सम्यक्षमोधेः॥

एवमुको त्रायुत्रान् श्रारिष्ठक त्रायुत्रानं सुभूतिमेतद्वी तर्म । यया धर्मनयजात्या त्रायुत्रान् सुभृतिः खिवरो निर्द्धित तथा न स कश्चिद्धर्षी यो विक्तिते तुत्तरायाः सम्यक्षम्बोधेः । ये च खबु पुनरिसे त्रायुत्रन् सुभृते तथो बोधिसलवानिकाः पुद्गकास्त्रया-यतेनास्थाताः एषां त्रयाणां व्यवस्थानं न भवति । एकसैव वि यान-भवति यद्त बुद्धवानं बोधिसल्यानं यथा त्रायुत्रतः सुभृतिनिर्द्धिः ॥

भय सन्तायुगान् पूर्वा मैनायणीयुम्न मायुग्नमा मारिपुत्तमेत-द्वोचत्। किं पुनरायुग्नन् मारिपुत्तायुगान् सुक्षतिः खविर एकमिप बोधिसन्तं नाभ्युपगच्छति आवक्तयानिकं वा प्रत्येकमुद्धयानिकं वा भद्यागिकं वा प्रष्ट्यसावस्यमायुग्नान् सुक्षतिः खविरः॥

श्रध खन्नायुश्वान् श्रारिपुत्र श्रायुश्वमा सुश्वतिमेतद्वी बत् । किं पुनस्त्वमायुश्वम् सुश्कृते एकमपि बोधियन्तं नाभ्युपगच्छि श्रावक-षानिकं वा प्रत्येकषुद्धयानिकं वा महायानिकं वा॥ सुभ्रतिराइ। किं पुनरायुक्तन् ग्रारिपुत्र या तथनायास्त्रयता तत्र तथतावासेकमपि बोधियणं समनुषयसि त्रावकवानिकं वा प्रस्थेकमुद्भयानिकं वा महायानिकं वा॥

श्रारिपुत्र श्राह । न श्रोतदायुश्चन् ६ %ते तथताऽपि तावित्र-भिराकारैने प्रस्थते प्रागेव बोधियनः॥

सुश्चितिराषः । किं पुनरायुषान् प्रारिपुष्त तथता एकेनाया-(१) कारेकोपसभ्यते॥

त्राप्त । न द्वोतदायुग्नन् सुऋते ॥

सुभृतिराष्ट्र । कचित् पुनस्त्तमायुष्णन् जारिपुच तथतायामेकमपि बोधियत्तथमा समतुपम्मसि ॥

श्राह। न होतदायुष्णन् सुस्रते॥

सुक्षितिराइ। एवमायुग्नन् जारिपुत्र सत्यतः स्थितितस्य बो-धिमन्धर्मस्यानुपस्थमानस्य सुतस्ववेवं भवति त्रयं त्रावकया-निकोऽयं प्रत्येकबुद्धयानिकोऽयं महायानिक इति ॥ एवमेनेवा-मायुग्नन् जारिपुत्र बोधिसन्तानान्त्रश्वतायां प्रविभाष्यमानानामिन-भेषतां निर्विभेषतां निर्नानाकर्षतां शुका यस्य बोधिसन्तस्य महा-सतस्य चिनं नावस्वीयते न संसीयते न पृष्ठीभवति बेदितस्य-मेतिस्वर्थास्यत्ययं बोधिसन्ते। महासत्तो बोधिति॥

त्रथ खुलु भगवानायुश्वन्तं सुभ्रतिमेतद्वीचत् । साधु साधु सुभ्रते । एवमेतत् सुभ्रते एवमेतत् । प्रतिभाति ते सुभ्रते थथाऽपि

<sup>(</sup>१) एकमपि इति ख॰ च॰, रतेनापि इति ङ॰।

नाम तथागतानुभावेन बुद्धाधिष्ठानेनेदं वदिष । एवमेतेषां बो-धिमचानां तथतायां प्रविभाव्यमानानामविश्वेषतां निर्विश्वेषतां निर्वानाकरणतां श्रुला यस्य बोधिमचस्य महासलस्य चिन्तं नाव-सीयते न संसीयते न पृष्ठीभवति बेदितव्यमेतिन्नर्यास्त्रत्ययं बो-धिमच्यो महासलो बोध्वेति ॥

श्रय खलायुगान् गारिपुन्नो भगवन्तमेतद्वो चत्। कतमया भगवन् बोध्या निर्यास्त्रत्ययं बोधियन्तो महासतः॥

भगवानाइ। त्रनुत्तरया शारिपुत्र सम्यक्षम्बोध्या निर्धास्यत्ययं बोधिसत्तो महासतः॥

त्रय खल्वायुषान् सुभूतिर्भगवन्तमेतद्वोत्तत् । त्रनुत्तरायां भगवन् सम्यक्षम्बोधौ निर्यातुकामेत्र बोधिसत्त्वेन मद्दासत्वेन कथं स्थातव्यं कथं ग्रिचितव्यं ॥

भगवानाइ। त्रत्तरायां सुश्वते सम्यक्षमाधी निर्धातकामेन बोधियन्नेन महासन्नेन पर्व्यमनेषु समं स्थात्यं सर्व्यमनेषु समं वित्त-मृत्पादायत्यं न विषमित्तिने परे त्रालम्बितयाः मैत्रित्तेन परे त्रालम्बितयाः हितवित्तेन परे त्रालम्बितयाः कस्थाणितित्तेन परे त्रालम्बितयाः निहतमानित्तेन परे त्रालम्बितयाः त्रप्रति-हतित्तेन परे त्रालम्बितयाः त्रविद्धिशाचित्तेन परे त्रालम्बितयाः त्रविद्वेठनाचित्तेन परे त्रालम्बितयाः सर्व्यमनेषु माद्यम्बाप्य पिद्यस्त्रापुत्रसंज्ञादुहिद्धसंज्ञाञ्चोपस्थाय परे त्रालम्बितयाः ॥ एवं हि सुश्वते बोधियन्तेन महासन्नेनानुत्तरां सम्यक्षमनोधिमभि-समोद्भुकामेन सर्व्यमनानामित्तेने स्थातयं एवं ग्रिचितयं सर्व्य- सत्वानामशं नाथ इति॥ ख्रांश्व सर्व्यापनिष्टमी खालखं दानं दातवं श्रीलं रिकतवं जान्या सन्पादियतयं वीर्थमारभ्यं धानं समापत्तवं प्रज्ञायां परिजयः कर्मच्येऽनुकोमप्रतिकोमप्रतीत्य-समुत्पादो व्यवकोकियतव्योऽन्येषामपि तत्र समादापकेन तदर्ध-वादिना तत्समनुज्ञेन च भवितवं एवं सत्येषु खानद्वोधिसत्तन्या-मक्कान्तो सत्तपरिषाचने(१) च खित्राऽन्येषामपि तत्र समादापकेन तदर्धनादिना तत्समनुज्ञेन च भवितवं। तस्यैवं सृष्ट्यत एवं शिवमाष्ट्यानाभ्यतं इयं यादद्वसीखितिरनावरका भविक्यतीति॥

त्रार्थाष्ट्रसाइसिकायां प्रज्ञापारमितायां तथतापरिक्तीं नाम षोड्मः। ३३८॥

<sup>(</sup>१) यावद्वोधिसत्त्वन्यामवक्षान्तौ सत्त्वपरिपाचने इत्यत्र, ग॰ एक्तके, यावद्वोधिसत्त्ववरिपाचने इति माठाऽक्ति ।

## श्रयाविनिवर्त्तनीयाकार् खिक्रनिमित्तपरिवर्ते। नाम सप्तद्शः।

श्रय खल्वायुशान् सुरुतिभेगवन्तमेतद्वोषत् । श्रविनिवर्त्त-नीयस्य भगवन् बोधिमत्तस्य महासत्वस्य के श्राकाराः कानि लिङ्गानि कानि निमित्तानि कथं वा भगवन् वयं जानीयाम श्रयमविनि-वर्त्तनीयो बोधिमत्त्वो महासत्व इति॥

<sup>(</sup>१) स्रमबानामिति घ॰। (२) भदन्तः इति ख॰ ग॰ छ॰।

श्रवणा ब्राह्मणा वा द्वीयं जानन्ति दृश्यं प्रश्ननीति। न चान्यान् देवान् नमस्तरोति न चान्येभ्यो देवेभ्यः पुष्पं वा धूपं वा गन्धं वा मास्यं वा विलेपनं वा पूर्षं वा वस्तं वा इत् त्रं वा ध्वजं वा घाटां वा पताकां वा दीपंवा दातकां मन्यते नचानां देवं व्यपात्रयते॥ एभिरपि सुभूते त्राकारैरेभिर्लिङ्गैरेभिर्निमित्तैः समन्वागतो बोधि-मचो मदामलोऽविनिवर्त्तनीयोऽनुत्तरायाः सम्यक्तसम्बोधेर्द्धारयि-तयः। म खलु पुनः सुभूतेऽविनिवर्त्तनीयो बोधिमत्तो महासलो नापायेष्पपद्यते न च स्त्रीभावं परिग्रहाति॥ पुनरपरं सुभूते-ऽविनिवर्त्तनीयो बोधिमत्त्वो महाचलो दश्रकुश्रलान् कर्म्मपथान् ममादाय वर्त्तते। स श्रात्मना च प्राणातिपातात् प्रतिविरतो भवति परानपि च प्राणातिपातिवरमणाय समादापयति चात्स-ना चाइत्तादानात् प्रतिविरतो भवति परानिष चादत्तादानविरम-णाच ममादापयति श्रात्मना च काममिव्याचारात् प्रतिविरतो भवति परानिप च कामिमिथाचार्विरमणाय समादापयित मा-ताना च सुरामैरेयमद्यप्रमादस्थानात् प्रतिविरतो भवति परा-निष सुरामेरेयमद्यप्रमादस्थानविर्मणाय समादापयित त्रात्मना चानुतवचनात् प्रतिविरतो भवति परानपि चानुतवचनविरमणाय समादापयित श्रात्मना च पिश्रुनवचनात् प्रतिविरतो भवति परा-नपि च पिग्रानवचनविरमणाय समादापयति त्राताना च पर्व-वचनात् प्रतिविरतो भवति परानपि च पह्षवचनविरमणाय समादापयति श्राह्मना च सिम्भन्नप्रकापात् प्रतिविर्तो भवति परानिप च मिश्रिश्राखापविरमणाय समादापयति श्राह्मना चाभि-

1

थातः प्रतिविरतो भवति परानपि चाभिधाविरमणाय समादाप-यति त्रात्मना च व्यापादात् प्रतिविरतो भवति परामपि च व्यापादविरमणाय समादापयति त्रात्मना च मिथ्यादर्भनात् प्रति-विरतो भवति परानपि च मिथादर्भनविरमणाय समाद।पयति । एवं खलु रुभ्रतेऽविनिवर्श्तनीयो बोधिसलो महासतः खयश्च दश-कुन्नक्षान् कर्मापद्यान् समादाय वर्त्तते परानपि च दन्नकुन्नखेषु कर्मापर्यषु सन्दर्भयति समादापयति समुत्तेत्रयति सन्प्रहर्षयति प्रतिष्ठापयति दृढ़ीकरोति । य खप्तान्तरगतोऽपि दशकुशकान् कर्म-पयानेकैकतो वा वाइन्छातो वा मर्चेण मर्चे मर्च्या मर्चे नाधा-पद्यते चित्तेनापि न समुदाचरति। तस्य खलु पुनः सुभूतेऽवि-निवर्त्तनीयस्य बोधिसत्त्वस्य महासलस्य सप्तान्तर्गतस्यापि दग्र-कुत्रकाः कर्मप्या त्रामुखीभवन्ति ॥ एभिरपि सुभ्रते त्राकारैरेभि-र्लिकेरिभिर्निमत्ती: समन्वागतो बोधिसत्त्वो महासलोऽविनिवर्त्त-नीयोऽतुत्तरायाः सम्यक्षम्बोधेद्वीरियतथः॥ पुनरपरं सुभ्रतेऽवि-निवर्त्तनीयो बोधिमलो महामलो यं यं धर्मी पर्य्यवाप्नोति ददाति च तन्तं एवंचित्तः पर्य्यवाप्रोति ददाति च। इममदं धर्मं सर्व-मलागामधीय पर्य्यवाप्नोमि ददामि(१) च दिताय सुखाय चेति चैव भवतु त्रनया धर्मदेश्वनया धार्मिका त्रभिप्रायाः सर्वेषलानां परि-पूर्यन्तामिति। तच धर्मदानं सर्व्यवसाधारणं करोति॥ एभिरपि सुभूते श्वाकारेरेभिर्लिङ्गेरेभिर्निमित्तैः समन्वागतो बोधिसचो महा-

<sup>(</sup>१) पर्यवाप्रोति ददाति इति ग॰।

सलोऽविनिवर्मनीयोऽनुक्तरायाः सम्बक्तसनोधेधीप चितवः॥ पुनरपरं सुभूतेऽविनिवर्मनीयो बोधियत्वो महासत्वो गमीरेष धर्येषु भाव्यमाणेषु न काञ्चरित न विमितिं करोति न विचिकित्सति न धन्नायति हितवचनञ्च भवति मितवचनञ्च भवति ह्याधवचनञ्च भवति श्रक्षक्यानमिद्धस्य भवति निरनुष्रयस्य भवति । सोऽभि-कामन् वा प्रतिकासन् वा न आन्ति चित्तोऽभिकासति वा प्रतिकासति वा उपिख्यतस्यतिरभिकामति उपिख्यतस्यतिः प्रतिकामति न विख-म्बितं पादं भूमेरुत्चिपति न विखम्बितं पादं भूमौ निचिपति सुखमेवोत्चिपति सुखं निचिपति न च सहसा पादं भूमेरत्-चिपति नच महसा पादं ऋभी निचिपति पश्चन्नेव ऋमिप्रदेश-मान्नामति । तदा खलु पुनः सुभूतेऽविनिवर्त्तनीयस्य बोधि-सलख भद्दासलख करीरे चीवरपरिभोगो न यूकिस्रो भवति म चौत्रसम्दाचारस्य भवति ऋष्यावाधस्य भवति ऋष्यादीनवस्र<sup>(१)</sup> भवति। यानि खलु पुनर्न्येषां सलानामश्रीतिः क्रमिकुलमच्चाणि काये सभाविता तानि तस्य काये सर्वेण सर्वे सर्वेषा सर्वे न सभाविता॥ तत् कस्य हेतोः। तथा हि तस्य तानि कुग्रसमूकानि सर्व्यक्रोका-भ्युद्गतानि भवनि । यथा यथा च तस्य तानि सुप्रसमृसानि विवर्द्धन्ते तथा तथा व बोधिवत्तो महासतः कायपरिवर्द्धम् परिग्रज्ञीते वाक्परिग्रिङ्किष परिग्रज्ञीते चित्तपरिग्रुङ्किञ्च परि-ग्रमीते ।

<sup>(</sup>१) खल्पादीनस इति ख॰ च॰।

सुभृतिराष्ट्र । का पुनर्भगवंसस्य बोधिशत्तस्य महासत्तस्य चित्त-षरिगुइद्धिकेदितस्या ।

भगवानाइ। यथा यथा सुभूते तस्य बोधिमत्त्रस्य महामलस्य तानि कुप्रसमूलानि विवर्द्धने तथा तथा स बोधिसली महा-सविश्वनान्यकृत्यताञ्च परिम्हीते विनाशास्त्रतां च चिनासाया-विताञ्च चित्ताकुठिस्ताञ्चित्तावद्भताञ्च परिग्रसीते । यया च सुभूते चित्तपरिष्रुद्धा श्रावकप्रत्वेकसृद्धभूमिमतिकानो भवति॥ इयं सुभूते तस्य बोधिमलस्य महामलस्य चित्रपरिश्रद्धिर्वेदितन्या ॥ एभिरपि सुभूते त्राकारैरेभिर्श्विङ्गेरेभिर्निमिन्नै: समन्तागतो बोधि-मत्त्वो महामलोऽविनिवर्त्तनीयोऽनुत्तरायाः सम्यक्षमोधेर्द्धारिकतम्यः ॥ पुनर्वरं सुभूतेऽविनिवर्त्तंबीयो बोधिवत्तो महासलो न साभ-सरकारस्रोकगुरुको भवति न चीवरभिष्डपातग्रयनासनासनामध्यय-भैषव्यपरिस्कारगुरुको भवति नेर्छामासर्थवज्ञको भवति न 🖘 गभीरेषु धर्मीषु भाव्यमाणेषु संवीदति स्किरनुद्धित्व भवति गभीर-बुद्धिः भवित सल्कृत्य च परतो धर्मा प्रकोति यश्च सल्कृत्य परतो धर्मो प्रक्लोति तं सर्वे प्रशापारमितायां संस्थन्द्यति यानि च सौकिकानि भिन्यखानकर्षेखानानि नानि सर्वाचि प्रशापार-मितामागम्य धर्मातया संखन्दयति व च कश्चिद्ध्याँ समनुषयाति यं न धर्मधातुना योजयित सर्जमेव च तं प्रयुज्यमानं समसु-षण्यति ॥ एभिरपि सुभूते आकारैरेभिर्किन्नैरेभिर्निमिनैः समन्वा-गतो बोधिसन्तो महासलोऽविनिवर्त्तनीयोऽनुत्तरायाः सम्यक्समी-धेर्द्धारियतवाः ॥ पुनरपरं सुभूते मारः पापीयानष्टौ मद्दानिर-

धानभिनिर्याय तर्वेकेकसिन् महानिर्ये वह्ननि बोधिमन्वन्नतानि वक्रनि बोधिमत्वमदस्राणि वक्रनि बोधिमत्वमतमदस्राण्यभिनिर्माया-विनिवर्त्तनीयं बोधिसलं महासलमेवं वदेत्। ये तथागतेगाविनि-वर्त्तनीया बोधियत्वा महासला व्याक्ततासी एतेषु महानिरयेषूप-पसास्त्रमधेवंमद्यानिर्येषु प्रपत्यसे यतस्त्रमविनिवर्त्तनीयो चाकतः। पुनरेव लमेतद्वोधिचित्तं प्रतिदेशय प्रतिनिः एज किन्ते बुद्धलेन । एवं सं न निरचेषूपपत्थसे एवं सं कुर्वन् खर्गापगो भविष्यसीति॥ सचेदेवमपि बोधिसलस्य महासलस्य चित्तं न जुभ्यति न चलति जानात्यस्थानमेतद्गवकाशो यद्विनिवर्त्तनीयो बोधिमत्तो महासलोऽपायेषुपपद्यते इति॥ एभिरपि सुभूते श्राकारैरेभिर्लिङ्गेरे-भिर्मिमित्तीः समन्नागतो बोधिसत्तो महासलोऽविनिवर्त्तनीयोऽन्-त्तराचाः सम्यक्सम्बोधेर्द्धारचितव्यः॥ पुनरपरं सुभूते मारः पापी-चान् श्रमणवेषेणा<sup>(१)</sup>विनिवर्त्तनीयं बोधिसत्तं महासत्तमुपसङ्ग्रस्वैवं वक्क्यति। यदेतत्त्वया पूष्वं श्रुतं तत् प्रतिदेशय यत्त्वया पूष्वं परि-रटहीतं तत् प्रतिनिःस्ज । सचेत् लमेनं प्रतिदेशयिखसि सचेत् लमेनं प्रतिनिःस्रस्यमि एवं वयं लां पुनः पुनरूपमङ्गमियामः। यरेतत् लंगेदानीं श्रुतं नैतदुद्भवचनं कविकतं काव्यमेतत् यत् पुनरिद-मदं भाषे एतदुद्धभाषितं एतदुद्धवचनमिति। एतच्छुता सचे-द्वोधियनः चुम्यति चलति वेदितयमेतत् सुभ्रते नायं याक्ततो बाधियत्त्वसायागतैरनियतोऽयं बोधियत्त्वोऽनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ

<sup>(</sup>१) श्रवणवेषेण इति ख॰ च॰।

नाचमविनिवर्त्तनीचधातौ स्थित इति॥ यचेत् पुनः सुभूते बोधिसची मश्यमा न सुभाति न सकति श्रुलाऽपि चेमां वाचं मारख पापी-चयः धर्मातामेव प्रतिसरति श्रनुत्पादमेवानिरोधमेवानभिसंस्कार-मेव प्रतिबर्ति न परस्य श्रद्धया गच्छति । तद्यथापि नाम सुभूते-**ऽईन् भिनुः चीणास्रवो न परस्य श्रद्धया गच्छ्**ति धर्मातायां प्रत्यच-कारी त्रमंदार्थी। भवति मारेण पापीयमा । एवमेव सुऋतेऽविनि-वर्त्तनीयो बोधियत्वो महायत्वोऽनवमईनीयः त्रावकयानिकैः पुद्रसैः प्रत्येक बुद्ध यानिके साप्रत्युदावर्त्तनीय धर्मा (१) भवति त्र्यावक भूमी वा प्रत्येक बृद्ध अभी वा नियतो भवति धर्मे ज्ञतायां सम्यक्षम्बोधि-पराचणः। स खलु पुनः सुभाते बोधियन्तो महासलो यदाऽवि-निवर्त्तनीयधातौ स्थितो भवति तदाऽपरप्रखेयो भवति ॥ एभिरपि युश्वते त्राकारैरेभिर्खिङ्गेरेभिर्निमित्तैः यमवागतो बौधियचो महा-मलोऽविनिवर्त्तनीयोऽनुत्तरायाः सम्यक्सम्बोधेर्द्धारयितयः॥ पुनरपरं सुभ्रतेऽविनिवर्त्तनीयं बोधिमत्तं महामलसुपमङ्क्रम्य कञ्चिदेवं वच्छति । संसारचारिकीया नैया बोधिसत्तचारिका रचेत लं दुःखखान्तं कुर न भ्रयस्तानि संगरावचराणि दुःखदौर्भनस्यानि प्रत्यनुभविष्यमीति। त्रहो वत तवायमिद्दैव तावदात्मभावोऽनभिनिर्द्यतो भविष्यति जुत: पुमस्त्रमन्यमात्मभावं परिग्टहीतयं मन्यवे दति वा॥ सचेदेवमपि न चुभ्यति न चक्रति तमेनं मारः पापीयान् खयमेवं वच्छति। इच्छि स द्रष्टुं तान् बोधियन्तान् महायलान् यैर्गेङ्गानदीवाजु-कोपमान् कस्पान् बुद्धा भगवन्तः प्रत्युपस्थिताञ्चीवरपिष्डपातश्रयना-

<sup>(</sup>१) अप्रत्युदावर्त्तनीयधन्मपर्या इति ख॰।

र्यनान्त्रमंप्राययमेषच्यपरिष्याररेर्गेङ्गानदीवासुक्रोपमार्गं नुद्वाणीः नगः वतामन्तिकेषुः ब्रह्मक्यं श्चरितं गङ्गामदीवानुषतेपमा एक बुद्धा भगवणाः पर्ख्पासिता: परिष्टिष्टाः परिप्रश्नीक्षताद्याखेव बोधिसन्तयामस्वार्थाक कंचमोधिमत्त्रीर्महामतीः खान्तव्यमिति। वया च बोधिमत्त्रीर्भहामतीः खातचं तथा क तैस्तयागतैवाखातं । तथापि खिला तथा चरिला तथैव योगमापद्याद्यापि तैरेव तावन्नातुत्तरा सम्यक्समोधिरभि-तथाऽववादानुशासन्यां खितेस्वया शिनमाणैः सर्वज्ञता नानुप्राप्ता जुतः पुनस्बमनुत्तरा यम्यक्यमोधिमनुप्रास्त्रवीति ॥ सचेदेवभपि न चुभ्यति न चसति तं मारः पापौयान् तसिन्नेव पृचिवीप्रदेशे तिचूनभिनिकायैवं वद्यति । एते भिचवीऽईनाः चीणां-स्रेवाः संख्ताः ये बोधये सम्प्रस्थिता श्रभ्वन् तत्र तर्ह्याईन्वसनुप्राप्ती त्रकृते स्थिताः जुतः पुनस्समनुत्तरा सम्यक्षम्बोधिमनुप्रास्यसीति ॥ मचेत् खलु पुनरेवमपि भाष्यमाणे एवं निर्द्धिकाने बीधिसनस्य महासलस्य चित्तं न चुम्यति न चलति श्रयं बोधिसत्तो महासलोऽविनि वर्ननीयोऽनुत्तरायाः सम्यक्षम्बोधेद्भारयितयः॥ सचेद्वीधिसंचर्छ मंद्रामलस्य चित्तं परतः श्रुलैवं विवेकपदानि धर्मताया न परि-द्वीर्यते न प्रत्युदावर्त्ततेऽस्यं मानमं न चान्ययाभावस्त्रित्तस्य मवति । तानि च सर्वाणि मारककाणि तथा सञ्जानात्येखाने संभ्रति जनकाशी र्यत् स बोधिसची महासलसीया चर्न पारमितास न सर्वेद्रीतीमनु-प्राप्न्यीदस्थानमेतदनवकाशी यत्त्रया चरतस्या शिक्मानस्य बीधि-मन्त्रस्य महामनस्य येथा तथागतैराख्यातं तथा चर्ययाऽविरहितस्य पारमिताप्रतिमंयुक्तिर्भनिषकार विश्रतो कारः पश्कीयाञ्च-

अजारं अध्यते ॥ अचेदोधियको महत्त्वको मारककाणि बुधने पन्ताय न्युता किनेकपदानि न परिश्रीयने न प्रसुदावर्त्तते असः मान्यं न चारा कितानगरा भवति तानि च मारकर्माणि तथा सम्हा-नाति॥ एभिरपि नुभूते वाकारैरेभिर्लिक्वरेभिर्निमेनी समलागतो मीभिष्यतो :महाबलोऽविनिक्त्रंनीयोऽनुत्तरायाः यग्यत्यसमोधेर्द्धार--चितवाः॥ प्रमरपरं चुभ्रतेऽविनिवर्त्तनीयो बोधिमचो महामुनो न क्रापंचानभिषंक्तरोति न स्प्यंचासुत्पाद्यति एवं न वेदनामंचां संज्ञासंज्ञां न संस्कारसंज्ञां न विज्ञानसंज्ञामभिसंस्करोति न विज्ञानमंज्ञासुत्पादावृति ॥ तत् ऋख हेतोः । तथादि त्रविनिवर्ज्ञ-नीयो बोधिशको महासलः सलचणग्रुत्येभूमें वीधिमक्तन्याभवका-नास्तर्मपि भर्मा नरेपलभते नाभिसंस्तरोति नोत्पादयति ॥ तत च्चतेऽतृत्याद्श्वानचानिको बोधिमचो मदामलोऽविनिवर्क्तनीय इति ॥ एभिर्पि सुऋते त्राकार रेभिर्व्विहेरेभिर्निमित्तेः समन्त्रागतो मोश्चियत्त्रो मदायलोऽविनिवर्त्तनीयोऽतुत्तरायाः सम्यक्यम्बोशेर्द्वार-ब्रित्रयः ॥ पुनरपरं सुअरते मारः पापीयान् भिष्ठवेषेनोपसङ्कस्य मोधिमलं महासलमेवं विच्छन्द्यियति । त्राकाशसमैषा यदुत मर्केश्वताः। श्रथनेष धर्मी यदुत सर्वेश्वता। श्रथंविद्यमान एष धर्मी यद्त यर्केश्वता। कोऽवाज्ञास्यति कोऽवाभिसभोत्यते। नैतेन कश्चित्रियां श्वति यञ्चाभिषम्बुध्येत यज्ञाभिषमोद्भयं यश्चा-आनीयाद्यवाद्यातव्यं। सर्वेच ते धर्भा त्राकाश्यमा निरर्थकं लं विश्वनाचे मारकभावितत्परिदीपितं यदुतानुत्तरा अस्यक्षमोधिरभि यमोद्धयेति नैतदुद्धभावितमिति। तेन खुखपुत्रेम वा खुखदुदिना

वा एवं ज्ञातस्मीवं समन्ताइर्भस्मीवं वेदितसं मारक्षीवतसीय विवेचनता । एवं चिन्तचिता तच पृत्वित्तेन भवितय-मप्रकम्परिक्तेनासंहार्यकिक्तेन भवितव्यम् ॥ एभिरपि सुभूते त्राकारैरेभिर्लिक्नेरेभिर्निमित्तैः यमचागतो बोधिमचो महासती-ऽविनिवर्त्तनीयोऽनुत्तरायाः सम्यक्सम्बोधेर्द्धार्रायतयः॥ पुनरपरं सुभूतेऽविनिवर्त्तनीयो बोधियत्त्रो महासतः त्रावकप्रत्येकनुद्ध-भूमिनिर्दत्तः सर्वेद्यतायां प्रदत्तो भवति । स त्राकाञ्चन् प्रधमं ध्वानं समापद्यते तथा दितीयं तथा हतीयं तथा चतुर्थं ध्वानं समापद्यते। स एभिस्रुतुर्भिर्धानैर्विदर्ति ध्वानपरिजयञ्च करोति ध्वानानि च समापद्यते न च ध्वानवभेनोपपद्यते। स पुनरेव कामावचरान् धर्मानधालम्बते॥ इदमि सुभूतेऽविनिवर्त्तनीयस बोधियत्त्रस्य महासत्वस्याऽविनिवर्त्तनीयस्रवणं वेदितस्यम् ॥ पुनरपरं सुभृतेऽविनिवर्त्तनीयो बोधियत्वो महासत्वो न नामगुरुको भवति न कीर्त्तिभन्दक्षोकगुरुको भवति न नाम्नि सन्त्रते। सोऽसङ्ख्-भितिचित्तो भवति सर्वसंबेषु हितिचित्तय भवति सोऽभिकामन् वा प्रतिकामन् वाऽभानाचित्तोऽतिकामत्यभानाचित्तः प्रतिकामति स्प्रतिमानेवाभिकामति स्प्रतिमानेव प्रतिकामति। सचेत्रोऽगार-मधावषति नास्य भवत्यधिमात्रः कामेषु कामाभिष्यक्को वा श्रमि-प्रायो वा स निर्वित्यंज्ञेव कामान्<sup>(१)</sup> परिभुक्के स उन्नास्तयंज्ञेव कामान् परिभुक्के। तद्यथापि नाम सुभृते चौरकान्नारमध्यगतः श्रादारक्वयं सुर्व्वसुत्रसमंज्ञेवादारं सुर्यात् गमनमंज्ञे-पुरुष:

<sup>(</sup>१) निर्वित्संचेयकामान् इति ख॰ निर्वित्संच्येव इति घ॰।

वादारं बुर्थात् कदा स खबु नामादमितचौरकामारादतिकामी भविष्यामीत्येवंषंश्ची श्रविश्रश्चमाद्यारमाद्यरति। एवमेव सुभूतेऽवि-निवर्मनीचा बोधिसत्ता महासला श्रगारमध्यावसन्तो यान् यानेव कामान् परिभुञ्जते तांसाननर्धिका एवायद्वा एवासका एव कामान परिशुद्धते त्रमर्थिका एव च ते भवन्ति प्रिवरूपसातरूपैः प्रमुक्षिः कामगुर्वेसेऽगारमध्यावसन्तो न समविषमेण जीविकां कत्सर्याना धर्में वैव जीविकां कष्णयन्ति नाधर्में चापि मरणमुपगक्कन्ति नत्वेव परेषामपमईनं कुर्व्वाना॥ तत् कस्य हेतोः। तथा हि तैः बत्पुरुषेर्माशापुरुषेरतिपुरुषेः पुरुषप्रवरैः पुरुषप्रोभनैः पुरुषप्रीः पुरवोदारैः पुरवसौटीरैः(१) पुरवपुर्कावैः पुरवधूर्येः पुरवपदीः पुरुषपुष्डरीकैः पुरुषाजानेयैः पुरुषनागैः पुरुषिष्टैः पुरुष-दम्यसार्चिभिः सर्वस्ताः परमसुखे नियोजयितवाः॥ एवं हि सुभूते-ऽगारमध्यावसन्ति बोधिसत्ता महासता यथापि नाम प्रज्ञापारमिता-वसाधानप्राप्तलात्॥ एभिरपि सुभूते त्राकारैरेभिर्किद्वैरेभिर्निमित्तैः समनागता बोधिसत्ता महासला त्रविनिवर्त्तनीया त्रवुत्तरायाः सम्यक्षम्बोधेर्द्धारचितचाः॥ पुनर्परं सुभूतेऽविनिवर्श्तनीचस्य बोधि-मलक महामलक वजापाकिमहायचो<sup>(१)</sup>भित्वासुबद्धो भवति । स दुर्द्भपो भवति श्रनित्रमणीयस्य भवति मनुखैर्वाऽमनुखैर्वा द्रासदः सर्वेंगलानां स न विचित्रचित्तो भवति न विकलेन्द्रियो भवति परिपूर्वे ऋचय भवति गापरिपूर्वे ऋचः पुरुषष्टवभे ऋचसमना-

<sup>(</sup>१) प्रवासीहीरैः इति उ॰ च॰।

<sup>(</sup>२) मद्यापद्यः इति ग॰।

ातस्य अव्यक्ति नासस्पृष्टवः । स यानीमानि स्वीर्णा वज्ञीकरकानि -साम्लजायीयधि<sup>(१)</sup> विद्यालीक्क्यादीनि तानि सर्व्याहा सन्तेन सन्ते प्रयोजयति गुक्तानीक्य भवति न सिव्यानीयो न विग्रहेक्या-द्योखः अञ्जूकृष्टिकञ्च अवृति नाद्मोत्कर्वी न पर्यंत्रकः । हा :एभिश्वामीस्त्र गुणे: समन्दागतो भवति । स म स्त्रियं न न स्पुद्धं ख्याकरोति पुच्चोवाते भविष्यतिःदुहितावाते भविष्यतीति। तस्यैव-आदिका एकंड्पा चादेचनादोषा<sup>(२)</sup> न अवन्ति ॥ एभिरपि सुधने श्चाकारेरेभिर्लिक्नेरेभिर्निमक्तः समन्तागतो बोधिसत्तो अधासमी-अविभिवर्त्तनीचे।उतुत्तरायाः सम्बद्धम्बोधेर्द्वारिवत्वःः सुनस्परं सुभ्रते-अविभवर्त्तनीव्यस्य मोधियनस्य महायलस्य स्थे आमारा यानि सि-क्नानि यानि निमित्तानि धीराकारैधैनिक्नेधैनिमित्तैः असन्वायनो वोधिसनो महासतोऽविकिक्तेनीयो वेदितचोऽनुत्तरायाः सम्बन् सम्बोधेः तानाकारांस्नानि सिङ्गानि तानि निमित्तानि देशसि-म्यामि। ते पुनः कतमे तद्यया न ते स्कन्धायतनधातुमतीव्य-मसुत्पादयोगानुखोग<sup>(२)</sup> मनुषुका विदरन्ति न सङ्गणिकारामकथा-योगानु योगमनु युका विदर्शना न राजकथायोगानु योगमनु युक्ता विदर्गना न चौरक्रधायोगानुयोगमनुष्युका विद्रहिन न येगा-कथायोगानुयोगमनुयुक्ताः विदर्जनान युद्धकथायोगानुयोगमनुका

<sup>(</sup>१) सन्त्रजात्यौवधि इति घ॰ सन्त्रजामौबधि इति छ॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) खादेयदोषा इति ग॰।

<sup>(</sup>१) कान्धधात्वायतमधातुप्रतित्यसमुत्यादयोगानुयोगः इतिस्व॰ कान्धधात्वायतमप्रतीत्यसमुत्यादयोगानुयोगं इति च॰।

विषर्भिः न ग्रामनगर्भिगमजनपदंराष्ट्रराजधानीकचाचोगानुचीनमनु-युक्त विष्टरिन नात्मकथायोगानुयोगमनुयुक्ता विष्टरिन नामाख-महामाचकथायोगानुवोगमनुयुका विस्तन्ति न स्त्रीपुर्वनपुंचकः क्षंथायोगानुयोगमनुयुका विदर्गिन न' वानोद्यानविद्वारप्रामादञ्चदस-रसाड़ागपुष्करिणीवनारामग्रेसंकथायीगातुयोगमतुयुका विदर्गना न <del>बंचराचिपी</del>तिपिशाचकॅटएतेनेकुशाच्डकचायोगानुयोगमनुयुका विष्-रिन नामपानवस्ताभरणगन्धमास्यविखेपनकषायोगानुयोगमनुष्का विदर्गनः न वीयीचलरग्रङ्काटकविशिखापणेशिविकाकुटुम्बकथायी-गानुयोगमन्युका विस्तिन न गीतनृत्याखायिकानटनर्नकचारण-कथायोगीनुयोगमनुयुक्ता विस्रन्ति न सागरनदीदीपकथायोगानु-योगमनुयुक्ता विदर्गिन न धर्मविक्द्भक्यायोगानुवोगमनुक्ता विद-रिना न पृथम्जनरतिक्यायीगात्योगमन्युका विष्टरिना प्रपि नः प्रकापारमिताकथायोगानुयोगमनुयुका विश्वरिक्ति त्रविरिश्तिस्य भवन्ति सर्वज्ञताप्रतिषंयुक्तैर्भगस्थिकारीः। म पति कसस्भण्डनि ग्रहितवादकथायीगानुयोगमनुयुक्ता विक्रिक्ति । धर्मकामाः एव क ते भवन्ति नाधर्षाकामाः। श्रमेदवर्णवादिनञ्जते भवन्ति न भेदवर्ष-वदिनः । भिनकामाच्च ते भवन्ति नामित्रकामाः । प्रमीवाहिनच्च ते भवन्ति नाधर्यवादिनः। ते तथागतदर्धनमेवाकाञ्चन्त त्राकाञ्चन नवस्तिषु(१) स्त्रोत्ताधातुषु ये तथार्गता अर्धनाः सम्यक्षम्बद्धासिष्ठनित प्रिथमो र्यापयन्ति तेषामन्तिके उपयत्तये चित्रमुत्कादयन्ति । ते त्राकाञ्चन्तस्तरोपपद्यन्ते। एवन्तेऽविरहिता भवन्ति तथागतद्रश्रेनेन

<sup>(</sup>१) स्वाकाङ्कन्यन्येषु इति ग॰ इ॰।

तथागतपर्श्वपासनेन तथागतपर्श्वपद्धानेन प ॥ पुनरपरं सुअतेऽवि-निवर्त्तनीया बोधिसला महासताः कामावचरेभ्यो देवेभ्यस्थता रूपावचरेम्य चारूणावचरेम्यो<sup>(१)</sup> वा देवेम्यख्युताः सन्त रहेव मध्यदेशे जम्द्रीपे प्रत्याजायको। यत्र सलाः कलासु कोविदाः कास्येषु कोविदा मन्त्रेषु कोविदा विद्याषु कोविदाः प्रास्त्रेषु कोविदा निमि-नेवु कोविदा धर्मार्थकोविदा प्रत्यकाः प्रत्यन्तजनपदेवु प्रत्याजायने यहुयस्वेन मध्यदेशे प्रत्याजायन्ते । येऽपि प्रत्यन्तेषु जनपदेषु प्रत्या-जायको तेऽपि महानगरेषु प्रत्याजायको। एतेऽपि तेषां गृषाः संविधनो ॥ एभिरपि सुभूते श्राकारैरेभिर्लिङ्केरेभिर्निमें सम-न्वागतो बोधिवच्चो महासत्वोऽविनिवर्त्तनीयोऽनुत्तरायाः सम्यक्षम्बो-धेर्द्धारियतयः॥ पुनरपरं सुऋतेऽविनिवर्त्तनीयसः बोधिमलसः मद्या-समस्य मैवं भवत्यविनिवर्त्तनीयो वाऽष्टं न वाऽष्टमविनिवर्त्तनीय इति। गारीवं विचिकित्सोत्पद्यते न चास्य संत्रयो भवति खर्सा अमी नाणस्य संसीदना भवति। तद्यचापि नाम सुभूते त्रोतन्नापनः त्रोतन्त्रापत्तिपत्ते सकायां भ्रमी न काङ्कति न विविकत्तित । एवमेव सुऋतेऽविनिवर्त्तनीयो बोधियन्त्रो महासतः खकायां बोधि-सत्तक्षमी न काङ्कति न विचिकित्सति न चास्य संप्रयो भवति खद्यां भूमौ नाण्य धंधीदना भवति। जत्यन्नोत्पन्नानि मारकर्माणि चिप्रमेवाबुध्यते नचोत्पन्नोत्पन्नानां मारकर्मणां वज्ञेन गच्छति । तद्यथापि नाम सुभूते पुरुष त्राननार्थ्यकारी (१) त्रान-

<sup>(</sup>१) खरूपावचरेभ्यः इति ग॰ खारूपावचरेभ्यः इति छ॰ च॰।

<sup>(</sup>र) चाननार्थकमीकारी इति घ॰।

नार्खिचनेनाविरहितो भवति यावत् अरुवावखायां न तिचनं प्रक्रोति प्रतिविगोद्यितं वा विस्क्रश्राचितं वा श्रमुवर्भत एवास तिचनं यावत् मरणकाषामर्येऽपि । एवमेव सुभृतेऽविनिवर्त्तनीयस्य बोधियसम्य महासतसाविनिवर्त्तनीयचित्तं स्थितं भवति स्वकाया-मनिनिवर्त्तनीतायां असावविकत्यंत्र भवति सदेवमानुषासुरेणापि कोकेन न प्रका चाक्रवितुं वा कम्पवितुं वा। उत्पन्नीत्पन्नानि च मारकर्माप्केव बुध्यते नचौत्पस्रोत्पस्नानां मारकर्मणां वर्धन गच्छति । तस सर्ग भूमो निकाङ्गस निर्विचिकित्सस जातियतिष्टत्तसापि न आवकत्तिनं न प्रत्येकषुद्धतिसञ्चीत्पद्यते । जातियतिष्टत्तस्यायेवं भवति नारं नाभिषभोत्येऽभिषभोत्ये एवारमनुत्तरां धम्यक्षमोधिं सचा भूमी स्थितः। त्रपरप्रणेयो भवत्यनवमईनीयस भवति संस्था भूमी ॥ तत् कद्य देतोः । तथा दि स स्थितोऽसंदार्थेण विनेना-संदार्थेश ज्ञानेन समन्वागतो भवति । सचेत् सालु पुनर्मारः पापीयान् बुद्धवेषेणोपमङ्कासे समुपमङ्क्रम्येवं वहेदिहैव लमईलं माचात्क्र न लं बाह्यतोऽनुमराचां सम्यक्सम्बोधौ। न तव ते श्राकारास्तानि बिङ्गानि तानि निमित्तानि वा संविद्यन्ते यैराकारैये बिङ्गेर्ये निमित्तीः यमनागतो बोधियलो मदायलोऽनुत्तरां यम्यक्यमोधिमभियम्-ध्यते किं वाऽच तं चरसीति । सचेत् पुनर्वेधिसत्तस्य महासत-खान्यथाचिनं भवति वेदितखमेतत् सुभूते नायं बोधिसत्त्वो खाक्ततः पौर्क्की () साधागधेरर्चद्भि: सम्यक्षम्बुद्धेरनुत्तरायां सम्यक्षमनीधा-

<sup>(</sup>१) पूर्वेकेरिति छ॰ भ॰। -48

विति । सचेत प्रनरेवं यमन्वाहरति मारो वतायं पायीचान् वृद्ध-वैषमभिनिक्सयोपसङ्काको माराधिष्ठितो वा मार्गिर्व्याती वेति नार्च तचानतः। चचीकं तचानतेनाईता सम्बद्धमुद्धेन तचानतं नामका सचेदवस्प्रत्ववेकते। एवं समन्ताकरित मारो वतायं पापी-षान् बुद्धाधिष्ठानं जला मां क्लिप्बितुकामोऽनुक्तरायाः सम्बक् क्लोधित इति । सचेत् मारः प्रत्युदावर्त्तते वेदितव्यक्तेतत् सुन्धते यासतोऽयं बोधियाचा महायलोऽनुत्तराची सम्यक्यमोधी पौर्कके-चाचागतर्रक्तिः सम्यक्षमुद्धैः खितोऽयं बोधियावो अदाबलो-ऽविनिवर्त्तनीयायां वोधिसम्बद्धमौ ॥ स्केत् सुक्षते वोधिसमञ्जल भदाबलक दमे पाकारा दमानि क्रिकानि दमानि निमित्तानि संविधानो वेदितवासेतत् सुभाते धर्याऽक्षेते ग्राचा श्रमङ्का वक्षाचं बोधिसको अदासनो व्यक्ततः पौर्ककैक्षवानतैर्दक्षः सम्बक्समृहैः स्तितोऽवं गोधियको सदायकोऽविनिवर्कनीयायां कोशिनक्र-भूमो ॥ तत् कस हेतोः । तथा श्रम ते चाकाराक्रानि सिङ्गानि तानि निनित्तानि संविद्यन्ते बान्यविनिवर्त्तनीयक वौश्वियत्तक अडायतसः । एभिरपि सुभ्रते त्राकार देभिर्विद्वेरिभिर्भिक्ति सम वानतो बोधियत्वो महासत्वोऽविनिवर्त्तनीयोऽतुत्तरायाः सम्बद्ध-मोधेर्कारचितवः ॥ पुनरपरं सुकृतेऽविनिवर्त्तनीयो बोधियत्त्वो महा-मलः बद्धभंपरिसम्ब कतस त्रात्मपरिखाममपि करोति जीवित-परित्यागमपि करोति । तसाद्वीधियलो मदायलोऽविनिवर्शनीयः सद्धर्मपरिचदाच परसुद्योगमापद्यते ऋतीतानागतप्रत्युत्पद्मानां बु-द्धानां भगवतां प्रेषा च गौरवेष च। धर्मकाचा मुद्धाः भगवना

इति धर्षे प्रेम च गौरवद्योपादाय सद्ध्यंपरिग्रष्टं करोति। नाषं क्रेक्समतीतागासेव सुद्धानां भगवतां सद्ध्यंपरिग्रष्टाः प्रम्युत्पचानान्मप्रि सुद्धानां भगवतासेष एव सद्ध्यंपरिग्रष्टाः। श्रष्टमपि तच तेषामगान्गतानां सुद्धानां भगवतां सद्धां गणनां प्रविष्ट दत्यष्टमपि तच व्याक्ततोऽतुत्तरायां सम्यक्षम्बोधौ ममाय्येष एव सद्ध्यंपरिग्रष्ट इति। स रममप्यंवग्रं सम्प्र्यन् सद्ध्यंपरिग्रष्ट्य इतस श्रात्मपरिव्यागमपि करोति न च तच संवीदति न च कौसीद्यमापद्यते॥ एभिरपि सुस्रते श्राकारैरे-भिर्मिनेमिनैः समन्यागतो बोधिसच्चो महासन्योऽविनिवर्णंनीयोऽतुत्तरायाः सम्यक्षम्बोधेद्वारियत्यः॥ पुनरपरं सुस्रते-ऽविनिवर्त्तनीयो बोधिसच्चो महासन्यद्यागतस्यार्थतः सम्यक्षम्बद्धस्य धर्मे देश्रयतो न काञ्चति न विचिकित्सति॥

सुभूतिराह । किनाधागतस्यैव भगवम् धर्मं देशयतो न काञ्चति न विचिकिताति न त्रावकस्य ॥

भगवानाइ । त्रावकद्यापि सुभृते धर्मा देशयतो न काञ्चिति न विचिकित्सिति ॥ तत् कस्य हेतोः । तथा हि तेन बोधिमस्तेन महासत्तेन श्रनुत्पत्तिकेषु धर्मोषु चान्तिः प्रतिखन्धा तेन सर्वधर्माणां धर्मतामिविद्धां ग्रणोति ग्रणंय न काञ्चिति न विचिकित्सिति ॥ एभिः(१) सुभृते गुणैः समन्वागतो बोधिसस्तो महासत्तोऽविनिवर्त्तनीयो

<sup>(</sup>१) रिभरिप इति छ॰ च॰।

भवति ॥ दमान्यपि सुभृतेऽविनिवर्त्तनीयस्य बोधिसत्तस्य मदा-समस्याकारसिङ्गानिमित्तानि वेदितस्यान्यनुत्तरायाः सम्यक्समी-धेरिति ॥

त्रार्थाष्ट्रधाइसिकायां प्रज्ञापारमितायामविनिवर्त्तनीयाकार-सिङ्गनिमित्तपरिवर्त्ती नाम सप्तदक्षः॥

## [ \$88 ]

## श्रव श्रुव्यतापरिवर्त्ती नामाष्टादशः।

त्रय खलायुद्धान् सुस्रुतिभगवन्तमेतद्वोत्त् । त्रास्र्यं भगवन् महागुणसमन्दागतो<sup>(१)</sup> बोधिसत्तो महासलोऽप्रमाण<sup>(१)</sup> गुणसमन्दागतो भगवन् बोधिसत्तो महासलोऽपरिमितगुणसमन्दागतो भगवन् बोधि-सत्तो महासलः ॥

एवसुक्ते भगवानायुश्वमां सुभृतिमेतदवीचत् । एवमेतत् सुभृते एवमेतत् ॥ तत् कस्य हेतोः । श्रविनिवर्श्वनीयेन हि सुभृते बोधि-सन्तेन महासन्तेनानन्त<sup>(९)</sup> मपर्यमां ज्ञानं प्रतिसञ्जमसंहार्ये सर्वत्रावक-प्रत्येकबुद्धैः ॥

सुभूतिराष्ट्र । प्रतिबन्धो भगवन्नविनिवर्त्तनीयस्य बोधिसत्तस्य महासत्तस्य गङ्गानदीवानुकोपमान् कन्पानाकारान् निङ्गानि निमि-त्तानि निर्देषुं । त्रत एव भगवन् बोधिसत्तस्य महासतस्य गमीराणि गभीराणि स्थानानि प्रज्ञापारमिताप्रतिसंयुकानि स्वचितस्यानि ॥

एवसुके भगवानायुक्तनं सुरुतिमेतदवीचत्। साधु साधु सुरुते। यस्तं गभीराणि गभीराणि स्वानान्यारम्य निगमचितु-कामः॥ गभीरमिति सुरुते ग्रून्यताचा एतदधिवषनमानिमित्तस्या<sup>(४)</sup> प्रणिहितस्यानभिषंस्कारस्यानुत्पादस्थाजातेरभावस्य विरागस्य निरो-धस्य निर्माणस्य विगमस्येतत् सुरुतेऽधिवचनं यदुत गभीरमिति॥

<sup>(</sup>१) मद्दागुणसम्भारसमन्वागत इति ख॰ छ॰ च॰।

<sup>(</sup>२) अप्रमेय इति ग॰ अ॰।

<sup>(</sup>३) **जानन्तयः** इति ग्र॰।

<sup>(8)</sup> विनिमत्तस्येति ग॰।

सुरुतिराषः । **एतिमातिव भणवन् केत्रसमित्रद्धर्काणामधिवयनं** न पुनः सर्व्धर्काणां ॥

भगवानाइ। सर्वधर्माणामणेतत् स्थति शिवकत् शक्तीरमिति॥ तत् कथ हेतोः। क्र्यं हि स्थते गस्तीरं एवं वेदना संस्तारा विद्यानं हि स्थते मस्तीरं ॥ कथञ्च स्थिते ह्यं गस्तीरं कथं वेदना संद्या संस्ताराः कथञ्च स्थते विद्यानं गस्तीरं। यथा स्थते तथा तथा गस्तीरं क्रयं एवं वेदना संद्या संस्तारा थया स्थते तथात तथा गस्तीरं विद्यानं। तथ श्व-श्वते सथा क्यत्यता तथा गस्तीरं विद्यानं। तथ श्व-श्वते सथा क्यत्यता तथा गस्तीरं वद्यानतथाता तथा गस्तीरं विद्यानं। यथ स्थते वथा विद्यानतथाता तथा गस्तीरं विद्यानं। यथ स्थते न क्यिनयं क्यस्त गस्तिरता यथ स्थते न वेदना न संद्या न संस्तारा न विद्यानमियं वेदनासंद्यान् संस्ताराणासियं विद्यानस्थ मस्तीरता ॥

स्थितिराह । श्रास्त्रयों अगवन् यावत् स्वाणोपायेन स्पत्तस् विवारितो निर्म्वाणस् स्वितं । एवं वेदना संज्ञा संस्कारा द्यावत् स्वाणोपायेन विज्ञानतस्य निवारितो निर्म्वाणस् स्वितं ॥

भगवानाइ । इसानि सुद्धते ग्रभीराणि ग्रभीराणि खानानि प्रद्यापारमिताप्रतिषंयुक्तानि सञ्चिक्तियाति तुष्णियस्ति प्रप-निक्षास्त्रति<sup>(१)</sup> एवं मया खात्वं यथा प्रज्ञापारमितासामाज्ञातं एवं मया प्रिचित्यं यथा प्रज्ञापारमितासामास्त्रातं एवं मया प्रति-

<sup>(</sup>१) उपनिधास्त्रति इति ख॰ उपनिधायिखति इति ग॰।

बनार्थं बचा प्रजावारमिताबासुपहिष्टं तथा सभादयमानसंखोपित-धार्थं सर्थोपपरीसमाबस्या प्रयुक्तमानसंथा घटमानसंथा द्याय-ध्वमान एकदिवसमप्यंत्र धोनमापद्यते । अर्थं बोधियस्त्री महा-धव्यक्तेनैकदिवसेन विव्यत् अर्थं करोति । तद्यचापि नाम सुम्रते कश्चित्र पुरुषो रागपरितो वितर्कचरितः । तस्य पुरुषस्य रागय-रितस्य वितर्भपरितस्य स्तिधा श्रीमद्भया प्रावादिकथा दर्शनीवना बद्ध स्केतः हतो स्वेत् । वा खलु पुनः स्त्री परपरिस्ट्डीता भवेत् । न वक्रयेदात्माननगारानिष्मानतं । तत् किं सम्बद्ध सुम्रते किं प्रतिस्त्र पुरुषस्य वितर्काः प्रवर्त्तरम् ॥

सुम्हतिराह । स्त्रीप्रतिसंयुक्ता एव भगवंसास पुरुषस वितर्नी: प्रवर्णेरम् । रयमामच्हित रयमागता तथा साईमेवं करिस्यामि स्व रमिस्यामि स्व क्रीडिस्थामि एवं प्रविचारियसामीति ॥

भगवानार । तत् किं मम्बसे सुमृति दिवसस्वात्वयेन तस्त्र पुरुषस्य कियमो विवक्ताः जत्यसेरम्॥

पुरुर्तिराष्ट्र । वर्षको भगवन् दिक्षसार्थयेन तस्य पुरुषसा विसर्का पुरुषके

भगवाना । थावनाः सुभूते तथा युर्वस्य दिवंबस्यात्ययेन वितर्भाः अध्यक्ति स्वतः सुभूते बन्धान् बोधिवन्तो भद्दास्त्रमञ्जीरस्वति विद्यक्ति स्वतः सुभूते बन्धान् बोधिवन्तो भद्दास्त्रमञ्जीरस्वति विद्यक्ति सेमाराञ्चान्तिकराति । य रद प्रशापारिकतार्या धर्या- शर्म वयास्त्रातं बन्धोपदिष्टं धर्यादिष्ठं धर्यानिर्दिष्टं तिष्ठति प्रिचितं प्रतिपद्यते उपनिष्धायति योगमापद्यते तांच दोषान् विवर्जयति सेदीयेविविधियन्तो मदासत्तो विवर्जवेश्वराषाः सम्बन्धमोषेः ॥ इवं

वि सुभूते वस बोधियन्त्रो महासतः प्रश्चापार्तमताबोगमसुनुक्रोऽनेन विश्वारेष विश्रन् थदुत प्रज्ञापारमिताप्रतिसंयुक्तैर्मनसिकारैरेकदिव-चेन तावत् कर्म करोति। यद्य प्रज्ञापारमिताविरहितो वोधिसको<sup>(१)</sup> गङ्गागदीवासुकोपमान् कस्पांसिष्ठन् दानं दद्यात्। प्रथमेव ततो विजिज्ञते चोऽयं बोधिसच्तो महासल एवसेकदिवसमपि प्रज्ञापार-मितायां योगमापद्यते ॥ पुनरपरं सुभूते वस वोधिवस्तो महा-सलो<sup>(१)</sup> गङ्गानदीवासुकोपमान् कर्स्यासिष्ठन् त्रोतचापस्रेभ्यो दानं दशात् प्रतिष्ठापयेदेवं सक्तदागामिस्ननागामिस्नईसु दानं दशात् प्रदिष्ठापचेत् प्रत्येकमुद्भेषु दानं दद्यात् प्रतिष्ठापचेत् तथागतेष्वर्द्रत्सु यम्यक्यस्बुद्धेषु दानं दद्यात् प्रतिष्ठापयेत् विरह्तिस्व प्रज्ञापार्मि-तथा। यस बोधिसन्तो महासत्तो यथोपदिष्टं यथोहिष्टं यथानिहिष्टं प्रज्ञापार्मितायां तथैव योगमापशेत एकदिवसमययं बोधिसस्रो मदासलस्तः पौर्यकादोधिसलादज्ञतरं पुखं प्रस्वति ॥ पुन-रपरं सुभ्रते यो बोधियन्त्रो(१) गङ्गानदीवासुकोपमान् कस्यां-सिष्ठन् त्रोतत्रापसेषु यावत् सम्यक्सम्दुद्वेषु दानं दद्यात् प्रतिष्ठापचेत् श्रीलेषु च परिपूर्णकारी भवेदिरहितस प्रश्नापारिकतसा भवेत्। यस बोधिसचो महासलः प्रजापारमिताविहारी ततो मनसिकाराद्वात्याय धर्मम्बेष्रयेदयमेव सुश्रुते बोधिसमा महासमः ततः पौर्मकाद्वोधियत्वादक्रतरं पुछं प्रस्वति॥ पुनरपरं सुभूते यो वोधियन्वे।<sup>(१)</sup> गङ्गानदीवासुकोपमान् कष्पांसिष्ठन् स्रोत-

<sup>(</sup>१) बोधियक्षो महाबाल इति म॰ घ॰।

श्रापकोषु यावत् सम्यक्षम्बद्भेषु दानं दद्यात् प्रतिष्ठापयेत् श्रीखेषु अ परिपूर्णकारी भवेत् चान्या च समान्वागतो भवेदिरहितस प्रज्ञा-पारमितया। यश्च बोधियन्त्रो महायन्तः प्रज्ञापारमिताविहारी ततो मनिषकारादुत्याय दानं दशादयमेव सुभ्रते बोधियन्ता महास-लखतः पौर्यकाद्वोधिमलादक्षतरं पुष्णं प्रस्वति॥ पुनरपरं सुभते यो योधियच्या महायलो<sup>(१)</sup> गङ्गानदीवालुकोपमान् कर्खांसिष्ठन् त्रोत-श्रापस्तेषु यावत् सम्बक्सम्बुद्धेषु दानं दद्यात् प्रतिष्ठापयेत् श्रीखेषु परिपूर्णकारी चान्या च समन्वागत त्रारव्यवीर्यः सन् ध्वानेषु बोधिपचेषु<sup>(९)</sup> च धर्मेषु योगमापद्येत विरहितस प्रज्ञापारमितया। बस्य खलु पुनः सुभ्रते बोधिमचो महामलसाया धर्मादानं दला-ऽतुत्तरायां सम्यक्षमनोधौ परिणामथेदयमेव सुभूते बोधिसत्तो महासत्वस्ततः पौर्व्यकाद्वोधिसत्तादञ्जतरं पुर्खं प्रसवति ॥ पुनरपरं सुभूते बोधिवलो महायवस्राया धर्मदानं दला प्रशापारिमतोक्रेन परिषामेनानुत्तरायां सम्यक्समोधौ परिषामयेदयनातो वज्जतरं पुछं प्रसवति॥ पुनरपरं सुभूते बोधिसन्त्रो महासलसाया धर्मदानं दला प्रजापारमितोक्तेन परिणामेनानुत्तरायां सम्यक्स-म्बोधी परिणामयेत् परिणाम्य च प्रतिमंखाने पुनरेव योग-मापचेत । यस खलु पुनः सुभूते बोधिमच्चा महामलसाथा धर्म-दानमेव दद्यात् न पुनः प्रतिसंखाने (१) योगमापद्येत स बोधिसस्तो

<sup>(</sup>१) ख॰ छ॰ च॰ पुक्तकेषु मञ्चासल इति पाठो गास्ति।

<sup>.. (</sup>२) बोधिपक्षेष इति ख॰ घ॰।

<sup>(</sup>३) न प्रनः प्रतिसंजाने इत्यम, ख॰ ग॰ पुच्चकयोः, प्रतिसंजाने प्रनरेव इति पाठोऽच्छि ।

अश्वस्ता क तावत् पुद्धं प्रधवति द्याव हमं धर्मदानं द्यद्-वोधियत्वो सद्यावः प्रतिबंद्याने च पुत्रदेव योनआपद्मसानः प्रश्चापार्तमतया च परिग्ट्डील्यत् प्रतिबंद्यानमविर्द्धतं करोति प्रश्चापार्तिताया । ऋषं योधियत्वो अञ्चयत्वो दञ्जतरं पुद्धं प्रधवति ॥

स्क्रितराइ । यदा भयवस्थिसंस्कारो विकस्य रत्युत्रं भगवतः। नदा कमं वक्ततरं पुद्धं प्रस्वतीत्युच्यते ॥

भगवानात । योऽपीरानीं सुभूते पुष्णाभिषंस्कारो योधिन्यका
मदाबलका प्रज्ञापारमितायास्तरतः सून्यक रखेवाक्यायते दिनका
रखेवाक्यायते तुन्कक रखेवाक्यायते चसारक रखेवाक्यायते । क्या
यथा खलु पुनः सुभूते योधिसन्तो मदासल इवं वर्णभर्मान् प्रकारकते तथा तथा सुभूते वोधिसन्तो मदासलोऽविर्दितो भवति प्रज्ञापार्न्न भित्तवा । यथा यथा च सुभूते योधिसन्तो मदासलोऽविर्दितो भवति प्रज्ञापारमितया तथा तथाऽप्रसेयसम्बोधं पुष्धं प्रयद्ति ॥

स्थितिराष्ट्र । श्रश्लीयस्य भगवत्रसङ्ख्येसस्य प सिः नासा-करमं वाकः प्रतिविभेषो वा॥

भगवानाच् । चप्रसेषमिति सुक्षते यत्र प्रसाणान्युपरसक्ते । चण्ह्योचसिति सुक्षते यत्र प्रकां सङ्ख्याऽपि चपश्चितुम् ॥

सुक्षतिराष्ट्र। साङ्गमनन् पर्यायो चद्रूपमप्रमेयं अवेदेवं वेदनर रोजा गंस्काराः साङ्गमनन् पर्यायो यदिश्वानसप्रमेयं अवेत् ॥

भगवानार । यत्मुश्वितिरेवमार । स्वाद्मगवन् पर्याची सदूप-मप्रमेयं भवेदेवं वेदना संज्ञा संस्काराः स्वाद्मगवन् पर्यायो सदि- श्चानमप्रमेषं भवैदिति । स्थात् सुम्रते पर्याधो वेन स्वनेवा-प्रेमेषं भवैदेवं वेदनीय संग्रीव संस्कारा एव स्थात् सुम्रते पर्यायी वेन विश्वाबनेवाप्रमेषं भवेत्॥

सुभृतिराष्ट्र । कस्य पुनर्भगवस्रोतद्धिवचनमप्रमेविमिति ॥

भनवानाषः । शून्यतायाः सुभृते एतद्धिवचनमप्रमेषामिति । श्राविभिक्तस्थेतद्धिवक्नमप्रणिष्टितस्थ सुभृते एतद्धिचचनमप्रमेय-मिति ॥

सुश्वतिराष्ट्र । विष्यं शुम्बताथा एवं भगवन् नेवलमेतद्धिवचन-मप्रमेथमिति चानिमित्तस्थैवाप्रणिष्टितस्थैव भगवन् नेवलमेतद्-धिवचनमप्रमेथमिति नान्येषां धर्माणाम् ॥

भनवानास । तत् वि भन्यसे सुभूते न तु मधा सर्वधर्माः भूत्या रत्यास्थाताः ॥

सुक्षतिराषः। श्रून्या एव भगवन् सर्वेधकीसाधाननेनास्थाताः॥
भगवानाषः। ये च सुभते श्रून्या श्रूष्ण्या श्रूपि ते। या च श्रून्यताप्रमेषताऽपि सा । तत्मात्तर्षि सुभूते एवां धकीषामर्थतो विशेषो
वा भागाकरणं वा नोपलभ्यते । श्रूभिकापा एते सुभृते तथानतेभाष्णाता श्रुभिक्षपिता श्रूपमैक्सिति वा श्रूपक्किकिति वा श्रूपक्षिति वा श्रूपक्षित्रक्षार इति वा श्रूपक्षिति वा ।
देश्रगभिनिर्दारिनर्देश एव सुभूते तथागतेनार्दता सम्बन्धक्षुक्षेन्याताः॥

सुभितराइ। श्रास्त्रर्थभागवन् यावसदियमधागतेनाईता सम्बद्ध्-सम्बुद्धेन सर्वधर्षाणां धर्मता देशिता सा च सर्वधर्माणां धर्मता श्रामभिष्णाः। यथाऽइं भगवन् भगवतो भाषितस्थार्थमाञानामि तथा<sup>(१)</sup> सर्वधर्मा श्रिप भगवन् श्रामभिष्णयाः॥

भगवानाइ। एवसेतत् सुभूते एवसेतत्। सर्व्यधर्मा श्रिप सुभूते श्रमभिष्मणाः॥ तत् कस्य हेतोः। या च सुभूते सर्व्यधर्माणां श्रूत्यता न सा श्रकाऽभिष्मिपितुम्॥

सुक्षतिराह । किं पुनर्भगवस्त्रनभिष्मप्यस्त्रार्थस्य दृद्धिर्माऽस्ति परिहाणिर्न्ना विद्यते ॥

भगवानाइ। नो चीदं सुभूते॥

सुभूतिराष्ट्र । सचेद्भगवजनभिजयसार्थस न हिंदूनं परिष्ठा
किर्दानपारिमताया अपि भगवन् न हिंदूनं परिष्ठाकिर्भविद्यति ।

एवं बीजपारिमताया अपि जान्तिपारिमताया अपि वीर्यपार
मिताया अपि ध्वानपारिमताया अपि प्रज्ञापारिमताया अपि भगवन् न हिंदूनं परिष्ठाकिर्भविष्यति । सचेद्भगवन्नासां षषां पारिमतानां न हिंदूनं परिष्ठाकिः कद्यं भगवन् अविवर्द्धमानानां षषां

पारिमतानां बलेन बोधिसत्तो मद्यासत्तोऽत्तत्तरां सम्यक्सम्बोधिमिभ
सम्बुध्यते कथ्यातुत्तरायाः सम्यक्सम्बोधिरभ्यासन्नीभवति । न च

भगवन्तप्रतिपूर्यम् पारिमतां बोधिसत्तो मद्यासत्तोऽस्थासन्नीभवत्य
नुत्तरायाः सम्यक्सम्बोधेः ॥

<sup>(</sup>१) ख • ग • प्रसामयोः तथा इति पाठो न विश्वते ।

भगवानाइ। एवमेतत् सुभूते एवमेतत्। न खबु पुनः सुभूते पारमितार्थस काचिद्धिकांऽसि परिदासिका विद्यते। अपि तु बाबु पुनः सुभूते बोधियाच्य अद्यायत्वय प्रज्ञापार्मितायां चरतः प्रज्ञापारमितां भावयत खपायसुत्रसम्य नैवं भवति । रथं दानपारमिता विवर्द्धते दचन्दानपारमिता परिष्ठीयते दति । अपि तु चनु पुनरखेर्व भवति नामधेयमाचनेतद्यदुत दानपारमितेति। य दानं दरनान् मनविकारांसांचिन्तात्पादांसानि सुप्रसमूसानि भनुत्तरायां सम्यक्**सनोधौ परिणामयति यथाऽनुत्तरा** सम्यक्-बम्बोधिसाचा परिकामचित ॥ पुनरपरं सुभूते बोधिसन्तस्य मझ-यलस्य प्रजापार्मितायां परतः प्रजापार्मितां भावयत खपायकुत्र-षाच नैवं भवति । दयं श्रीषापारमिता विवर्द्धते दयं शीखपरिमिता परिश्रीयते दति । ऋषि तु खबु पुनरखैवं भवति नामधेयमात्रमेतस्-दुत बीलपारमितेति । य बीलं समादाय वर्त्तमानसान् मनसि-कारांखां श्वित्तोत्यादांसानि कुत्रवमूखानि त्रनुत्तरायां सम्यक्-समोधी परिणामचित वथाऽनुत्तरा सम्बन्धस्वोधिसाया परिणाम-यति ॥ पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रश्चापारमितायां चरतः प्रज्ञापारमितां भावयत उपायसुष्रसस्य नैवं भवति । द्यं षानितपारमिता विवर्द्धते इयं चान्तिपारमिता परिष्ठीयते इति । चपि तु खबु पुनरखीवं भवति नामधेयमाचमेतद्यद्त चान्ति-पारमितेति । य जानवा यन्यादयंसान् मनस्रिकारांसांश्चिक्तो-त्यादांकानि च तुत्रसमृकानि त्रतुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ परि-बामयति यथाऽतुत्तरा सम्यक्समोधिसाया परिकासयति॥ प्रुगर-

परं कुश्रुते बीचिसमस्य महाबलक्ष प्रज्ञापार्मितायां परतः प्रज्ञा-धारकितां भावचत खपायसुत्रसम्य नैवं भवति । इसं वीर्च्यपारमिता विवर्द्धते इवं बीर्व्यपारिकता वरिदीवते इति । श्रवि तु खबु पुनर-हीवं भवति नामधेषभाषमेतसङ्गत नीर्ष्यपारभितिति । य वीर्क-भारभमाचसान् अनिवारांसां सिकात्वारांसानि च सुत्रसमूलानि भ्रमुसराचे सम्बक्षकारेशचे परिवासयति चयाऽनुसरा क्यक-धम्योधियाचा परिकामयति ॥ पुनरपरं सुभुते बोधिनसम्ब महा-समस्य प्रश्चापार्मितायां चरतः प्रश्चापार्मितां भाववत ख्यायकुत्र-सस्य नैवं अवति। इयं धानपारमिता विवर्द्धते इयं धानपारमिता परिचीयते इति । श्रीप हु खणु पुनर्खेंबं भवति नामधेयमाचने-मध्यद्त ध्यानपारमितेति । य ध्यानानि समापद्यमानस्तान् मनसि-कारांचां विकारियादां सामि च कुशसमृसानि अनुत्तरायां धम्यक्-क्षम्बोधौ परिकामयति यथाऽसुत्तरा सम्यक्षम्बोधिस्तया परिका-भवति ॥ पुनरपरं सुभूते बोधियलस्य भद्दामलस्य प्रज्ञापार्रान-ताचां चरतः प्रशापारमितां भावधत ज्याधकुग्रसम् नैवं भवति। इयं प्रज्ञापारमिता विवर्द्धते दयं प्रज्ञापारमिता परिचीचते सति । श्रपि तु खलु पुनर्खेंवं भविन नामधेषमाश्मीतद्यद्त प्रश्नापार्मि-तिति । स प्रश्नारपारमितायां चरन् प्रश्नापारमितां भावसंसान् मनसि-कारांसांश्चिक्तोत्पादांसानि च तुत्रसमूखानि ऋनुकरावां सन्यक्ष-म्बोधौ परिकामचित चचाऽनुनारा शम्यक्यमेथिसचा परिकामचिति॥ त्रथ खल्वायमान् सम्हतिर्भगवमानितदवीचत्। का पुनरेका भगवजनुन्तरा चन्वस्य में स्थिः ॥

भगवानाइ। तथतेषा सुभूतेऽनुसरा सम्यक्षम्बोधिः। न प सुभूते तथता विवर्द्भते वा परिष्टीयते वा। सचेद्दोधिसन्तो महा-सलसाग्रतिसंयुनीमैनिषकारैरभी ह्यां बङ्गलं विष्टरितः एवं स श्रासन्ती-भवत्यनुसरायाः सम्यक्षम्बोधेः तैश्च मनसिकारैने परिष्टीयते। एवं सन्तु सुभूते श्रनिक्रायकार्यकः न दृद्धिनं परिष्टाविभेन्नति। एवं पर्ट्यक्तियाचां न दृद्धिनं परिष्टाविभेनति एवं सर्वधर्माणामिष सुभूते न दृद्धिनं परिष्टाविभेनति॥ एवं वि सुभूते वोधिसन्तो महासम् एसि-रेवं क्येकनियकारै विद्यस्थावन्ती भवत्यनुसन्तरायाः सम्यक्षमोधेरिति॥

श्राय्याष्ट्रसाहिकायां प्रश्नापारमितायां श्रूत्यतापरिवर्त्ता नामा-ष्टादशः॥

## श्रव गङ्गदेवीभगिनीपरिवर्त्ती नामैकानविंशः।

त्रथ खलायुत्रान् सुश्वितिर्भगवनासेतद्वीचत्। किं पुनर्भगवन्
प्रथमचित्तोत्पादेन बोधियन्त्रो महासलोऽतुत्तरां सम्यक्षमोधिमिश्यम् ध्यते उताहो पश्चिमचित्तोत्पादेन बोधियन्त्रो महासलोऽतुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिषम् ध्यते। पौर्यको भगवंश्चित्तोत्पादः
पश्चिमकेन चित्तोत्पादेनासमवहितः पश्चिमकश्चित्तोतपादः पौर्यकेन चित्तोत्पादेनासमवहितः। कथं भगवन् बोधियन्त्रस्य महासलस्य जुज्ञसमूक्षानासुपच्यो भवति॥

एवसुको भगवानायुक्तकां सुश्वितिमेतद्वीचत्। तिकां मन्यचे सुश्चते तैसप्रद्योतस्य ज्यसतोऽर्चिषा प्रथमाभिनिपातेन या वर्क्ति-दंग्धा स्ताहो पश्चिमाभिनिपातेनार्चिषा या वर्क्तदंग्धा।

सुश्रुतिराह। नो ही इं भगवन्। न हि भगवन्न र्शिषा प्रथमाभि-निपातेन सा वर्त्तिर्देग्धा। न च प्रथमाभिनिपातमनागम्यार्षिया सा वर्त्तिर्देग्धा। न भगवन् पश्चिमाभिनिपातेनार्षिषा सा वर्त्ति-र्देग्धा। न च पश्चिमाभिनिपातमनागम्यार्षिषा सा वर्त्तिर्देग्धा॥

भगवानाइ । तिस्तं मन्यसे सुश्रुतेऽपि तु सा विर्त्तर्यधा ॥ सुश्रुतिराइ । दग्धा भगवन् दग्धा सुगत ॥

भगवानाह । एवमेव सुभृते न च प्रथमिक्तोत्पादेन बोधि-सन्तो महासलोऽतुक्तरां सभाक्समोधिमभियम्बुध्यते न च प्रथम- चित्तोत्पादमनागम्यानुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसम्बुष्यते न च पश्चिम-चित्तोत्पादेवानुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसम्बुध्यते न च पश्चिमचित्तो-त्पादमनागम्यानुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसम्बुध्यते न च तैश्चित्तो∻ त्पादेनं चान्यच तेश्वश्चित्तोत्पादेश्योऽश्विसमुध्यते । च्रिभसमुध्यते च बौधिसको महाबलोऽनुत्तरां सम्यक्समोधि॥

एवसुके श्रायुशान् सुभुतिर्भगवन्तसेतद्वीचत् । गक्षीरोऽषं अन-वन् प्रतीत्यससुत्पादः । न च नाम भगवन् प्रश्वमिचत्तोत्पादेनैव बोधिषक्षो सद्दासुलोऽनुक्तरां सम्बक्षमोधिमभिषसुश्वते न च नाम प्रथमिचत्तोत्पादमनागम्यानुक्तरां सम्बक्षमोधिमभिषसुश्वते । न च नाम पश्चिमचिक्तात्पादेनैव बोधियाचो मद्दासलोऽनुक्तरां सम्बक्षमचोधिमभिषम्बुश्वते न च नाम तश्चिक्तोत्पादेर्भ चान्यच तेम्यश्चिक्तात्पादेश्योऽभिषम्बुश्वते । श्वभिषम्बुश्वते च क्रोधि-सक्तो सद्दासलोऽनुक्तरां सम्बक्षमनोधि॥

एवसुको भगवानायुग्ननं सुभूतिमेतदवोचत्। तत् विं अन्यवे सुभृते यचिनं निरुद्धमपि तु तत्पुनरत्पास्तते॥

सुभूतिराइ । नो हीइं भगवन् ॥

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते यिचनमनुत्यसमा व् तिसरोधधर्मि ॥

त्राह । निरोधधर्मि भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते यित्ररोधधर्मि प्रणि नु तिन-रोत्यते ॥ त्राह । नो हीदं भगवन् ॥

भगवानाइ। तत् किं मन्यचे सुभूते विचनमनुत्यनमपि नु तिन्दोधधर्षि॥

चार । नो हीदं भगवन्॥

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते यक्तिरोधधर्कि ऋषि स तकुष्पत्यते<sup>(१)</sup> ॥

श्राह। नो हीदं भगवन्।

भगवानारः। तत् किं मन्यसे सुभूते यश्चित्तमसुत्पादानिरोध-धर्मि ऋपि सु तिक्ररोत्स्यते<sup>(२)</sup> ॥

न्नाइ। नो इदि भगवन्॥

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते चो धर्माः प्रक्रत्या स्त्रभाव-निरुद्ध एव स धर्मीः निरोत्स्यते ॥

श्राइ। नो हीदं भगवन्॥

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या धर्माणां धर्माता सा

त्राइ। नो इदि भगवन् ॥

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते तथैव खास्यति यथा तथता॥

्त्राप्तः । तथैव भगवन् स्वास्थति यथा तथता ॥

<sup>(</sup>१) निरोस्यते इति घ॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) बनुत्यादानरेश्वधिक्तं इति ख॰ च॰।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते यदि तथैव स्वास्थति यथा तथता तदा मा कूटस्या भूत्॥

श्राइ। नो हीदं भगवन्॥

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभृते गम्मीरा तथता ॥ श्राइ । गम्भीरा भगवन् ।

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते तथतायां चित्तं॥ म्राइ । नो हीदं भगवन्॥

भगवानाइ । तत् किं मन्यवे सुभूते चित्तं तथता ॥ श्राइ । नो दीदं भगवन् ॥

भगवागाइ। तत् किं मन्यसे सुभृतेऽन्यत्तथताया<sup>(१)</sup>स्थित्तं ॥ श्राइ। नो हीदं भगवन॥

भगवानाइ । समनुपम्मसि लं सुभूते तथतां॥ त्राह । नो हीदं भगवन्॥

भगवानाइ । तत् किं मन्यचे सुभूते व एवश्वरति च गभीरे चरति॥

त्राह । यो भगवन्नेवञ्चरति स न किचित्ररित ॥ तत् कस्य हेतोः । तथा द्वास्य ते समुदाचारा न प्रवर्त्तन्ते न समुदा-चरन्ति ॥

भगवानाइ । यः सुभूते बोधिसत्तो महासतः प्रज्ञापारमिताञ्च-रति स क चरति<sup>(२)</sup> ॥

<sup>(</sup>१) अन्यतथतायाः इति ख॰ च॰, अन्यत्तथतायां इति घ॰।

<sup>(</sup>२) स कचित्ररति इति ख॰ छ॰, स न कचित्ररति इति ग॰।

पाइ। परति भगवन् परमार्थे ॥

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुक्षते यो बोधिसत्तो महासतः परमार्थे चरति स निमित्ते चरति ॥

श्राष्ट्र। मो दीदं भगवन् ॥

भगवना ह । तत् किं मन्य चे सुभ्रते अपि सु तस्य निमित्तमा वि-भावितं ॥

चाइ। नो हीदं भगवन्॥

भगवानाइ । तत् किं नन्यसे सुभूतेऽपि तु बोधिसत्तस्य सदा-संसत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो निमित्तं विभावितं भवति ॥

सुश्वितराह । न स भगवन् बोधिसच्चो महासल एवं प्रयुष्यते । कथमहं बोधिसच्चर्यां चरित्रहेव निमित्तप्रहाणमनुप्राप्नुयामिति । स चेत् पुनरनुप्राप्नुयादप्रतिपूर्णेः सर्व्यदुद्वधर्मेः त्रावको भवेत् । एतत्तद्भगवन् बोधिसच्चस महासलस्रोपायकौशस्यं यत्तव निमित्तं जानाति यहाचणं यन्निमित्तमानिमित्ते च परिजयं करोति ॥

त्रथ खन्नायुगान् प्रारिपुत्र त्रायुग्ननं सुस्रतिमेतद्वीचत्। य त्रायुग्नन् सुस्रते बोधिमचो मद्दासलः खन्नान्तरगतस्त्रीणि वि-मोचसुखानि भावचिति<sup>(१)</sup> यूच्यतामानिमित्तमप्रणिदितञ्च। त्रपि त तस्य प्रजापारमिता विवर्द्धते॥

सुश्रुतिराइ। सचेदायुग्नम् ब्रारिएस दिवसभावनया विवर्द्धते एवं स्नप्नान्तरगतस्वापि विवर्द्धते॥ तत् कस्य हेतोः। स्रविकस्पो हि स्रायुग्नम् ब्रारिएस स्वप्नस्य दिवसस्रोको भगवता। सचेदायुग्नम्

<sup>(</sup>१) क॰ एकके, आवयनीत्वनन्तरं, कतमानि नीवि हति पाठोऽच्छि ।

बारियुत्र बोधियत्वो मद्दायतः प्रज्ञापारमिताकाभी दिवये दिवये प्रज्ञापारमितावाश्वरति तते। (१) ऽद्य प्रज्ञापारमिताऽभ्यायतः खप्रा-न्तरमतस्थापि वोधियत्वस्य मद्दायत्वस्य प्रज्ञापारमितावेपुस्थेन भवितयं॥

श्रारिपुत्र श्राष्ट्र। यत्<sup>(२)</sup> पुनरायुश्चन् सुभूते स्त्री वा पुरुषो वा स्राम्तरगतः कर्मा स्ट्रभमस्टभं वा करोति। किं भवति तस्य कर्माण श्राष्ट्रयो वा स्रपचयो वा॥

सुभूतिराइ। यथा स्त्रोपमाः सर्वधर्षा जन्ना भगवता तथा न तस्य कर्माणो भनत्याचयो वा उपचयो वा॥ त्रथ पुनरायु-ग्रन् त्रारिपुत्र स पुद्दः प्रतिविषुद्धः सन् विकल्पयन् इतसंज्ञा-सुन्पाद्यति भवति तथा कर्माण त्राचयो वा उपचयो वा॥ कथ-सायुग्रम् भारिपुत्र निकल्पयन् इतसंज्ञासुन्पाद्यति । सचेत् स्त्रान्तरगतः प्राणातिपातं क्रला प्रतिविषुद्धः सन्नेवं विकल्पयति । श्रदो इतः साधु इतः सुष्टु इतो मया इतः द्रत्येवं विकल्पयन् इतसंज्ञासुन्पाद्यति ॥

श्रातिमुश्र श्राह । यचेदायुष्णम् सुभूते य पुरुषः प्रतिविबुद्धः यम् विकल्पयम् इतयंश्वासुत्पाद्यति श्रहो इतः याधु इतः सुष्ठु इतो मया इत इति । भवति तस्य कर्षण श्राचयो वा उपचयो वा । युद्धो (१) भगवानपि विकल्पयम् स्वयंश्वासुत्पाद्यति । तस्यापि कर्षण श्राचयो वा उपचयो वा भवेत् ॥

<sup>(</sup>१) तदा इति ख॰ छ॰ च॰।

<sup>(</sup>२) यत्तदिति ग॰।

<sup>(</sup>३) सचेदायुग्नम् सुभूते बद्धः इति घ॰।

सुश्चितराइ। नो द्दीदमायुग्नम् प्रारिपुत्र॥ तत् कस्य देतोः।
सर्व्यकस्पविकस्पप्रदीणो दि तथागतः॥ तथ्यापि नामाकाणमेवायुग्नम् प्रारिपुत्र नानारम्बणं कर्मोत्पद्यते नानारम्बणं चित्तसुत्पद्यते।
तस्मात्तर्द्वायुग्नम् प्रारिपुत्र सारम्बणमेव कर्मोत्पद्यते नानारम्बणं
सारम्बणमेव चित्तसुत्पद्यते। नानारम्बणं दृष्टश्चतमतदिश्चातेम्बायुग्नम्
प्रारिपुत्र धर्मेषु बुद्धेः प्रवर्त्तते। तत्र काचिद्बुद्धिः सङ्क्षेणं परिग्रम् सारम्बणीव चेतनोत्पद्यते नानारम्बणं सारम्बणमेव कर्मीत्पद्यते
नानारम्बणं।

श्रारिपुत्र श्राइ । यदायुश्मन् सुश्रुते सर्व्वारम्बणानि विविक्रानि श्रास्थातानि भगवता । तदा कस्मादायुश्मन् सुश्रुते सारम्बणैव चेत-नोत्पद्यते नानारम्बणा ।

सुभूतिराष्ट्र । निमित्तीकृत्यायुग्नम् ग्रारिपुत्र विद्यमानमेवारम्बणमारम्बणीकृत्य सारम्बणैव चेतनोत्पद्यते । नामारम्बणा चेतमाप्यायुग्नम् ग्रारिपुत्र विविक्ता निमित्तमपि विविक्तं । एवमविद्याप्रत्ययाः संस्करा श्रिप विविक्ताः संस्कारप्रत्ययं विज्ञानमपि यावक्तातिप्रत्ययं जरामरणमपि विविक्तं ॥ एवमेवायुग्नम् ग्रारिपुत्र
सर्व्वारम्बणानि विविक्तानि निमित्तेन विविक्ता चेतना क्रोकस्यवद्यारसुपादायोत्पद्यत इति ॥

शारिपुत्र श्राष्ट्र । यदायुषान् सुभ्रते बोधियत्तो महासतः खप्तान्तरगतो दानन्दद्यात् । तच दानमनुत्तरायां सम्यक्सम्बधौ परिणामयति । परिणामितं किन्तद्दानं वक्तव्यम् ॥ सुक्षतिराइ । त्रयमायुग्नन् शारिपुत्र मैनेयो बोधिवस्तो महा-महासतः समुखीश्चतः । एव तथागतेन व्याञ्चतोऽनुत्तरार्थाः सम्यक्षमोधौ एवोऽनार्थे कायसाची<sup>(१)</sup> एव प्रष्टयः एव एनमर्थे विसर्जियस्ति॥

श्रय खन्नायुग्नान् त्रारियुक्तो मैंनेयं बोधियनं महायलमेतह-वोचत् । श्रयमायुग्नन् मैंनेय सुरुतिः खविर एवमाइ । श्रयं मैंनेयो बोधियन्त्रो महायलः । एव एनमर्थं विसर्क्वयिखतीति । विश्ववया-युग्नश्रीतित एनमर्थम् ॥

त्रय खलु मैचेयो बोधियलो महायल त्रायुग्नमां सुम्रतिमेतदवोषत्। यदायुग्नाम् सुम्रतिरेवमाह । त्रयं मैचेयो बोधिसत्तो महायलः। एव एममर्थं विवर्जयियतिति । किं पुनरायुग्नम्
सुम्रते यदेतन्नामधेयं मैचेय इति । एतदेन (१) मर्थं विवर्जयियति ।
सत्त इपं विवर्ज्जयियति सत वेदना संज्ञा संस्कारा त्रय विज्ञानं
विवर्ज्जयियति । सताहो वर्णे विवर्ज्जयियति त्रय संस्कारं विवर्ज्जयियति । सताहो या इत्यय ग्रून्यता सा विवर्ज्जयियति । एवं या
वेदनायाः संज्ञायाः संस्काराणां या विज्ञानस्य ग्रून्यता सा
विवर्ज्जयियति ॥ या खलु पुनरायुग्नम् सुम्रते इपस्य ग्रून्यता न
सा प्रतिवसा विवर्ज्जयितं । एवं वेदनायाः संज्ञायाः संस्काराणां
या खलु पुनरायुग्नम् सुम्रते विज्ञानस्य ग्रून्यता न सा प्रतिवसा

<sup>(</sup>१) कायः सास्तीति घ॰।

<sup>(</sup>२) एतदेविमिति ख॰ च॰।

विश्वकंषित्म् । तमप्रदमायुगन् सुस्रते धर्मं न समनुप्रसामि यो धर्मो विषक्तयेत् तमप्रदं धर्मं न समनुप्रसामि यो धर्मे विषकं यितयः तमप्रदं धर्मं न समनुप्रसामि येन धर्मेष विषकंचेत् तमप्रदं धर्मं न समनुप्रसामि यो धर्मा व्यक्तिशतुन्तराषां सम्यक्षस्मोधौ॥

श्रथ खल्वाक्राम् क्रारिपुक्तो मैंचेवं बोधियस्वं महासलमेत्द्र-वोक्त्। क्रिक्त् प्रमरायुक्तम् मैंचेय लया एते धर्का एवं बाचात्-कता यथैनां वाचां भाषये॥

मैनेय पाइ । न मयायुगन् शारिक एते धर्मा इवं बाचा-स्त्रता यद्येनां वाचां भाषे । एवमप्रइमेनानायुगन् ब्रारिप्रक धर्मान् न वेद्यि नोपक्षभे न समनुप्रकामि यद्या वाचा भाषे चिक्तेन वा चिकाबामि प्रिय न खलु एनरायुगन् ब्रारिप्रस न कायेन खूक्तेत न वाचा भाखेत न मनवा समन्ताद्रियेत एवंखभा-वाः सर्वेधनी प्रस्नभावलात्॥

श्रय खन्नायुग्नतः ग्रारिपुश्चखैतद्श्वत्। नश्नीरमञ्जो वतावं मैचेयो बोधियत्वो महासलो यथापि नाम दीर्घराचं प्रश्नावार-मितायां चरिताबी निर्दिग्नति॥

श्रय खबु अगमनायुग्नमं ग्रारिप्रमामक्तयते हा । हत्यो ग्रारिप्रमेतद्भृत् गमारिप्रज्ञो वतायं मैचेयो बोधिमचे। महायत इति । समनुप्यसि लं ग्रारिप्रश्न तं धर्मं येन धर्मेण समना-गतोऽईस्रिति प्रभाव्यवे ॥

भारिपुच प्राइ। न चोतद्भगवन्॥

भगवाणाइ । एवजेव जारिएक बोधिसन्वस्थ महासवस्य प्रज्ञान कुरमितायाद्यस्तो नैवं भवति । अयं धर्मी व्यक्ततोऽनुत्तरायां सम्बक्तमाधी प्रयं धर्मी याकरिखतेऽतुत्तरायां सम्बक्तमाधी प्रयं धर्मी चानिचतेऽतुत्तरायां मन्यक्षमोधौ चयं धर्मीऽतुत्तरां मुख्यक्ष्माधिसभिवभोत्यते । एवं चरन् बोधियत्वो महासन् स्रति प्रज्ञापारसितायां स चरन् नोश्चश्चति च सन्तस्रति न सन्तान समापचते सम्बन्धाभावतात्राचं नाभिसभौत्य दर्शवं मापद्यते । स चेदेवं चरति चरति प्रज्ञापार्मितायां॥ पुनरपरं प्रारिप्रक बाउकान्तारमध्यगतेन बोधिसत्तेन महासतेन नोक्रसित-व्यं न सन्त्रसितव्यं न सन्त्रासमापत्तव्यम् ॥ तत् कव्य हेतीः । तथा दि तेन मोधिमत्त्वेन महासलेन सर्वे परित्यक्तयं सर्व्यस्तानान-र्थाव तेनैवं वित्तसुत्पाद्यितयम् । यदि चेन्नां व्यादा भवये-चुक्तेश्व एव तहानं दत्तमावतु मम च दानपरामितापरिपूर्तिर्भविष्वति श्रनुकरा च मे सम्यक्षममोधिरासवीभविव्यति । तथा च करिव्यामि यचा मे त्नुसरां सम्यक्षमोधिमभिसम्बद्धस्य सतः तिर्श्वन्योनि-गता: सता: सर्वेष सर्वे सर्वेश सर्वे सर्वेष मे बुद्धश्चे न भवि-खिन न प्रशासनो दियोपभोगपरिभोगास भविधनीति॥ पुनरपरं प्रारिपुन्न चौरकान्तारमध्यगतेन बोधिसचीन महासमेन नोज्ञयितयं न मन्त्रसितयं न मन्त्राममापन्तयं॥ तत् कस्य हेतोः। सर्व्यस्परित्यामञ्जूष्रसाभिरता हि बोधिसत्ता महासता भविता। जत्मरकायेनावि च बोधिमचेन महामलेन भवितयं परिकात-सर्वपरिस्कारोपकरणेन तेनैवं चित्तसुत्पादियतयं। सचेत् मम सताः यर्जंपरिस्कारोपकरपानि इरेयुक्तेभ्य एव तद्दानं दक्तं भवतः । यदि चेत् मां केचिच्जीविताञ्चपरोपचेयुस्तच न मधा व्यापादकोधरोवा जत्पादचितवाः। तेषामपि च मचा न काचेन न वाचा न मन-साऽपराद्धयं। एवञ्च से तिसान समये दानपारिमता च बील-पारमिता च चान्तिपारमिता च(१) परिपूर्ति गमिखति श्रमुत्तरा च में मम्यक्षमोधिरभ्यामन्नीभविष्यति । तथा च करिष्यामि तथा च प्रतिपत्ने यथाऽनुत्तरां सन्यक्षम्बोधिमभिसम्बद्धस्य सत-योरकामाराष्ट्रपि तस्मिन् बुद्धचेचे सर्वेष सर्वे सर्वेषा सर्वे न भविव्यन्ति न प्रज्ञाश्चन्ते । तत्या च बुद्धचेषपरिश्रद्धये खापत्स्वे यया मेऽनुत्तरां धम्यक्षमोधिमभिबुद्धस्य धतसस्मिन् बुद्धचेचे एते चान्ये च दोषाः सर्व्वेण सर्व्वं सर्व्वथा सर्वं न भविद्यन्ति न प्रजासको ॥ पुनरपरं शारिपुत्र पानीयकान्तारमध्यगतेन बोधिसत्तेन महासलेन नोम्नसितयं न सन्त्रसितयं न सन्त्रासमापन्तयं॥ तत कस्य हेतो:। त्रमन्त्रसानुत्रस्वधर्माणो हि बोधियना महा यता भवन्ति॥ एवं चानेन चित्तमुत्पाद्यितयं सर्वस्तानां मया सर्वेदणाच्हेदाय बिचितवां न च बोधिमचेन महासतेनोत्रिय-तयं न मन्त्रसितयं न मन्त्रासमापत्तयं न चेदसं द्वष्णया कासं करियामि प्रेतजोके ममोपपित्तर्भवियतीति। ऋषि तु खलु पुनः सर्व्यवानामिनाके महाकद्वणाचित्तसुत्याद्यित्यं। श्रहो वतान्य-

<sup>(</sup>१) त्यान्तिपारिमता इत्यनन्तरं, ग॰ एक्तके, वीर्यंपारिमता च इति, च॰ एक्तके, वीर्यंपारिमता च ध्यानपारिमता च प्रज्ञापारिमता च इति च पाठो वर्त्तते।

पुष्या त्रमी सता यदेतेषां स्रोके एवंद्भपाणि पानीयकान्नाराणि प्रज्ञाचको। तथा पुनरइं करिखामि तथा प्रतिपत्ने यथा मेऽनु-त्तरां बम्बक्षम्बोधिमभियम्बद्धस्य बतसस्मिन् बुद्धचेचे वर्ष्यं पर्यं सर्वेषा सर्वे पानीयकान्ताराणि न भविष्यन्ति न प्रजास्यने। तथा च सर्वसवान् पुछीः सिवाचेच्छे यथाऽष्टाङ्गोपेतपानीयवाभि-नोऽमी भविद्यन्ति। तथा च दृढ़ं वीर्थमार् स्थे सर्व्यसवानां क्रतसो यथा वीर्य्यपारमिता च मे तिसाम् समये परिपूरिं गमियातीति॥ पुनरपरं प्रारिपुच वुभुचाकान्मारमध्यगतेन बोधियन्तेन महासलेन नोच्चित्रवां न सन्त्रसितवां सन्त्रासमापत्तवां। एवञ्चानेन सन्नाइः समाम्रः(१) तथा दृढ़ं वीर्थमारस्थे तथा च स्वं बुद्धचेचं परित्रोधिय-व्यामि चचा मेऽनुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिसम्बद्धः सतसस्मिन् बुद्धचेत्रे एवंद्भपाणि वुभुजाकानाराणि धर्वेण सन्धे सन्धेया सन्धे न भविव्यन्ति न प्रज्ञास्त्रने सुखिता एव ते सला भविव्यन्ति सुखसम-क्रिन: धर्मसुखसमर्पिता:। तथा च करिखामि यथा तेषां सलानां यो य एवाभिप्रायो भविष्यति यद्यदेवाकाञ्चिष्यन्ति मनसा तत्त्रदेव प्रादुर्भविष्यति । तद्यथापि नाम देवानां चयक्तिंत्रानां मनसैव सर्क-मुत्पद्यते यथा तेषां सलानां मनसैत सन्धें प्रादुर्भविक्यति मनसा मर्चमुत्पत्यते तथा दृढ़ं वीर्थमारस्ये। यथा तेषां मलानां धार्मिका श्रभिप्रायाः परिपूरिं गमिखानि श्रवैक्छां च जीवितपरिष्कारैः सर्वेगलानां भविव्यति सर्वेदा सर्वेतः सर्वेदा तथा च खचित्तपरि-

<sup>(</sup>१) सन्नक्षः इति ख॰, सन्नदः इति छ॰ च॰।

इद्भिये वार्यक्षे मर्व्यवेतानां क्रतमी यचा धानपार्मिता च ने तिसान् समये वरिपूरिङ्गामियातीति ॥ पुनर्परं द्वारिपुत्र व्याधि-कीनारमध्यगतेन बोधिसचीन महासवेन नोक्सितव्यं न सन्त्रसितव्यं न सन्तासमापत्रयं। एवञ्चानेनोपपरीचित्रयं चिनावितयं तुच्चित्रयं ने इस कश्चिद्धर्मी यो खाखा बाध्यते (१) नापि स कश्चिद्धर्मी को व्याधिर्माम । एवन्त्रेन शुम्यता प्रत्यवेश्वितव्या न चौक्रश्वितव्यं न यन्त्रसितयं न यन्त्रायमार्थतयं न च प्रारिष्ट्रम बोधितसेन मदा-सलेनैवं चित्रसुत्वाद्यितयं । चिरेवासुत्ररां सम्बद्धमाधिमभिष-भोस्थे इति नोक्रसितव्यं न सन्त्रसितव्यं सन्त्रासमापतव्यं ॥ तत् सक्स देशोः। यो हि विस्तवण इयती वैवा म्रपूर्वाकोटिकंद्ताकोटिः॥ ष्ट्रक्तेन बोधिसत्त्वेन महासत्वेन<sup>(१)</sup> दुष्करसंज्ञोत्पादचितच्या वक्की दीघां चैवाऽपूर्व्वाकोटिरित्येकचित्तचणसमाचुका द्वोवाश्चर्व्वाकोटिय-द्ताकोटिः॥ एवं प्रारिप्रस्न बोधियलेन महासलेन चिरेषानुत्तरां यम्यक्षम्बोधिमभिषम्भोत्ये इति नोस्निधतयं सम्बासमापतयं ॥ यः खबु पुनः शारिपुन्न बोधिसत्त्वो मदासल एभ्ययान्येभ्यय दृष्टश्रुतमतविज्ञातेभ्यो भयभैरवेभ्या नौच्चस्ति न यक्तस्वति यक्तासमापद्यते ज्ञातव्यमिदं ज्ञारिषुत्र भव्योऽयं कुसपुत्रो वा कुखदुहिता वाऽनुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसमोद्भृमिति। एवश्व ब्रारिपुत्र बोधियत्वेन महायत्वेन महायसाहः य**मद्भ**व्य<sup>(२)</sup> साचा करि-

<sup>(</sup>१) खानाध्यते इति ख॰, खानाधते इति ग॰, खानध्यते इति छ॰ च॰।

<sup>(</sup>२) महासलेग न इति घ॰ छ॰।

<sup>(</sup>३) सम्बद्धः इति घ॰।

स्वामि तथा दृष्ठं वीर्थमार छे षथा मेऽनुसरां सम्बक्षमोधिमिन-सम्बद्धस्य सतस्त्रस्मिन् मुद्धचेत्रे सर्व्यस्त्रानां सर्वेष सर्वे सर्व्या सर्वे वर्ष्यधाधयो न भवित्रक्ति न प्रश्चास्त्रन्ते। तथा करिस्थानि यथा नथानताना सुक्रवादी यथोक्तकारी च भविष्यामि। तथा च प्रश्चापार मितायां परिजर्थ करिस्थानि सर्व्यस्तानौ स्नतसी यथा प्रश्चापार मितायां परिजर्थ करिस्थानि सर्व्यस्तानौ स्नतसी यथा

त्रय खलु तत्र पर्वदि त्रन्यतरा स्त्री सिन्नपतिता सिन्नवसाऽस्हरः । सा लखायासनारेकां समुक्तरासङ्गं इत्वा दिख्या आस्त्रस्य पृथियां प्रतिष्ठाण येन भगवां सेनाञ्चलिं प्रयम्य भगवन्तने तद्वी चत्। त्रर्ष भगवन्त्रस्य खाने नोक्षविख्यामि न सन्त्रसिख्यामि न सन्त्रासमायत्वे जन्तु स्वसाऽसन्त्रस्या च सर्व्यस्तिभो धर्मन्देशियिख्यामीति॥

श्रध खबु भगवां साखां वें बायां सुवर्षवर्षसातं प्रादुरकरोत्(१) । तद्दनतापर्यमान् खोकधात्रं नाभवा स्कारिला<sup>(२)</sup> यावद्वश्रक्षे काम-स्युद्गश्च सुनरेव प्रत्युदाद्यक्ष भगवमां चिः प्रद्विकीकत्य भगवत एव भूद्गि श्रमाद्विको<sup>(२)</sup> । समनमारं प्रादुष्णृते च भगवता तसिन् सिते श्रथ खबु सा स्त्री सुवर्षपुष्पाणि रहिता भगवमां सुवर्षपुर्यो-

<sup>(</sup>१) प्रादुरकरै।दिखनन्तरं, घ॰ पुस्तके, धम्मता खनु पुनरेषां नुद्धानां भगवतां यदा स्मितं प्रादुष्मुर्व्यन्ति स्वयं तदा स्वनेकवर्षा सर्विषो भगवते। मुखद्वाराज्ञिःसरन्ति सा। तदाया नीनपीतने।द्वितावदातमाञ्चिरसाटिक-वर्षास्ता सनन्तापर्यन्तान् नेकिक्षातुन् इति पाठौऽस्ति।

<sup>(</sup>२) सारिता इति ख॰ छ॰ घ॰।

<sup>(</sup>३) चन्तरधीयत इति ख॰, चनार्डीयते इति घ॰, चनार्थीयत इति घ॰।

रभवाकिरदभिप्राकिरत्<sup>(९)</sup> । त्रथ खलु तानि सुवर्षपुष्याखन्नकानि त्रमारीचे विदायसि खितान्यभवन् ॥

श्रथ खकायुगानानन्द उत्यायायनादकांयमुत्तरायक्तं कला दिचिणं जातुमण्डलं प्रथियां प्रतिष्ठाण येन भगवांस्तेनाञ्चलिं प्रणस्य भगवन्तमेतद्वोचत्। को भगवन् हेतुः कः प्रत्ययः स्मितस्य प्रादु-स्करणाय नाहेतुकं नाप्रत्ययं तथागता श्रहेन्तः सम्यक्षम्बुद्धाः स्मितं प्रादुष्कुर्वन्ति ।

एवसुको भगवानायुष्णन्तमानन्दमेतदवोचत्। द्रयमानन्द गङ्गदेवा<sup>(२)</sup> भगिनी चनागतेऽध्विन सुवर्षपुष्पो नाम तथागतो भविखित । चर्षन् सम्यक्षमृद्धो विद्याचरणसम्पन्नः सुगतो ले।कविदनुत्तरः पुरुषदम्यसारिधः प्रास्ता देवानाञ्च मनुष्याणाञ्च बुद्धो भगवान् ले।क जत्पत्यते तारकोपमे कच्णेऽनुत्तरां सम्यक्षमनिधिमभियभोत्खते । वेयमानन्द गङ्गदेवा<sup>(२)</sup> भगिनी स्त्रीभावं विवर्ष्य पुरुसभावं प्रतिस्थ्य दसस्युलाऽचोभ्यस्य तथागतस्यार्षतः सम्यक्षमृद्धस्य
बुद्धसेचेऽभिरत्यां स्त्रोकधातावुपपत्स्यते । तच चोपपन्नाऽचोभ्यस्य
तथागतस्यार्षतः सम्यक्षमृद्धस्यान्तिके ब्रह्मचर्यश्चरिष्यति । ततम्युता
सती बुद्धचेचाद्बुद्धचेचं सद्भुमिय्यति चविर्षत्ति । ततम्युता
सती बुद्धचेचाद्बुद्धचेचं सद्भुमिय्यति चविर्षत्ति । तथागतदर्भनेन ।
ततोऽपि बुद्धचेचाद्बुद्धचेचाणि सङ्गुमिय्यति यान्यविरिद्दतानि
भविष्यन्ति बुद्धभेगविद्धस्यच्य तच सद्भुमिय्यति । तद्यथापि नामानन्द
राजा चक्रवर्त्ती प्रासादात् प्रासादं सङ्गुमित् स यावच्चीवं पादतस्याभ्यां

<sup>(</sup>१) खवाकिरदभ्यवाकिरदिभप्राकिरदिति च॰।

<sup>(</sup>२) गङ्गादेवा इति छ॰।

धरणीतकं नाकामेत् स वावत् मरणावखायां भ्रमितकं पद्माम-नाकम्य काकं कुर्थात् । एवमेवानन्देयं गङ्गदेवा<sup>(१)</sup> भगिनी मुद्धचेनाद् बुद्धचेनं सङ्गमिखति तत्र पाविरहिता भविद्यति बुद्धैभंगवङ्गि-र्थावन्नानुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिसम्बुधते ॥

त्रय खन्वायुषात त्रानन्दखैतदस्त् । ये तवाचीभ्यस्य तथा-गतस्तार्चतः सम्यक्षम्बद्धस्वान्तिके बोधिसत्ता महासत्वा भविस्वन्ति तथागतस्त्रिपात एव स वेदितयः॥

त्रय खलु भगवानायुक्षत श्वानन्द खेम मेर्के पं चेत सैव चेत:परिवितर्क माञ्चायायुक्षा न्तमानन्द सेतद वोचत् । एव सेतद । नन्दिव सेतत् । जन्ती र्षण द्वाको बोधिस त्वा माद्दास वा येऽ जो भ्यस्य तथागतस्यार्षतः सम्यक्ष स्वुद्धस्य बुद्ध चेत्रे ब्रह्म चये चरिना बोधिपरिनिष्य त्युपगता से श्वानन्द बोधिस त्वा मद्दास वा विदितस्याः । तस्य खलु पुत्ररानन्द सुवर्ष पुष्यस्य तथा गतस्य हेताः । सावन्त्रो स्वानन्द तत्र श्वावक सङ्घो भविष्यति ॥ तत् कस्य हेताः । तावन्तो श्वानन्द तत्र श्वावक सङ्घो भविष्यति ॥ तत् कस्य हेताः । तावन्तो श्वानन्द तत्र श्वावक भविष्यन्ति येषां नास्ति प्रमाणं श्विप्य त्वप्रभेषा श्वसङ्घोया द्रत्येवं सङ्घां गमिस्य न्ति ॥ तेन खलु पुत्ररानन्द कास्तेन तेन समयेन तस्तिन् बुद्ध चेत्रेन या इकान्ताराणि भविष्य नि न चौरकान्ताराणि न पानीयकान्ताराणि न याधिकान्ताराणि न विश्वनित्य । एतानि चान्यानि चानन्दा-

<sup>(</sup>१) मङ्गादेवा इति छ॰।

<sup>(</sup>२) घ॰ एक्तके, दुर्भिच्नकान्तारागीत्वनन्तरं, वृश्चाकान्तारागीति पाठो दृश्यते।

यानामानाराणि तसिन् मुद्धयेने सर्वेष सर्वे सर्वया सर्वे न भविन्याना गर्वे न भविन्याना गर्वे न भविन्याना गर्वे न भविन्याना गर्वे । सुवर्षपृष्यक समु प्रनरानम्द तदामतसार्वतः सम्बन्धम्युद्धसानुत्रसानुत्रसान्यक्षमाधिमभिषयनुद्धस्थेनान्येवं द्याणि भवन्ये भेरवकान्याराणि सर्वेण सर्वे सर्वेषा सर्वे तदानी न भविक्याना न प्रशासन्ते ॥

एवसुको आयुग्रानानाहो भगवनामेतद्वोषत्। यनया भगवन् गङ्गदेवया<sup>(१)</sup> भगिन्या कतमस्य तथागतस्यान्तिके प्रवासचिक्तोत्वाहर-कुत्रसमूखमवरोपितमनुक्तरावां सम्बक्षमनोधौ ॥

एवसुके भगवानायुश्वनामानन्दमेतद्वोचत्। श्रन्नशानम्द गङ्गदेन्वया (१) भगिन्या दीपद्वरस्य तथागतस्यार्धतः सम्यक्षमनुद्वस्य तिन्वे प्रथमित्रभात्यादसुश्रसमूस्य तथागतस्यार्धतः सम्यक्षमन् भौ परिणामितस्य । स च दीएद्वरस्यथागतोऽर्धन् सम्यक्षमन् । सदा स्था प्रद्यावन्ति । सदा स्था पश्चभिद्यस्य विद्याप्रताऽर्धन् सम्यक्षमने । सदा स्था पश्चभिद्यस्य विद्याप्रताऽर्धन् सम्यक्षमन् द्वोऽवकी विद्याप्य । सदा स्था पश्चभिद्यस्य स्था धर्मेषु चान्तिः प्रतिस्था । ततोऽष्टं दीष्ठवरेष्य तथागतेनार्धता सम्यक्षमनुद्वेन व्याद्यतोऽनुत्तरायां सम्यक्षमोधी । भविष्यस्य सं माणवकाऽनागते (१)ऽध्यनि श्वाक्यस्य स्थानिम तथानतो । अधिष्यस्य सं माणवकाऽनागते (१)ऽध्यनि श्वाक्यस्य निम्म तथानतो । प्रदेश सम्यक्षमनुद्वे विद्यापरणसम्यक्षः सुगतो स्रोक्षविद्यत्तरः पुद्यदम्यसारिषः श्वास्ता देवानाञ्च मनुष्याणाञ्च सद्धो भगवानिति । तदैतस्य भनिन्या सम स्थाकर्षं श्रुक्षा एवं चितस्यदः

<sup>(</sup>१) गङ्गादेवया इति छ॰।

<sup>(</sup>२) साखवाऽनामते इति ख॰ घ॰, मानवाऽनामते इति का॰ छ॰ ख॰।

पादि<sup>(९)</sup>। श्रहो वताहमधेवं याक्रियेयानुत्तरायां सम्यक्समोधी। यथाऽयं माणवको व्याक्तते।ऽनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधी। एवं चानन्दै-तस्या भगिन्या दीपङ्गरस्य तथागतस्यार्हतः सम्यक्सम्बुद्धस्यान्तिके प्रथमचित्तोत्पादकुश्रसमूलमवरोपितमभ्रदनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधी॥

एवसुको त्रायुग्नानां नन्दो भगवन्तमेतद्वीत्रत्। ज्ञतपरिकर्षा वतेयं भगवम् ज्ञतपर्यमा गङ्गद्वा<sup>(९)</sup> भगिनी खाजताऽसुन्तरायां सम्यक्षम्बोधौ ॥

एवसुको भगवानायुक्तमानन्दमेतद्वोचत्। एवमेतदानन्दैव-मेतत्। यथा वद्धि कतपरिकर्षा वतेयं कतपर्यन्ता नङ्गदेवा<sup>(२)</sup> भगिनी व्याक्तराऽसुक्तरायां सन्यक्षम्बोधाविति॥

श्रार्थाष्ट्रमाष्ट्रिकायां प्रश्वापारमितायां गङ्गदेवा (१) भगिनीपरि-वर्त्ती नाम एकोनविंश्वतितमः ॥

<sup>(</sup>१) उत्पादितं इति च॰।

<sup>(</sup>२) गङ्गादेवा इति छ०.।

## उपायकौशव्यमीमांसापरिवर्त्ती नाम विंशतितमः।

श्रय खन्वायुश्वान् सुभ्रतिर्भगवन्तमेतद्वोत्तत्। प्रश्नापारिमतायां भगवंश्वरता बोधियत्वेन महाधलेन कयं ग्रूत्यतायां परिजयः कर्त्तवः कर्यं वा श्रूत्यतायमाधिः समापत्तवः॥

भगवानाइ। इइ सुभूते बोधिसक्तेन महासक्तेन प्रज्ञापार्तमतायां चरता इपं ग्रून्यमिति प्रत्यवेचितव्यं। एवं वेदना यंज्ञा संस्कारा विज्ञानं ग्रून्यमिति प्रत्यवेचितव्यं। तथा च प्रत्यवेचितव्यमविचित्रवा चित्तसन्तत्या यथा प्रत्यवेचमाणो इपिमिति तां धर्मतां धर्मतया न समनुपन्नेत्। तां चासमनुपन्नन् धर्मतां न साचात्कुर्थाङ्कृतकोटिं॥

एवसुके त्रायुगान् सुश्वतिर्भगवन्तमेतदवोचत्॥

यद्भगवानेवमारः। न बोधिसस्तेन महासत्तेन ग्रून्यता साचात्-कर्मयोति । कथं भगवंस्तस्तिन् समाधौ खितो बोधिसस्तो महासतः ग्रून्यतां न साचात्करोति ॥

भगवानाइ। यतः सुभूते बोधियत्वो महायतः यथाकारवरी-पेतां ग्रूत्यतां प्रत्यवेचते न च याचात्करियामीति प्रत्यवेचते न च याचात्कर्त्त्रचेति प्रत्यवेचते परिजयं करियामीति प्रत्यवेचते परिजयस्थायं कास्त्रो नायं कासः याचात्क्रियाया इति प्रत्यवेचते ज्ञयमाहित एवारम्बणे चित्तसुपनिवधाति प्रज्ञापारमिता च ने परिग्रहीता भविव्यति न च याचात्क्रतेति । प्रचान्तरा<sup>(१)</sup> बोधिसलो मदासलो न परिशीयते बोधिपचैधेर्मैर्न चास्त्रवस्यं करोति अन च परिवर्ध करोति॥ यस्मिन् समये बोधिसत्त्वो महासतः शून्यता-समाधिविमोचसुखेन विदरति तस्मिन् समये बोधिसलेन महासलेना-निमित्तेन च समाधिना विद्त्तेवं न चानिमित्तं साचात्कर्त्तवं॥ तत् कद्य हेतो:। एवमा इत्वुष्रसमृखधर्मसमन्यागतो हि मोधिसत्तो महासतः परिपाकस्थायं कालो नायं कालः साचात्रियाया इति प्रत्यवेचते प्रज्ञापार्मितया च परिग्रहीतो भृतकोटिं न साचात्-करोति । तद्यथापि नाम सुभ्रते कञ्चिदेव पुरुषः परमग्रूरस भवेत् परमवीर्थममागत्य भवेत् दृढ्प्रतिष्ठान्य भवेत् प्रभिद्भय भवेत् प्रासादिकस भवेत् परमदर्भनीयञ्च भवेत् वज्ञगुषसमन्वागतञ्च भवेत् परमगुषसमन्त्रागतस्य भवेत् परमैश्वर्यशीलश्रुतत्यागादिगुणैस समन्ता-गतो भवेत् सेधावी प भवेत् वचनसमर्थञ्च भवेत् प्रतिभानसम्बन्धः (१) भवेत् प्रतिपत्तिसम्बन्धः भवेत् कालज्ञञ्च भवेत् देशज्ञञ्च भवेत् खानज्ञस्य भवेत् इस्वस्ते च परमगतिं गतो भवेत् वक्तप्रहरणावरणस् भवेत् सर्व्वासु च कखासु परमक्षुत्रखो भवेत् सुपरिनिष्पन्नतया सर्वेद्धेव च ब्रिक्पस्तानेषु परमगतिको भवेत स्वतिमांस भवेत मतिमांच भवेत् गतिमांच भवेत् धतिमांच भवेत् गीतिमांच भवेत् सर्वेत्रास्त्रवित्रारदस्य भवेत् मिनवांस भवेत् त्रर्थवांस भवेत् बसवांस भवेत् ऋदीनाङ्गस्य भवेत् परिपूर्णेन्द्रियस्य भवेत् सर्व्वीपकरणसम्बद्ध

<sup>(</sup>१) चनारे इति च॰।

<sup>(</sup>२) प्रतिभागसमर्थचेति मः।

भवेत् बद्धजनस्य च प्रियो सम्भापस्य भवेत्। स वस्तेत् विसित् कार्यमारभेत<sup>(१)</sup> तम तम सर्वच निस्तरस्वसमर्थी भवेत् नयेन च स्ववहरेत् सर्वच बास्य महासाओ भवेत् तेन महासाभेन समन्वानतः सन् बद्धजनं संविभवेत् सत्कर्त्तयञ्च सत्तुर्यात् नुदक्तर्रयञ्च मुद-सुर्यात् मानसितसञ्च मानयेत् पूजसितयम पूजयेत्। तत् किं मन्यसे सुभ्रते चिप नु स पुद्दस्तातो निदानं भूयस्या मानयां पान्तमनस्को भवेत् प्रसुद्दितस्य भवेत् प्रीतिसीमनस्यजातस्य भवेत्॥

सुक्षतिराषः। एवमेतद्भगवश्रवमेतत् सुगतः॥

भगवानाह। य खलु पुनः युश्रते पुरुषः तया महावणस्या वननागतो भातापिष्टपुत्तदाराण् य्यहीला नेनचिदेव कारण-वामगीयोगेन महायवीकान्तारं प्रतिपन्नो भवेत् महाप्रतिभयं वासानां भीवषं रोमहर्षणं य तत्र प्रविष्टः गंसान् भातापिष्टपुत्तदारा-वभवेनाभिनिमन्त्रयेत् मा भेष्ट मा भेष्टाहिमतो युग्नान् महाभय-भेरवादय्वीकान्तारात् चेनेण खिलाग ग्रीप्रभपन्नामियव्यामि जीप्रं परिमोचिय्यामीति। तत्र खलु पुनः युश्रते प्रयवीकान्तारे तस्य पुरुषयः वहतः प्रव्यर्थिका वहतः प्रव्यमित्राः प्रत्युपस्थिता भवेषः॥ तत् किं भन्यये सुश्रते प्रयि त स यूरः पुरुषयः प्रव्यर्थकः प्रयामित्राः प्रत्यार्थकः प्रयामित्रयः प्रद्यार्थकः प्रत्यानित्रयः प्रत्याकान्ते स्थान्तः प्रद्यानित्रयः यात्रकान्नो भेरो भहायभारयभन्तानस्वानात्राप्टिष्टपुत्तदारान् परिल्ला्य्या ततो महाभयभैरवाद्यवीकान्तारादात्वावनेकमपन्नास्यवित्यं सन्येत ॥

<sup>(</sup>१) बारमते इति छ॰ घ॰।

सुक्षतिराह । नो ही इं भगवन् ॥ तत् कस्य हेतोः । तथा हि भगवंसास्य पुरुषस्य तकातापिटपुत्रदारमपरित्यक्तमाध्यात्मिकस्य वाद्यस्य बस्नवान् सम्भारः ॥ तस्य तचाटवीकाक्तारे बद्धतरकास्य गूर-तरकास्य दृद्धप्रहरणतरकास्य तेषां प्रत्यर्थिकानां प्रत्यमिचाणामन्ये इदारतरकाः प्रत्यर्थिकाः प्रत्यमिचास्तिष्ठिका रचिका । ते तस्य प्रत्य-र्थिकाः प्रत्यमिचा त्रवतारप्रे सिणोऽवतारगवेषिणोऽवतारं न सस्यको । तेन स भगवन् प्रतिवस्यः पुरुषोऽक्यतोऽनुपहतस्यकातापिटपुत्रदार-मात्मानस्य तको महाभयभैरवाद्यवीकान्तारास्क्रकः सेमेण स्वस्तिना सीत्रमपक्रामस्तितं यावद्यामं वा नगरं वा निगमं वा त्रनुप्राप्तः स्वात्॥

एक्षुके भगवानायुग्ननं सुद्धतिनेतद्वीषत्। एवमेव सुद्धते वीधियन्तो महासनः सर्न्यस्महितात्तक्यी मैनीविहारी कर्णाविहारी सुदिताविहारी उपेनाविहारी उपायकौग्रद्धेन प्रज्ञापारमित्रया च परिग्रहीतः सुग्रह्ममू छानि सम्बक् बुद्धासुज्ञात्तया परिणामनया परिणान्य किद्यापि शुन्यतामानिमित्तमप्रणिहितद्य समाधिविमोन्तसुखान्यवतरित न त्वेव भतकोटिं साचात्करोति यहुतः
श्रावकभूमौ वा प्रत्येक् बुद्धभूमौ वा ॥ तत् कष्य हेतोः। तथा द्यस्य
वस्त्रनम्मा दृहतमाञ्च परिगाहका यदुतः प्रज्ञापारिमता उपायकौग्रद्धान् । तेनाच्यापरिष्याताः सर्व्यक्षान्तेनेष प्रतिवत्यः स्वस्तिना
चेमेणासुत्तरा सन्यक्षमोधिमभिष्यानोद्धं ॥ यद्यिन् समये सुद्धते
वोधियन्तो महासनः सर्वस्त्रानामन्तिके मैनीवित्तमारम्बणीङ्या तान्
परम्या मैत्या परिवधाति श्रनाक्तरे वोधिसन्तो महासनः क्षेत्रपन्तं
मारपन्तवातिकस्य सावकश्रमि प्रत्येकबुद्धभूमिश्चातिकस्य तन् ससा-

धाववतिष्ठते । श्रपाप्तस्य स सुभूते श्रास्ववचयं परमपारमितायां शुन्यतायां परिजयं करोति॥ यसिन् समये सुभृते बोधिसची महासलः शून्यतासमाधिविमोचसुखेन विहरति त्रवानारे बोधिसची महासली न चेंदानीं नानिमिक्तेन समाधिना विहरति । नचानेना-निमित्तः समाधिः साचात्कतो भवति। तद्यथापि नाम सुभूते पची प्रकुमिराकाग्रे अमरीचे चरति न च भूमी पतिन न च कचित्रिश्रयं निश्रित्य तिष्ठति श्राकाम एवान्तरीचे विचर्ति न च तचापि नित्रितो न प्रतिष्ठितः । एवमेव सुभूते बोधिसत्तो महासतः शून्यता-विद्यारेण विद्यति ग्रन्थतायां परिजयं करोति न्यानिमिन्नविद्यारेण च विदर्ति मानिमिन्ने च परिजयं करोति माप्रणिदितविद्यारेण च विदर्ति चप्रणिद्धिते च परिजयं करोति न च ग्रून्यतायां वा श्रानिमित्ते वा श्रप्रणिहिते वा पतत्यपरिपूर्वे बुँद्धधर्मैः ॥ तद्यथापि नाम सुसुते यसवानिम्बस्ताचार्यं दम्बस्तिश्वचार्यां सुन्निस्तिः सुपरि-निष्ठितः। य ऊर्डं काण्डं चिपेटूर्डं काण्डं चिम्ना तदन्यैः काण्डे-सात्काण्डं भूमी पत्तत प्रतिनिवारयेदारयेत्तस्य पौर्वकस्य काण्डस्य काण्डपरम्परया भूमी पतनं न दद्यात्तावत्तत् काण्डं भूमी न पतेत् यावस्नाकाक्के दहो वतेदं काण्डं भूमी पतेदिति (१)। एवमेव सुभूते बोधियत्वो महासतः प्रज्ञापारमितायां चरसुपायकौष्रख्यपरिग्टही-तसाक्तां परमां भूतकोटिं न याचात्करोति यावस तानि कुम-समूजान्यतुत्तरायां सम्यक्समोधौ परिपकानि सुपरिपकानि। यदा तानि कुणसमूखान्यनुन्तरायां सम्यक्सम्बोधौ परिपक्कानि भवन्ति

<sup>(</sup>१) न दद्यानाकाक्वेदको वतेदं ककं भूमौ पतेदिति म॰।

सुपरिपकानि तदा तां परमां भूतकोटिं याचात्करोति॥ तसात्तर्षि सुभूते बोधियत्त्वेन महासत्वेन प्रश्चापारिमतायां चरता प्रश्चापारिमतां भावयता एवमेतेषां धर्माणां गभीरधर्मता प्रत्यवेचित्या उपनि-धातया न च याचात्कर्त्त्वा॥

एवसुके श्रायुशान् सुस्तिभेगवन्तमेतद्वीचत् । दुष्करकारको भगवन् बोधिसत्तो महासतः परमदुष्करकारको भगवन् बोधिसत्त्वो महासतः यः श्र्न्यतायां चरति श्र्न्यतया च विहरति श्र्न्यतास समाधिं समापद्यते न च स्तकोटिं साचात्करोति। श्रत्याश्चर्यमिदं भगवन् परमाञ्चर्यमिदं सुगत ॥

एवमुक्ते भगवानायुग्नन्तं सुश्चितिमेतद्वोचत् । एवमेतत् सुश्चिते एवमेतत् । दुष्करकारको बोधिमच्नो महामवः परमदुष्करकारको बोधिमच्नो महामवः परमदुष्करकारको बोधिमच्नो महामवः यः ग्रून्थतायां चरित ग्रून्थतायाञ्च विहरित ग्रून्थतां च समाधिं समापद्यते न च श्वतकोटिं साचात्करोति ॥ तत् कद्य हेतोः। तथा हि सुश्चिते बोधिसच्नद्य महासवस्य सर्वसवाः ग्रपरियकास्त्रस्थेमे एवंद्यपः प्रणिधानविश्वेषा भवन्ति मयेते सर्वसवाः परिमोचियतया दति। यदा बोधिमच्नो महासव एवं चित्तमिनि निर्हरित सर्वसवा ममाऽपरियकाः मयेते परिमोचियतया दति। ग्रून्यताञ्च समाधिविमोचसुखमभिनिर्हरित ग्रानिमित्तञ्च समाधिविमोचसुखमभिनिर्हरित ग्रामिनित्तञ्च समाधिविमोचसुखमभिनिर्हरित ग्रामिनित्रस्थ समाधिविमोचस्रिक्यो सहासको वेदितक्यो नायमन्तरा श्वतकोटिं साचात्करिव्यव्यपरिपूर्णिर्बुद्धसभैः॥ तत् कस्य हेतोः। तथा श्वस्थोपायकौग्रखां रचां करोति। स चैवास्य चित्रोत्यादो

बत्तस्य वर्ष्यस्या प्रपरित्यकाः । स एवननेन विक्तोत्पदिनोवाय-कीक्रकेन समन्वागतोऽनारा भूतकोटिं न साचात्करोति ॥ प्रनर्परं सुभूते चदा बोधिसलो महासल इमानि गक्षीराणि खानानि प्रह्य-वेचते प्रव्यवेचितुकामो वा भवति । तद्यद्या ग्रुम्यतां समाधिवमोच-मुखं पानिमनं समाधिविमोसमुखं प्रप्रविदितं समाधिविमोत्त-सुखं। तेनैवं चित्तमभिनिर्द्श्तेयं दीर्घरायमभी सत्ताः सत्तसंज्ञया **उपस्यो परन्ति । तेवां मलानासुपलभादृष्टिकानासुपलभादृष्टिप्रदा-**षायातुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमभिषम् धर्मम्देत्रचिखामीति सञ्चित्र शून्यतां समाधिविमोचसुखं समापद्यते न च भूतकोटिं साचात्-करोति त्रानिमित्तं समाधिविमोत्रसुखं समापदाते न च भूतकोटिं बाबात्करोति अप्रविद्धितं समाधिविमोचसुखं समापद्यते न प अतकोटि याचात्करोति। एवं बोधियन्वा मद्यासलोऽनेन चिन्तो-त्यादेनानेन चौपायकौत्रखोन समन्त्रागतो नान्तरा भूतकोटि साचात्-करोति न च परिचीयते मैचीयमाधितो न कर्णासुदितोपेचा-यमाधितः॥ तत् कछ देतोः। उपायकौत्रक्यरिग्रहीतो हि बोधि-यन्त्रो महायत्रो भ्रथस्या माचया विवर्द्धते इउक्केंचेंदेः। तीत्रक्त-राणि(१) चास्र अङ्घादीनीन्द्रियाणि भवन्ति बसबोधमार्गेश्च प्रति-सभते॥ पुनरपरं सुभ्रते बोधियत्त्वस्य महासलस्यैवं भवति। दीर्घ-राषमभी सला धर्ममंत्रया उपसमी चरन्ति। तेवासुपसमाङ्ग्रहिका-नामुपलभादृष्टिप्रदाणायासुत्तरां सम्यक्षसमोधिमभिमम्बध्धभां देश-

<sup>(</sup>१) तीच्यातमानीति ख॰ ग॰ च॰।

चिवासीति। सीऽनेन चित्तोत्यादेन पौर्मकेण चोपायकौत्रक्रेन क्मनामतः शून्यतौ समाधिविमोचसुखं समापचते। न च भूतकौटिं याचात्करोति । न च परिद्यीयते मैचीकद्वासुदितोपेचासमाधितः ॥ तत् कयः हेतोः। छपायकौ मखपरिग्टहीती बोधियको महायलो भूष्या माच्या विवर्द्धते । शुक्कैर्धनें सीम्हणतराणि चान्छ महा-दीनीन्द्रकाषि भवनित । वसवोध्यक्षानि मार्गेश्च प्रतिसभते ॥ पुनर्परं मुभूते बोखियलाख महामलखैवं भवति । दीर्घराचममी क्ला विमित्त-वंज्ञया निमिन्ते पर्गता। तेषां निमिन्तयंज्ञाप्रसंयायानुन्तरां मुम्बक्-मचोधिमभिषम् धर्मन्देत्रियामीलानिमिनं बमाधिविमोक्सुवं समापद्यते सत्तानां कृतवः। सोऽनेन चिन्तोत्पादेन पौर्वकेष कौपाद्य-क्रीक्ररीन यमचायतः प्राणितिसं यमाधिविमीवसुद्धं यमापद्यते । न प भूमकोर्छ साधात्करोति। नच परिचीयते मैच्याः करूणाया बुदिताचा चपेचाचाः सर्व्यमाधितः॥ तत् कचा देतोः। उपाचकौत्रस्तपरि-रहीतो हि बोधियन्त्रो सहायतो भ्रवसा मानवा विवर्द्धते । श्रविधर्वे-सीहरूतराणि चास त्रद्वादीनीन्द्रियाणि भवन्ति । बसानि बोधक्रानि मार्नेश प्रतिक्रभते ॥ पुनर्परं सुकृते बोधियत्त्वस्य महासवस्थैवं भवति । दीर्घरायमधी यता नित्यसंज्ञया सुखरंजया त्रात्मसंज्ञया शुभरंज्ञया च विषयंसासाचा करियामि यथाऽतुत्तरां स्यक्षमोधिमभिमस्य वित्यवंश्वायाः सुखमंत्राया त्रात्ममंत्रायाः ग्रभमंत्राया विपर्यासस् प्रशासाय धर्मान्द्रेष्रविष्यामि ॥ त्रनितानेतत् सर्वे न नित्यमिति । दुःखमेतत् यर्षं न सुखमिति । त्रनात्मकमेतत् समें नैतस्यात्मकमिति। त्राश्यभनेतत् सर्वे नैतच्छ्भमिति । घोऽनेन चित्तोत्पादेन समन्वागतः

यौर्वकेष पोपायकौत्रकोन प्रजापारमितवा च परिग्रहीतो नान्तरा भूतकोटिं वाचात्करोति श्वपरिपूर्वेषु वृद्धधर्वेषु । एवमप्रविचितं समाधिविमो बसुखसुपमम्ब विदरति। न च भृतकोटिं साचातकरोति। न च परिचीचते मैंभीतो वा करवातो वा सुदितातो(१) वा उपेचातो वा ॥ तत् कदा हेतोः । उपायकौ प्रस्तपरित्यहीतो बोधिवस्तो महास्त्रो भ्रवसा माच्या विवर्द्धते । ग्राक्रीर्धेसीस्लितराणि चास श्रद्धादीनी-न्त्रियाणि भवन्ति । यसानि बोध्यन्नानि मार्गेस् (१) प्रतिसभते ॥ यो डि कञ्चित सुभूते बोधियको महासल दर्म किलोत्पादसुत्पादयति । इत्यपीने यमा दीर्घराचसुपक्षे चरितावित एतसुपक्षे चरनित। जिमिलसंचायां चरितावित एतर्छिप निमिलसंचायां चरिता। विप-र्धासे चरिताविन एतर्द्धाप विपर्थासे चरन्ति। पिष्डबंजायां चरिता-विन एतर्श्वपि पिष्डमंत्रायां चरन्ति । त्रश्रुतमंत्रायां चरिताविन एतर्क्कि प्रभारतमंत्रायां चरन्ति। निष्यादृष्टी चरिताविन एतर्क्किप मियाइष्टी परिना। तथा<sup>(२)</sup> करियामि वर्षेषासेते दोषाः सर्वेष बम्बें सर्व्या सर्वे न भविस्थन्ति न प्रज्ञासन्ते दृश्येवं सर्व्यस्तान् समनाहरति ॥ एवस् बोधिसन्तो महासत्तोऽनेन स्त्रतिसमना-धारेखा को विस्तोत्पादेन समन्वागत उपायकी प्रस्तेन च समन्वागतः प्रशापारमितया च परिग्टहीत एवमेतेषां मस्त्रीराषां धर्माणां धर्मतां प्रत्यवेश्वमाणः श्र्न्यतातो वा प्रानिमित्ततो वा प्रप्रशिक्ततो वा अनुभिन्ने का वा वत्यादती वा अनातिती वा अभावती

<sup>:(</sup>१) सुद्वित इति ग॰।

<sup>(</sup>२) वनवोधायमार्गाचिति ख॰, वनवोधायमार्गचेति छ॰, च॰।

<sup>(</sup>३) तथा चेति ग॰।

वा प्रस्थानसेतत् सुभ्रतेऽनवकात्री यत् व वोधिसन्त्रो महासल एवं-ज्ञानसमन्त्रागतीऽनभिसंस्कारे<sup>(१)</sup> वा पतेत् वैधातुकेन वा सार्द्ध यंवचेत् मैतन्खामं विचते ॥ एवं हि सुभृते बोधिवस्रो महायतः परिप्रष्टयो बोधियस्वेन महासलेनासुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभियम्बोड्ड-कामेन । कतमेवां धर्माणां परिजयः कर्त्तव्यः कियद्रूपाणि च चित्तान्य-भिनिईर्म्यानि यानि चिमान्वभिनिईरन् बोधिसत्त्वो महासत्तो न ग्रन्थतां बाचात्करोति नानिमित्तं बाचात्करोति नाप्रणिहितं याचात्करोति नानभियंस्कारं याचात्करोति नानुत्यादं याचात्-बरोति वाजाति बाचात्करोति नाभावं बाचात्करोति प्रज्ञा-पार्मिताञ्च भावयति॥ स चेत् सुभूते बोधिसच्चो मदासलो बोधि-सस्तेन अद्दासक्षेत्रैवं पृष्ट एवं व्याकरोति । शून्यतैव बोधिसस्तेन -महासलेन अनसि कर्जव्या। श्रानिमित्तमेवाप्रणिहितसेवानशिसंस्कार एवानुत्याद एवाजातिरेवाभाव एव बीधियलेन महासलेन मनसि कर्म्य इति । स चेमं सर्वमलापरित्यागचित्तोत्पादं नोपदर्भयेदपाय-कौत्रकां वा न वाकुर्यात् वेदितव्यमेतत् सुभूते नायं वाक्ततौ बोधियलो महासलोऽनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधावविनिवर्त्तनीयले तैः पौर्ककेसाधागतेरर्दक्षः सम्यक्समुद्धः॥ तत् कस्य हेतोः। यो श्चमावविनिवर्त्तनीयस्य बोधिमत्तस्य महासत्तस्यावेणिको धर्मसं धर्म न स्वचित न प्रभावयति नोपदर्श्रयति न प्रजानाति परिष्टुशे न शाकरोति न विशक्तंयति न तां भूमिमवक्रामयति योऽविनिवर्क्त-नीयस बोधिमचस महासतस भूमिरिति॥

<sup>(</sup>१) व्यभिसंकारे इति म॰।

सुक्षतिराषः । स्थात् पुत्रभंत्रवण् पर्वाचो स्वेत पर्वाचेत नोधि-सन्तो सवासलोऽविविदर्भनीयो अदेत्॥

भगवानात । सात् स्थते य क्यांचो चेन पर्वाचेन य नोधि-यको महासमोऽविनिवर्भवीचो भनेत् । य चेद्वीश्वियको महासम इसां प्रशासारमितां मुला वाऽमुला वा एवं प्रतिबद्धेत एकं विसर्का-बेद्विनिदर्भनीको नोधिसको महासको नेदितकः॥

सुक्षतिराष्ट्र । तेन वि अगवन् नद्दवे बोधाय चरन्ति । श्रव्यकाः पुनर्थ एवं विसर्भयन्ति ॥

<sup>(</sup>१) चेधातुकायाय इति ब॰।

सामाः पर्वदो मध्यमतं सप्तक्षमाङ् निवर्षं सिक्षंपपरिटनं कोषि-यसमंचपुरस्कृतं धर्मन्देशयकां तथानतमर्थकां सम्बद्धमाह्यातानं पकालि । इस्मपि सुभूतेऽविनिवर्त्तनीयस्य बोधिकतम् बदानकसा-विनिवर्श्तवीषास्त्रपां वेदितयं॥ पुनरपरं पुश्कते वोधिवस्तो सदाससः खन्नान्तर्वातेऽपि वैदायवमभ्युद्रम्य सन्धेमो धर्यन्देशचति व्यामप्रभी यंजामीते तांच भिचूमभिविषित्रीते चेऽन्यास दिच् मलाऽन्वेषु क्लोकधाराषु बुद्धक्तयं कुर्व्यन्ति धर्मकः देत्रयन्ति ॥ एवमपि काते खप्रामारतनोऽविनिवर्त्तनीयो बोधियस्त्रो सङ्ख्यः संनानीते। ददमि पुश्रतेऽविनिवर्त्तनीयसः वोधिसन्तसः महासमसाऽविनिवर्त्त-नीचलक्षं वेदितवं॥ पुनरपरं सुक्षते स्नप्नान्तरगतो बोधिसत्तो नहासती नोज्ञकृति न सन्त्रकृति न सन्त्रास्मापस्ते वाजवाते वा नगरचाते वा निकामाते वा जनपदचाते वा राष्ट्रचाने वाऽग्निदाहे वा वर्णमाने बाइम्हगान् वा ततोऽन्यानपि वा चुद्रम्हगजातीन् दृष्ट्रा क्रिन्स्दे वा प्रस्पृपस्थिते ततोऽन्यान्यपि वा मदाभयभैरवासि द्श्वदौर्यनदानि वा प्राप्त ततोऽन्येषामपि वा सलावां नदाभय-भेरवाचि दु:खानि कृष्टा नास्य भयभेरवसुत्पद्यते नोक्सस्यति व स्कारकति न सन्तासमापश्चते। ततस् स्वत्रान्तरात् प्रतिविवृद्धस्य वनगर्व्यात्मातक्षेत्रं भवति । स्त्रीपमिमदं यम् वैधातुनं । एवश्व मचाऽनुसरां सम्बन्धम्बोधिसभिषम्बध्य सम्बन्देश्रयता धर्मे। देशयि-तथ इति । इद्मपि सुभूतेऽविनिवर्त्तनीयस्य वोधियसस्य महा-सलकाऽविनिवर्त्तनीयसम्बद्धं वेदिनयां ॥ पुनरपरं सुभूतेऽविनि-वर्त्तनीयस से भिवलस सदायतस स्प्रामारगतस वैर्शिकान्

यानान् दृष्ट्वा एवं भवति । तथा करिकामि वया मेऽतुत्तरां सम्बक्-सम्बोधिमभिसम्बद्धसः बुद्धचेत्रे सर्वेष सम्बं सर्वेश सर्वे सर्वेऽय-पाया न भविष्यन्तीति। इइमपि सुभूतेऽविनिवर्भनीषयः बोधि-मचस महागमसापायपरिश्रद्धिसचणं वैदितवं॥ तच सुभूते कथं विज्ञाचेतासाऽविनिवर्त्तनीयस बोधिसमसः महासबसातु-नारां सम्यक्षम्नोधिमभिषमुद्धस्य बुद्धचेत्रे सर्वेष सर्वे सर्वेषा सर्थं सर्वेऽप्रपाया न भविष्यन्तीति । स चेत् सुभूते बोधिसत्तो महा-स्त्राक्तरगतोऽपि निरचगतांसिर्यंकप्रेतगतान् वा सलान इष्टा स्ट्रतिं प्रतिसभते । स तां स्ट्रतिं प्रतिसभ एवं चिनायति तथा करियामि यथा मेऽनुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसम्बद्धस्य बुद्ध-क्षेत्रे सर्वेण सर्वे सर्वेणा सर्वे सर्वेऽप्यपाचा न भविष्यनीति। एवं सभूते बोधिमत्तस्य महासलस्यापायपरिग्राद्धिसचणं वेदितस्यं ॥ इटमपि सुभूतेऽविवर्त्तनीयस बोधिसत्त्वस महासत्तसाविनिवर्त्त-नीयस्त्रचणं वेदितवां॥ पुनर्परं सुभृते स्वप्नान्तरगतो वोधिसस्तो मद्यासलो नगरदाहे वा यामदाहे वा वर्त्तमाने प्रतिविबुद्धः संस्ततः खप्नादेवं समन्वादरित । यथा मया खप्नान्तरगतेन ये प्राकारा यानि खिङ्गानि यानि निमित्तानि दृष्टानि यैराकारैथे सिंड्रेथेनिम-कर्राववर्त्तनीयो बोधिसत्तो महासलो धार्यितवसी माकारासानि बिद्रानि तानि निमित्तानि मम पंविद्यन्ते। एतेन महोन यहा-वचनेनायं नगरदाहा वा यामदाहो वा वर्फमान खपन्नाम्यतु भीती-भवतु त्रासं गच्छतु ॥ स चेत् सुभृते यामदाद्दी वा नगरदाद्दी वा खपभाग्यति भीतीभवति ऋसं गच्छति वेदितध्यमेतत् सुभूते

1

व्यक्तितेऽयं वीधियत्वी महासत्त्वीः पौर्म्कीसाधागतैरर्धर्भिः सम्बक्-यमुद्भैरविनिवर्त्तनीयोऽनुत्तरायाः सम्यक्षम्योधेरिति<sup>(१)</sup>। स चेन्नोप-श्राम्यति न श्रीतीभवति नासं गच्छति वेदितयमेतत् सुभूते नासं बाहतो बोधिमलो महामलोऽनुक्तरायां सम्यक्तमनोधाविति। म चेत् पुनः सुभृते सोऽग्निदादोऽतिकम्य यदात्रृहं रथाया रथां श्रन्यतरान्यतरां रथां वा ग्रष्टं वा गच्छति दहति नोपन्नान्यति न श्रीतीभवति नासं गच्छति वेदितव्यमेतत् सुभूते धर्मप्रत्या-खानं दुखु इमंवर्मनीयं तेन बोधिमलेन महामलेन कर्यापिता। ततोऽस्रीतहृष्टभमंगंवर्त्तनीयमेव कर्षा विपच्चते। तत एव धर्मप्रत्या-खानात् सावग्रेषं कर्चेवं विपचते। रत्ययं सुभृते हेतुरयं प्रत्ययो-उस वोधियलस्य महायलस्याविनिवर्त्तनीयसम्बत्तासा द्रति ॥ भ्रयमिष पुक्षते बोधियन्त्रो महासलोऽविनिवर्त्तनीयोऽनुत्तरायाः सभ्यक्सनोधे-र्धार्**यितष्यः**॥ पुनरपरं सुभृते यैराकारैं येर्जिङ्गेर्येर्निमिन्तरिविर्वर्त्तनीयो बोधियचो महायतो धारचितव्यसानाकारांसानि सिङ्गानि तानि निमित्तानि देशविव्यामि तत् याधु च सहु च प्रव्यु मनसि सुद्द भा-विक्येऽइन्ते ॥ साधु भगवित्रवायुगान् सुर्स्नार्भगवतः प्रत्यश्रौषीत् ॥

भगवानेतद्वोचत्। स चेत् सुभूते कञ्चिदेव पुरुषो वा स्त्री वा दारको वा दारिका वाऽमनुख्येष<sup>(२)</sup> ग्रष्टीतो भवेदाविष्टः<sup>(२)</sup>। तप बोधिसच्चेन मदासलेन उपसङ्क्रम्यैतमधिष्ठानं समन्वादर्चयं। स चेददं तैः पौर्यकेसायागतैर्दक्तः सम्यक्समुद्धैर्याकते।ऽनुत्तरायां

<sup>(</sup>१) चतुत्तरायां सम्यक्सम्बोधाविति ख॰ घ॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) धमनुष्यसहें बेति ग॰।

<sup>(</sup>३) भनेत् सचेदाविख इति म ।

यग्यक्षानीचौ परिग्रह्को मेऽध्याययाऽनुत्तरां यग्यक्षानोधिमनि-यमोद्भुं। यथाऽहमनुत्तरां सम्वक्षमोधिमभिसमोद्भूकामः पर्-प्रद्भों से मनसिकारीऽनुत्तरायां सम्बक्षमनोधी अपगतं मे त्रात-कचित्तं प्रत्येकमुद्धचित्तञ्च । तेन मचाऽनुत्तरा सम्यक्षम्बोधिरमि-सम्बोद्धाः । नार्चं नानुत्तरां सन्यक्षमोधिमभिषस्रोतसे श्रीभ-एवाइमनुन्तरां सम्बक्समौधि । चेऽपि नेऽप्रमेथेख-मक्क्रीयेषु खोकधातुषु बुद्धा भगवन्तिक्रिक्ति प्रियन्ते वापयन्ति न तेषां तथागतामामर्थतां सम्यक्षम्बुद्धानां किस्विद्ञातं वाऽदृष्टं वाऽविदितं वाऽसाचात्वतं वाऽनशिसम्बद्धं वा। यथा ते बुद्धा मगवन्तो जानन्ति ममाध्यासयमित्ययदमनुत्तरां सम्यक्सम्बोधि-मभिमस्रोत्थे इति। श्रनेन सत्येन सत्यवसनेन इयं स्त्री वा पुरुषो वा दारको वा दारिका वा येगामनुष्यग्रहेण ग्रहीतो वा त्राविष्टो वा मोऽपकामतु । सचेत्रहोऽमनुख एवंभाषमाणेन बोधिसन्तेन महासलेन नापकामित वैदितव्यमेतम् सुभृते नायं व्याक्ततो बो-धिमलो अशासलकीः पौर्मकेसियागतेरईद्भिः सम्यक्सम्बुद्धेरतुन-रार्या सन्धक्षम्बोधाविति । स चेत् पुनः सुन्धते एवं भाषमाणस्य बोधियन्वसः महासवस्य योऽमनुखोऽपक्रामति वेदितव्यमैतत् सुभृते व्याष्ठतीऽयं बोधिसचो महासलसीः पौर्म्यकेसायागतेर्श्वेद्धः सम्यक्-सन्द्रिरतुभरायां सम्यक्षमोधाविति॥०॥

श्रार्थाष्ट्रसादिकायां प्रज्ञापारमिताचासुपायकौष्रश्रमीमां।-परिवर्त्ता नाम विष्रतितमः॥

## श्रय मारकर्मपरिवर्त्ती नामैकविंशतितमः।

तृत्र खल् पुनः सुभूते बोधियत्त्रो महासल एवं भाविष्यते । येन मत्येन मत्यवचनेनाचं व्याकतसीः पौर्व्वकैखयागतेरईङ्गिः यस्यक्षम्बुद्धैरतुत्तरायां सम्यक्षम्बोधौ तेन सत्येन सत्यवचनेनाय-ममनुखोऽपन्नामलिति। तत्र सुभूते मारः पापीयानौत्मुक्यमाप-स्थते तस्थामनुष्यस्थापन्नमणाय ॥ तत् कस्य हेतोः । मारो ह्यच पापीयांसच्य बोधिमत्तस्य महामतस्य चिरयानसम्प्रस्थितस्यानिको बसवत्तरं तेजोवत्तरं चोद्योगमापत्यते कथमयममनुख्योऽपकासे-दिति । एवं सोऽमनुखो माराधिष्ठानेनापक्रमिखति । एवञ्च तस्य बोधियसम्य महायलस्य भवियति ममैषोऽनुभावेनामनुखोऽपन्नाना दति । न पुनः स एवं ज्ञास्वति मारसैषोऽनुभावेनामनुखोऽपकान्त द्रित ॥ स तेंन तावनामकेणौत्युकामापत्यते । स तेनौत्युक्येन ततोऽन्यान् बोधिमत्तान् मदायलानवमंखते उचग्चिययित उचा-पविखति कुल्यिखति पंषविखति श्रहं व्याकतस्तैः पौर्व्वकीस्तया-गतैरईद्भिः सम्यक्समुद्धैरतुत्तरायां सम्यक्सम्बोधाविति । स तेन तावना विकेश भूयो मार्ग जनिययित मार्न गंजनिययित मार्न वर्द्धियाति मानं संवर्द्धियाति मानं सामायियाति मानसुपस्तमा-विष्यति मानं रंहिचायित मानसुपरंहिचायित मानसुत्पादिचायित । य तेन मानेनातिमानेन मानातिमानेन मिथामानेनाभिमानेन दूरीकरियाति सर्वेद्यतां दूरीकरियात्यसत्तरं बुद्धवानं खयभूवानं 49

सर्वज्ञज्ञानं दूरीकरियात्यनुत्तरां सम्यक्समोधिं। स तथारूपाणि कस्थाणंमित्राणि कस्थाणधर्मण उदाराधिसुक्तिकानध्यासयसम्बद्धा-नुपायकुष्रकानविनिवर्त्तनीयधर्मसम्बागतांश्व बोधिसत्तान् महासतान् द्रुष्ट्वाऽभिमानसुत्पाद्यावमन्यमानस्त्रथारूपाणि कस्थाणमित्राणि वेविखते न भजिखते न पर्युपासिखते न परिप्रच्छति तदेव मार-बन्धनं गाढीकरियति । तस्य दे भूमी प्रतिकाङ्कितये श्रावकमूमिर्व्वा प्रत्येक बुद्ध अभिर्वा ॥ एवं सुभूते सत्याधिष्ठा नेन मारः पापीया-विरयानसम्प्रस्थितसः बोधियलसः महासतसः श्रस्पश्रद्धसः<sup>(१)</sup> श्रस्प-श्रुतस्य कस्त्राणमिचिवरिहतस्य प्रज्ञापारमितयाऽपरिग्टहीतस्वोपाय-को प्रस्वितरहितस्यान्तरायं करिस्वत्यत्तत्तरायाः सम्यक्सम्बोधेः॥ इदमपि सुभृते बोधिसन्त्रस्य महासत्त्रस्य मारकर्म वेदितयं ॥ पुनरपरं सुभूते बोधियत्त्वस महासलस नामापदेशेनापि मारकर्म भविव्यति॥ कथश्च सुभूते बोधिमन्तसः महासलसः नामापदेशेनापि मारकर्मा भवियति। इइ सुरुते बोधिसत्तं महासलं नामापदेभेवापि नामाधिष्ठानेनापि मारः पापीयानुपमद्भमिखति। श्रन्यतर्ान्यतरेण वेषेणोपमद्भुम्यैवं वच्चति । तैर्चाष्ठतस्वं पौर्वकैसयागतैरईङ्गः सम्यक्समुद्धैरनुत्तरायां यम्यक्षमोधौ॥ तत् कस्य हेतोः। तव हीदं नामधेयमिदन्ते मातु− र्नामधेयमिद्ने पितुर्नामधेयमिद्ने श्रातुर्नामधेयमिद्ने भगिन्या नामधेयमिदन्ते मिनामात्यज्ञातिषाखोद्दितानां नामधेयं यावदा-मप्तमं मातामद्यानामस्युगस्य नामधेयसुदीरियस्ति श्रमुखां दिश्वि व्यं जातोऽसुमिन् जनपदेऽसुमिन् ग्रासे वा नसरे वा निगसे वा जात

<sup>(</sup>१) खब्मश्राद्धखेति ग॰।

दित । य चेत्रच्छात्याम्डदुको भवियति तमेनमेवं वच्छति पूर्वमपि लमेव स्दुकोऽभः। य चेत्रास्यात्यातीत्र्येन्द्रियौ भविष्यति तत-स्तमेवं वच्चिति पूर्व्वमपि तं तीन्छोन्द्रियोऽभ्रः । स चेदारफाको भवि-व्यति स चेत् पिष्डपातिको (६) भविव्यति स चेत् पांसुकू सिको भविव्यति य चेत् खलु पञ्चाद्भिकिको भविव्यति स चेदेकासनिको भविव्यति म चेद्यायामंत्रिको भविष्यति म चेत्रैचीवरिको भविष्यति म चेत् सामानिको भविष्यति स चेद्रुचमूखिको भविष्यति स चेनेपश्चिको भवि-यति स चेद्भवकाशिको भवियति स चेन्नामन्तिको भवियति स चेदस्पेच्हः सन्तुष्टः प्रविविक्तो भविष्यति स चेद्रपगतपादस्रचणो भविष्यति स चेन्मृदुभायक्यवाग्भवियति तसेनं मारः पापीयांस्तेन तेन दृष्ट-धार्मिकेण गुणेनादेच्यति<sup>(९)</sup>। पूर्वमपि लमनेन चानेन च गुणेन समन्ना-गतोऽभ्रमिंचतसं वाक्तसीः पौर्क्कीसचागतैरईद्भिः सम्यक्षमुद्धैरनु-त्तरायां सम्यक्सम्बोधावविनिवर्त्तनीयायां बोधिसत्तभूमौ॥ तत् कस्य हेतोः। तथा हि ते त्रमी एवंह्रणा धृतगुणाः संविद्यम्ते॥ निद्ययेन लं पूर्व्वमणितरेव धुतगुणैः समन्वागतोऽभ्यः॥ एवं स तेन पौर्व्वकेण नामापदेश्वेन नामाधिष्ठानेन प्रत्युत्पन्नधृतगुणमंखेखेन च मन्यनासु-त्पाद्यियति । तस्येवं भवियति व्याक्तते। इन्तः पौर्यकेषाचागते-रर्इद्भिः सम्यक्षम् द्वेरतुत्तरायां सम्यक्षम्बोधी यथा से श्रमी गुखाः संविद्यन्ते ॥ तञ्च सारः पापीयानेवं वच्यति श्रविनिवर्त्तनीयस्तं व्याक्रतसाथागतेनार्चता सम्यक्षम्बद्धेनातुत्तरायां सम्यक्षमाधी ॥

<sup>(</sup>१) पिख्रपातक इति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>२) उपदेख्यति च॰।

तत् कस्य हेतोः। तथा हि तव एते एवंद्धपा धुनमुद्धाः बंविद्यमी ॥ तस्य सनु पुनः सुभूते मारः पापीयान् कदाचिद्भिनुवेवेकोप-मक्रुमियाति कदाचिद्भिचुणीवेषेण कदाचिदुपामकवेषेण कदाचि-दुपासिकावेषेण कदाचिद्राञ्चणवेषेण कदाचिद्यद्रपतिवेषेण कदा-चिन्नाहवेषेण कराचित्पिहवेषेण कराचिङ्गाहवेषेण कराचिङ्गागनी-वेषेष कदाचिकावामात्यज्ञातियाकोहितवेषेषोपससुमिखति । उपस-कुम्बेवं वच्चति । व्याक्ततस्त्रं पौर्व्यकेसायागतैरईद्भिः सम्यक्तमबुद्धेरनुस-रायां सन्यक्षम्बोधावविनिवर्त्तनीयायां मोधिसत्त्वभूमौ (१) ॥ तत् कस्य इतोः। तथा दिते एवंद्धपा भुतमुषाः संविद्यन्ते येऽविनिवर्त्तनीयानां बोधियस्वानां महायत्वानां गुणाः। चे खन्नु पुनः सुभूते मचाऽवि-निवर्त्तनीयानां बोधियत्तानां महायतानां गुणा त्राख्याताः त्राकारा बिङ्गानि निमित्तानि चाखातानि तानि तदा न भविव्यनि॥ वेदितव्यमेतत् सुभ्रते ततोऽन्वैवेधियन्त्रेमंदासत्वैमाराधिष्ठितो बतायं बोधियत्वो मद्वासल इति॥ तत् कस्य हेतोः। ये त्राकारा यानि श्चिङ्गानि यानि निमित्तानि श्रविनिवर्त्तनीयानां बोधिसत्तानां महासलानां तानि तद्य न भविष्यन्ति ॥ स खबु पुनः सुऋते बोधियन्तो महासतोऽनेन नामाधिष्ठानेनाभिमानसुत्पाद्वियति । श्वभिमानमुत्पाद्य मानाभिभृतः खन्माभिभृतो माराधिष्ठानेनाभि-भूतस्तरन्यान् बोधिमत्तान् मद्दामलानवमंस्रते उचग्धयिष्यस्युक्ता-पविव्यति कुस्विव्यति पंसविर्वात॥ इदमपि सुभूते बोधिसचेन महासलेन नामाधिष्ठानेन मारकर्म वेदितव्यम्॥ पुनरपरं सुस्रते

<sup>(</sup>१) खिविनवर्त्तनीयायां भूमी इति ख॰ घ॰ घ॰ ।

बोधियचेन महायतेन नामापदेशेन नामवाकरणेन मारकर्ष वैदितव्यम् ॥ कथञ्च सुभ्रते बोधियत्त्वेन महासत्तेन नामापरेशेन नामयाकरणेन मारकर्ष वेदितयम्। इइ सुभूते मारः पापीयान् भिज्वेषेणोपसङ्ग्य बोधिसचं महासलमेवं व्याकरिव्यति । तवातु-त्तरां यम्यभ्यमोधिमभियमुद्धस्य यत १दं नामधेयं भविष्यतीति। थदेव तेन चित्तेनासुवर्त्तितमसुवितर्कितमसुविचारितकावति । प्रहो मेऽनुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिसम्बद्भस्य सत ददमेवंद्रपं नामधेयं भवेदिति तदेव नामधेयं व्याकरिव्यति । तच दुव्युज्ञ-न्नातीयस्थानुपायकुत्रसस्य बोधिमनस्यैवं भविस्यति । यथा मया नामधेयमनुवर्क्तितमनुवितर्कितमनुविचारितमदोवत मेऽनुत्तरां यम्य-क्समोधिमभिसम्बुद्धस्य सत ददं नामधेयं भवेदिति तथा तेन भिज्जा निर्दिष्टमिति। स एवं यच नामधेयं खयमनुविचिनितं यच तेन मारेण पापीयमा मारकायिकाभिना देवताभिरभिनि-र्मितेन माराधिष्ठितेन<sup>(१)</sup> वा भिनुषा नामधेवसुदीरितं तदुभयं तुलयिता यथा च मम चित्तीत्पाद जलको यथा चानेन भिल्ला निर्द्धि मम नामधेयं समेति नाचा नामवाकतोऽहनीः पौर्व-कैस्रणागतैरईक्किः सम्यक्समुद्धैरनुत्तराणां सम्यक्समोधाविति मंस्रते॥ थानि च मया सुऋतेऽविनिवर्त्तनीयानां वोधियस्वानां मदायलाना-माकारा चिक्नानि निमित्तानि त्राख्यातानि तानि तस्य न भवि-व्यक्ति। स तिर्व्वरहितोऽनेन नामापदेशेन नामधाकरखेन मन्यना-मुत्पाद्यिष्टति। य मन्यनामुत्पाद्य ततोऽन्यान् बोधिमत्त्वान् महा-

<sup>(</sup>१) माराधिष्ठानेन इति ख॰ च॰।

सलानवमं स्वतं पहं व्याक्ततो इनुत्तरायां सम्यक् सम्बोधी नैते व्याक्ता श्रतुत्तरायां सम्यक्सम्बोधाविति। एवं स तेन मानेनातिमार्नेन मानातिमानेनाभिमानेन मिथ्यामानेन च तद्यान् बोधिपचान् महासलानवमन्यमानो दूरीकरिव्यति सर्वेज्ञतां दूरीकरिव्यति बुद्ध-ज्ञानं । तस्य प्रज्ञापारमितयाऽपरिग्टहीतस्रोपायकौत्रस्रविरहितस्र पापमिचपरिग्टदीतस्य दयोर्भ्रम्योरन्यतरा क व्याण मित्र विर हितस्य भूमिः प्रतिकाञ्जितया त्रावकभूमिना प्रत्येकबुद्धभूमिन्ना स चेत् पुनिश्चरं सुचिरं सन्धाच संस्रुतीनामेव प्रजापारमितामागम्यानुत्तरां षम्यक्षम्बोधिमभिषम्बोद्भुकामो भवेत् । चदि चाषावुपपर्येत् कस्मा-णमित्राष्ट्रभीत्र्णञ्च तान्युपमङ्गमिष्टति तेनैव त्रात्मभावप्रतिस्रमेन तावत् पूर्वकांश्वित्तोत्पादान् विगर्दियति वान्तीकरियति जुगुप्रियति प्रतिनिः चन्यति प्रतिदेशयियति तथाऽपि बुद्धभूमिस्तय दुर्सभा भवियति॥ तत् कस्य हेतोः। तावद्गुहतरं हि सुभूते बोधिसत्तस्य महामलख मननापत्तिखानं। तद्यथाऽपि नाम सुभ्रते भिचोः त्रावकयानिकस्य त्रावकश्वमी चनस्रो मृजापत्तयो गुर्वे। भवन्ति । चतोऽन्यतरान्यतरामापत्तिमध्यापद्याभि चुर्भवत्यश्रमणोऽशाक्यपुचीयः । इयमेव ताभ्यस्तरस्थ त्रापत्तिभ्य गुरुतरापत्तिर्थे।ऽयं मानित्तोत्पादो चद्त नामापदेशेन मोधियत्त्वस महासतसावमाननया महानकुग्र-स्यित्तोत्पाद उत्पन्नः । त्रयन्ताभ्यस्रतस्थ त्रापत्तिभ्यो गुहतर्-श्चित्तोत्पादो वेदितवाः॥ तिष्ठन्तु सुभूते चतस्रो गुर्वे। मूलाप-न्तयः। पञ्चभ्योऽपि सुभृते त्रानन्तर्योभ्यः वर्धभ्यो गुरुतरोऽयं चिन्तो-त्पादः। योऽयं बोधिमचस्य महासतस्य नामापदेशेन मानसद्दगत-

श्विन्तीत्पाद जत्पन्नः। त्रयं तेभ्यः पचभ्य त्रानन्तर्थेभ्यः कर्षभ्यो गुरुतरिश्वन्तीत्पादो वेदितयः॥ इति हि सुभ्रते त्रनेनापि नामा-पदेशेन स्वत्तस्वस्ताणि मारकर्षाणुत्पत्यन्ते। तानि वोधिमन्तेन महा-सलेन बोद्धयानि बुद्धा च विवर्जयितयानि त्रान्यभ्यश्चावबोधियत-यानि बुद्धा च विवर्जयितयानि च ॥ पुनरपरं सुभ्रते मारः पापीयान् विवेकगुणेन बोधिमन्तं महामलसुपमङ्गम्य चोदयियति सारिययति ॥ कथश्च सुभ्रते मारः पापीयान् विवेकगुणेन बोधि-सन्तं महासलसुपमङ्गम्य चोदयियति सारिययति। इह सुभ्रते मारः पापीयान् बोधिमन्तं महासलसुपमङ्गम्य चोदयियति सारिययति। इह सुभ्रते मारः पापीयान् बोधिमन्तं महासलसुपमङ्गम्य चोदयियति सारिययति। इह सुभ्रते मारः पापीयान् बोधिमन्तं महासलसुपमङ्गम्यति जपसङ्गम्येवं वन्त्यति। विवेकस्य तथागतो वर्षवादी त्ररण्यनप्रस्विति जपसङ्गम्येवं वन्त्यति। विवेकस्य तथागतो वर्षवादी त्ररण्यनप्रस्विति प्रान्तानि प्रयामानि श्वित्रस्य महासल-स्वेविधं विवेकं वदानि यदुतारस्यकानि प्रान्तानि प्रयनामनानि विजनपदानि विविकानि विविधानि वनप्रस्वगिरिगुहासम्प्रान्यप्रसाम्यानि विविक्तपदानि विविकानि विविधानि वनप्रस्वगिरिगुहासम्प्रान्यप्रसास्यान्यस्थादीनि॥

सुस्तिराइ। कतमः पुनः स भगवन् बोधिसत्तस्य महासत्तस्यान्यो विवेको यदि वाऽरण्यकानि प्रान्तानि श्रयनासनानि विजनपदानि विविकानि विविधानि वनप्रस्थगिरिमुहास्मश्रानपसासपुद्धादीनि यदि तानि नाष्यावसति कियदूपः पुनर्भगवन् बोधिसत्तस्य महासतस्यान्यो विवेकः ॥

एवसुके भगवानायुषानां सुश्वितिसेद्दवीचत् । स चेत् सुश्वते बोधिसच्चो सञ्चासलो विविको भवति त्रावकप्रतिसंयुक्तैर्भगसिकारै-

<sup>(</sup>१) ख॰ घ॰ घ॰ एक्तकेषु नुद्धा चेति पाठो न विद्यते।

र्विकिको भवति प्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तीर्भनिषकारेरेवं स सोधिसत्ती महासलो विविको विहरति। ग्रामान्तेऽपि हि विहरन् प्रज्ञापार-मितोपायकौत्रखपरियदीतः सर्वसममैचीमहाकहणाविहारेण विहरे-दनेन विदारेण विदर्ग् विविक्त एव स विदर्ति । अयं खसु पुनः सुभ्रते मदा बोधियन्तस्य महासतस्य मावकप्रत्येकबृद्धप्रतिसंय्क्र-मनसिकारविवेको<sup>(१)</sup>ऽनुज्ञात: । भनेन विवेकेन विदर्ग मोधिसत्त्वो महासलो राचिन्दिवान्यतिमामयति विविक्तो विदर्ति । धियन्त्रो मदासलोऽरख्यनप्रस्थगिरिगुदामात्रानप्रामात्रयनासनेव्यनेन विद्यारेण विदर्ति विविक्तो बोधियलो मदायलो विदर्ति। यं पुन: सुभ्रते मारः पापीयान् विवेकसुपरेच्यति अरखवनप्रस्रिगिरि-गुडाक्सक्रानप्राक्तप्रथमायनविद्यारान्। स बेन विवेकेन त्रावकप्रत्येक-बुद्धप्रतिसंयुक्तिर्मनसिकारैः सङ्गीर्थ एव सन् प्रश्नापारमितायामनभि-युच्यमानो न सर्व्यक्रकानं परिपूरयति। एवं स सङ्कीर्धविद्वारेख विदरम् सोऽपरिश्रद्धेन मनसिकारेण विदरसपरिश्रद्धकायवाष्ट्रानः-कर्मामा एव भविष्यति । त्रपरिशःद्धकायवाद्मनःकर्मामा एव संस-तोऽन्यानपि बोधिसत्तान् महासलान् यामानाविष्टारिषोऽसङ्गीर्धान् श्रावकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तैर्मनसिकारैः प्रज्ञोपायमदाकर्षाविद्यार-विचारिणोऽवमंद्यते । ऋरण्डेऽपि विदरम् सोऽपरिश्रद्धकायवाञ्चनः-कर्मान्तः सन् सङ्कीर्षविद्यर्थेव भवति न विविकतिदारी। स प्रज्ञी-षायमहाकर्षाविदारविदारिषो यामाने विदरतः परिष्ठाङ्काय-वाक्मनःकर्मधसुदाचारान् स्रावकप्रत्येकषुद्धप्रतिसंयुक्तमनसिकारविवि-

<sup>(</sup>१) मावकप्रयोकनुद्धभूमिप्रतिसंयुक्तमगरिकारविवेक इति घ॰।

कानमङ्गीर्षान् श्रावकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तैर्धनसिकारेसांस्वावत्वोऽवम-न्यमानी न ध्यानसमाधिसमापत्तिविसेवाभिज्ञानां साभी भवि-यति । नचास्य ताः परिपूरिं गमिकानि ॥ तत् कस्य हेतोः । तथा हि मोऽत्रपायकुत्रको भवति<sup>(१)</sup>। किञ्चापि सुभूते बोधिसचो महासलो योजमञ्जतिकेखटवीकाम्नारेषु विदरेदपगतयाङस्मपचि-सङ्गेव्यपगतजुद्रस्वगद्याद्यज्ञराच्यातुविचिरितेव्यपगतचौरकान्तारभय-भैरवोपद्रवेषु सन्तिष्ठेत् वर्षं वा वर्षमतं वा वर्षस्यस्यं वा वर्षमतसस्यं वा वर्षकोटीं वा वर्षकोटीम्रतं वा वर्षकोटीमस्सं वा वर्षकोटीम्रत-यश्चं वा वर्षकोटीनियुतन्नतंबर्द्धं वा ततो वा उपरि । इमञ्च विवेकं मयोपदिष्टं न जानीयाद्येन विवेकेन बोधिसत्वो महासत्वो-ऽध्यासयसम्प्रस्थितोऽध्यासयसम्बन्धो विचरति । तं सोऽनुपायक्रमलो बोधिसत्तो महासत्तोऽजानस्रर्क्षपरमा विहरति। तत्र च विवेको निश्रित श्रासीने। अथवसितो अथवसायमापन्नो नैव मे (१) सुभूते एता-वता य बोधियत्त्वश्चित्रमाराध्यति॥ तत् कस्य हेतोः। यः सुभ्रते विवेको बोधिसन्तानां महासलानां मया प्रास्थातः तेन विवेकेन विदरम् ऋस्मिन् विवेके न सन्दृश्यते । तमेनं मारः पापीवानुप-मङ्क्रम्योपर्थन्तरीचे विद्यायमि स्थितेवं वस्यति । साधु साधु कुच-पुत्र एव बोधियत्वानां महासवानां तथागतेन विवेक श्राख्यातः। श्रानेमैव लं कुलपुत्र विवेत्रेन विदर। एवं लं चिप्रमनुत्रार्ग सम्यक-

<sup>(</sup>१) भविष्यति इति च॰।

<sup>(</sup>२) नैवमेव इति च॰।

यम्बोधिमभिषमोतस्यवे॥ य ततो विवेकात् पुनरेवारखाद्यामा-ं नामवतीर्थं तदन्यान् बोधियत्वान् महासत्वान् पेयलान् भिचून् यमसाचारिषः कल्याणधर्मकोऽमद्वीकान् त्रावकप्रत्येकमुद्धप्रतिमयुकी-र्मनिसकारैः परिश्रद्धकायवाष्ट्रानःकर्मान्तान् जीवानवमंखते । स एवं वच्छाति सङ्गीर्धविद्यारेण वतेमे त्रायुधनो विदरन्ति न विविक्त-विद्यारेण। श्राकीर्धविद्यारेण वते से श्रायुश्रम्मो विद्यन्ति न विविक्त-विदारेण विदरनीति। ये ते बोधियत्वा मदायला विविक्तविदा-रेण विदरिमा तान् सङ्गीर्धविद्यारेण चोदियस्विति त्रानीर्धविद्या-रेष घोद्यिखति। ये च ते सङ्कीर्धिवहारेण विदर्गन तान् स विविक्तविद्यारेष समुदाचरिष्यति तच<sup>(१)</sup> गौरवसुत्पादिष्ययित यच च गौरवसुत्पाद्यितयं तच मानसुत्पाद्यियति ॥ तत् कस्र हेतोः । चहममत्र्येद्वोद्येरहममनुयीः सार्यो । एव सुभःते विहारों येनाइं विद्यारेण विद्यामि॥ कं ग्रामान्तविद्यारिणममनुख्यास्रोदियखन्ति कं ग्रामानारे विदरनाममनुख्याः स्नार्थिखन्तीत्येवं दि बोधियन-यानिकान् युद्गसानवमंखते। श्रयं सुद्धते बोधियत्वचण्डास्रो वेदितव्यो बोधिसत्तद्वी वेदितयो बोधिसत्तप्रति इपको वेदितयो बोधिसत्तप्रति-वर्षिको वेदितयो बोधिसत्तकारण्डवको वेदितयश्चीरः श्रमणवेषेण चौरा बोधिसत्त्वयानिकानां पुद्गलानां चौरः सदेवकस्य खोकस्य। तज्ञातीयः खलु पुनः सुभूते पुर्गलो न सेवितयो न भक्तयो न पर्युपासितवाः॥ तत् कस्य हेतोः। श्रभिमानपतिता हि ते तथारूपाः

<sup>(</sup>१) तत्र चेति ग॰ घ॰।

पुद्गका वेदितया:। श्रन्येषामपि तथाक्ष्पाणामक्पस्थामाना(१)मचि-रचानसम्प्रस्थितानां सन्दूषणं कुर्युः। श्रविशुद्धधर्माणो<sup>(२)</sup> हि ते तथा-रूपा: पुद्राला वेदितवा श्रमार्था हि ते तथारूपाः पुद्राला वेदितवा श्रनार्थधर्माणो हि ते तथारूपाः पुद्गला वेदितयाः॥ यस्य खलु पुनः सुभृते बोधियत्त्वस्य महायतस्यापरित्यकाः सर्वयता त्रपरित्यकाः मर्वेज्ञताऽपरित्यकाऽनुत्तरा सम्यक्षम्बोधिः। तेन महासलेनाध्यासयेनानुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसम्बोद्धकासेन सर्व-सलानामर्थं कर्त्तुंकामेन तज्जातीयाः पुद्रसा न सेवितया न भक्तथा न पर्युपासितव्याः । श्रपि तु खलु पुनः सुभ्रते सर्वेषतानामर्थाया-भुत्यितेन एतेवां चान्येवाच मारकर्षणामवनोधाय नित्यमेवो-दिग्नचिन भवितयं सर्वेसवानां मार्गमप्रतिसभमानानासुपदेष्टुसुन्न-स्तमानसेनासंद्रष्टेन चैधातुकेन। तचापि तावनीचायमाणेन कर्णा-यमानेन महाकर्णामुत्पाद्यानुकम्पामुपादाय सम्यक्पतिपन्नेषु सर्वेषु सुदितचित्तेनानुपक्षिधर्मातया धर्माणासुपेचनेणैवं चित्तसुत्पादयि-तयं। तथा करियामि यथा सर्वे मारकर्मदोषाः सर्वेष सर्वे सर्वथा सर्वें सर्वेच सर्वेदा च न भविद्यन्ति नौत्पत्यन्ते। सर्वेदुत्पत्यन्ते चिप्रमेक प्रतिगमियन्ति एवं शिचियो इति। ऋयमपि बोधिमुत्तानां महा-सलानां खयमभिज्ञाच पराक्रमो वेदितचः॥ इदमपि सुभृते बोधि-यत्त्वेन महासत्तेन विवेकगुणेन मारकर्म वेदितयमिति ॥

श्वार्थाष्ट्रसादिकायां प्रजापार्सितायां सारकर्भपरिवर्त्तीः नासः एकविंग्रतितमः॥

<sup>(</sup>१) चल्पस्याद्वामिति ग॰।

<sup>(</sup>२) खिवशुद्धधनी इति ग॰।

## श्रव कस्यायमित्रपरिवर्त्ती नाम दाविंशतितम-परिवर्त्तः।

त्रथ खलु भगवान् पुनरप्यायुग्ननं सुश्वितमामक्त्रयते सा।
इह सुश्वते बोधिसन्तेन महासत्तेनाध्यासयसम्प्रस्थितेनातुत्तरां सम्यक्सम्नोधिमभिसम्बोद्धकामेनादित एव कस्त्राणमित्राणि वेवितव्यानि
भक्तव्यानि पर्युपासितव्यानि॥

सुर्शतिराष्ठ । कतमानि तानि पुनर्भगवन् बोधियत्त्रस्य मद्दा-सलस्य कस्त्राणिमणाणि वेदितत्यानि । यानि बोधियत्त्वेन मद्दासलेना-ध्वासयमग्रस्थितेनानुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभियम्बोद्धुकामेनादित एव कस्त्राणिमणाणि सेवितव्यानि भक्तव्यानि पर्स्युपासितव्यानि ॥

एवसुमें भगवानायुग्नमं सुभूतिमेतद्वीचत् । बुद्धा एव सुभूते भगवन्तो ये च तेऽविनिवर्त्तनीया बोधिसला महासला बोधि-सल्लच्यां कुश्रखा य एनं पारमिताख्ववदिना श्रनुशासित येऽसी प्रश्चापारमितां देशयन्युपदिशन्ति । इमानि तानि सुभूते बोधि-सल्ल्य महासलस्य कस्त्राणमिचाणि वेदितस्यानि । प्रश्चापारमितेव सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणमिचं वेदितस्यं । सस्त्री एव च सुभूते षट्पारमिता बोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणमिचाणि वेदि-तस्यानि । पड़ेव पारमिताः शास्ता पट्पारमिता मार्गः षट्पारमिता श्राक्षोकः षट्पारमिता सस्त्रा षट्पारमिता श्रवभासः षट्पारमिता-स्त्राम् षटपारमिताः श्रत्णं षट्पारमिता स्वयनं षट्पारमिताः परा- चर्च वट्पारमिता दीपः वट्पारमिता माता वट्पारमिताः पिता षट्पारमिता ज्ञानाच बोधायानुत्तराचै सम्यक्षम्बोधये संवर्त्तने॥ तत् कस्य हेतोः। श्रव दि सुभूते प्रज्ञापारमिता परिनिष्टिता भवति चदुत षट्पारमितास । चेऽपि ते सुभ्रतेऽनीतेऽध्वनि तचागता यम्यक्यमुद्धा ऋनुत्तरां यम्यक्यम्बोधिमभियमुध्य परि-निर्द्यतास्त्रेषामपि बुद्धानां भगवतामितौ निर्वातैव वर्षेत्रता चदुत षड्भ्यः पार्तमिताभ्यः । थेऽपि ते सुभूते भविव्यन्यनागतेऽध्वनि तथा-गता श्रर्दनः सम्बद्धम्बद्धाः श्रनुत्तरां सम्बद्धम्बोधिमभिषयोत्स्वने तेवामिप बुद्धानां भगवतामितो निर्जातेव<sup>(१)</sup> सम्बद्धाता चदुत वर्षः पारमिताभ्यः । चेऽपि ते सुभ्रतेऽप्रमेयेव्यवक्क्वीयेव्यपरिमाषेव्यविग्रेषु क्रोकधातुषु तथागता ऋर्षमः सम्यक्सम्बुद्धा एतर्श्वनुत्तरां सम्यक्-यमोधिमभियमुद्धासिष्ठन्ति त्रियमो यापयन्ति धर्मंच देत्रयन्ति तेषामपि बुद्धावां भगवतामितो निर्जातेव सर्वेद्यता चद्त पर्यः पारमिताभ्यः । श्रहमपि सुश्चते तथागतोऽईन् सम्यक्षमृद्ध एत-र्भंतुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिषम्बुद्धः। ममापि हि सुभृते दतो निर्जातिव सर्वेज्ञता चदुत षड्भः पारमिताभः॥ तत् कछ हेतोः। चासु हि सुभृते वट्सु पार्मितासु सप्तिचंत्रद्वोधिपचा धर्मा चना-र्गताञ्चलारो ब्रह्मविद्याराञ्चलारि सङ्गद्यस्त्रनि । यावांश्च कश्चिहुद्ध-धर्मी बुद्धज्ञानं खबस्रुज्ञानमितन्त्रज्ञानमतुःखज्ञानमप्रसेवज्ञानमसङ्घे-यज्ञानमयमज्ञानमयमयमज्ञानं सर्वेज्ञज्ञानं सर्वेन्तत् षट्सु पार्रीमता-खन्तर्गतं। तसात्तर्हि सुभृते बोधिमलख महामलख षट्पारमिता

<sup>(</sup>१) निर्यातैवेति ग ।

एव कल्याणिमशापि वेदितयानि(१) पड़ेव पारमिताः शासा पदपार-मिता मार्गः षट्पारमिता श्रास्त्रोकः षट्पारमिता उस्का षट्पार-मिता श्रवभाषः षट्पारमितास्त्राणं षट्पारमिताः श्ररणं षट्पार-मिता खयनं षट्पारमिताः परायणं षट्पारमिता दीपः षट्पार्-मिता माता षट्पारमिताः पिता षट्पारमिता ज्ञानाय बोधाय यर्बज्ञतार्थे ज्रनुत्तरसम्बन्धस्योधिप्राप्तये संवर्त्तनो। सर्व्यस्ताना-भप्रत्युपकारिकामणुपकारिश्वतो भवति चदा बोधिवत्त्वो महासत्तः षट्पारमितास भिचते । श्रास खलु पुनः सुभूते षट्स पारमितास बिचितकामेन बोधिमलेन महाभवेन इचमेव प्रजापार्यमता म्रोतचा उद्गदीतचा धारचितचा वाचितचा पर्यवाप्तचा प्रवर्स-चितचा देशचितचा उपदेष्टचा उद्देष्टचा खाधातचा श्रर्थतश्च धर्मतस्य नयतस्योपपरी सितवा उपनिध्यातव्या परिप्रष्टव्या परिप्रश्नयि-तक्या<sup>(१)</sup> ॥ तत् कस्य इतोः । एषा हि प्रज्ञापारमिता वर्षां पारमि-तानां पूर्वेङ्गमा नायिका परिणायिका सन्दर्शिका अवदर्शिका जन-थिनी धानी ॥ तत् कस्य हेतोः । प्रज्ञापारमिताविरहिता हि पष पारमिता न प्रजायको नापि पारमितानामधेयं खुभको ॥ तसाक्तर्षि सुभूतेऽपरप्रणेयतां गम्तुकामेन बोधियत्त्वेन मदासवेनापरप्रणेय-तायां स्वातुकामेन इद्देव प्रज्ञापारमितायां विचितव्यं॥

कुस्रुतिराइ। किंखचणा भगवन् प्रज्ञापारमिता॥

<sup>(</sup>१) कल्याग्रामित्रमिति ख॰ छ॰, कल्याग्रामित्रं वेदितयमिति च॰।

<sup>(</sup>२) परिप्रश्रीकर्त्तंच्या इति ग॰।

एवसुक्ते भगवानायुक्तमं सुभूतिमेतद्वीचत्। त्रसङ्गस्चणा सुभूते प्रज्ञापारमिता॥

सुक्षतिराइ। खाद्मगवन् पर्यायो येन पर्यायेण येनैवासङ्ग-स्रचणेन प्रज्ञापारमिता संविद्यते तेनैवासङ्गलचणेन सर्वधर्याः संविद्येरन्॥

भगवानाइ। एवमेतत् सुभूते एवमेतत्। सात् सुभूते पर्यायो येन पर्यायेण येनैवासङ्गलचणेन प्रज्ञापार्मिता संविद्यते तेनैवासङ्गलचणेन सर्व्यधर्माः संविद्यन्ते॥ तत् कस्य हेतोः। सर्व्यधर्मा हि सुभूते विविक्ताः सर्व्यधर्मा हि सुभूते शून्याः॥ तसान्तर्वि सुभूते येनैवासङ्गलचणेन प्रज्ञापार्मिता विविक्ता शून्या तेनैवा-सङ्गलचणेन सर्व्यधर्मा विविक्ताः शून्याः॥

सुक्षितराह। यदि भगवन् सर्वधर्षा विविक्ताः सर्वधर्षाः ग्रून्याः कयं भगवन् सलानां सङ्क्षेत्रः प्रज्ञायते कथं भगवन् सलानां व्यव-दानं प्रज्ञायते। न च भगवन् विविक्तं सङ्क्षिय्यते न भगवन् विविक्तं स्ववदायति न च भगवन् ग्रून्यं सङ्क्षिय्यते न च भगवन् ग्रून्यं यवदायति न च भगवन् विविक्तं वा ग्रून्यं वाऽनुक्तरां सम्यक्-स्वविधिमिभसम्बुध्यते। श्रन्यचापि भगवन् ग्रून्यतायाः सर्वधर्षां नोपलभ्यते योऽनुक्तरां सम्यक्षम्बोधिमिभसम्बुद्धो वाऽभिसम्बोन्वस्यते वा श्रमसम्बुध्यते वा। कथं वा वयं भगवन्नस्य भाषितस्यार्थ-माजानीमः। देशयतु भगवन् देश्यतु सुगत॥

एवसुके भगवानायुग्ननं सुश्वतिमेतदवीयत्। तत् किं मन्यसे सुभृते दीर्घराचं सत्ना श्रष्टद्वारे ममकारे चरन्ति ॥ सुश्वतिराष्ट्र । एवमेतर्भगवन् एवमेतत् सुगत । दीर्घराणं सला जाडकारे ममकारे चरन्ति ॥

भगवानाइ। तत् किं मन्यचे सुभ्रतेऽपि तु श्रहङ्कारममकारौ शून्यो॥

सुश्वतिराषः । शून्यौ भगवन् शून्यौ सुगत ॥

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभृते श्रहद्वारेण ममकारेण च सत्नाः संसारे संसर्गना ॥

सुभूतिराष्ट्र । एवमेतर्भगवन् एवमेतत् सुगत । श्रष्टक्षारेण समकारेण च सलाः संसारे संसर्गता ॥

भगवानाइ। एवं खलु सुभूते सलानां सङ्क्रेशः प्रज्ञायते।
यथा सलानासुद्यहोऽभिनिनेशस्तथा सङ्क्रेशो न पात्र कश्चित्
सङ्क्रियते। यथा च सुभूतेऽलुद्यहोऽनभिनिनेशस्तथा नाहद्वारममकारौ प्रज्ञायते। एवं खलु सुभूते सर्व्यस्तानां व्यवदानं प्रज्ञाथते यथा सलानामनुद्यहोऽनभिनिनेशस्तथा व्यवदानं न पात्र कश्चिद्यावदावति। एवं खलु सुभूते चर्न सोधिसत्तो महासलश्चरित
प्रज्ञापारमितायां। एवं खलु सुभूते सर्व्धभ्येषु विविक्षेषु सर्व्धभ्येषु
सून्येषु सलानां सङ्क्रेशो व्यवदानञ्च प्रज्ञायते॥

सुश्वतिराह। त्राख्यें भगवन् यावद् यदिदं सर्वधर्मेषु विविक्तेषु सर्वधर्मेषु ग्रून्थेषु सलानां सङ्क्षेत्रो यावदानञ्च प्रज्ञायते। एवञ्च भगवं- यारम् बोधिसन्ते। महासलखरित प्रज्ञापारिमतायां। एवं हि चरम् बोधिसन्ते। महासलो न रूपे चरति न वेदनायां न संज्ञायां न संक्षायां न संक्षायां न संक्षायां न

उनवसर्वायों भवित वरेंक्मास्वासुरेण स्रोकेन । एवचरन् भगवन् बोधिसस्त्रो महास्त्रः सर्वेषां आवकयानिकानौ प्रत्येकबुद्धवानि-कानास्त्र पुद्गसानास्य्यामिभभवित अनिभक्षतस्य स्त्रानं प्रतिस्थाते ॥ तत् कस्य हेतोः । अनिभक्षतं हि भगवन् बुद्धस्तं तथागतसं स्वय-भूषं वर्षश्चसं ॥ अनेनापि भगवन् मनसिकारेण प्रशापारमिता प्रति-संयुक्तेन विहारेण विहरन् बोधिमस्त्रो महासत्तो राचिन्दिवास-तिनामयेदाससः स्वादसुक्तरायाः सम्बक्षमनोधेः सिप्रद्वासक्तरां सम्यक्षमन्वोधिमभिमानुष्येत ॥

एवसुने भगवानायुग्ननं सुद्धितमेतद्वो स्त् । एवसेतत् सुद्धिते एवसेतत् । एवस्त सुद्धिते वोधिषत्वो महासलस्त प्रश्चापारमितायां। एवं हि चरन् सुद्धिते वोधिषत्वो महासलो न रूपे चरति
न वेदनायां न संश्चायां न संस्कारेषु न विद्याने चरित । एवस्तरम्
सुद्धिते वोधिषत्वे। महासत्वोऽनवमईनीयो भवित सदेवमानुषासुरेष को नेन । एवस्तरन् सुद्धिते वोधिषत्वे। महासतः सर्वेषां
त्रावक्तयानिकानां प्रत्येकबुद्ध्यानिकानास् पुद्रस्नानास्त्र्यामिनभवित प्रनिभिन्धतम् स्थानं प्रतिसभिते॥ तत् कस्य हेतोः । त्रनिभभति प्रनिभिन्धतम् स्थानं प्रतिसभिते॥ तत् कस्य हेतोः । त्रनिभभति प्रभिते बुद्धतं तथागततं स्वयक्षूतं सर्वज्ञतं । त्रनेनापि
सुभ्दते मनिषकारेण प्रज्ञापारिमताप्रतिसंयुक्तेन विहारेष विहरन्
वोधिसत्वो महासत्वो राचिन्दिवान्यतिनामयेदासत्रः स्वादनुत्तरायाः
सम्यक्षन्वोधेः चिप्रद्वानुत्तरां सम्यक्षन्वोधिमभिषम् स्थेत ॥ स्रोत्
सन्धु पुनः सुभ्दते थे जम्बूदीपे सत्वास्ते सर्वेऽपूर्व्वाचरमं मानुस्थकमात्मभावं प्रतिसभरन् मानुस्थकमात्मभावं प्रतिसभ्यानुत्तरायां

मम्बक्षमोधी चित्तसृत्पादयेरम् त्रतुत्तरायां सम्यक्षमोधी चित्तसृत्पाद्य यावकावं तिष्ठेयुर्यावकावं तिष्ठन्तो यावकावं सर्वतयागतान्
सत्कुर्युर्गृहकुर्युर्मानयेयुः पूजयेयुर्चयेयुरपचायेयु , एवं सर्व्वसलेखीऽपि दानं दयुक्तच दानमनुत्तरायां सम्यक्षम्बोधी परिणामयेयुक्तत्
किं मन्यसे सुद्धते त्रपि नु ते बोधिसन्ता महासलासातो निदानं
वक्षपुष्यं प्रसवेयुः ॥

सुभूतिराइ। वज्र भगवन् वज्र सुगत ॥

भगवानाह । श्रतः खलु पुनः सुमृते स कुलपुन्नो वा कुलदुहिता वा वज्जतरं पुष्णं प्रस्वित यो बोधिसन्तो महासत्तोऽन्तत
एकदिवसमपि प्रज्ञापारिमताप्रतिसंयुक्तेर्मनिसकारै विहरित ॥ तत्
कस्य हेतोः । यथा यथा हि सुभृते बोधिसन्तो महासतः
प्रज्ञापारिमताप्रतिसंयुक्तेर्मनिस्कारै राचिन्दिवं विहरित तथा तथा
सर्वसत्तानां दिच्छियतां गच्छिति ॥ तत् कस्य हेतोः । तथा हि
सुभृते नास्ति तदन्येषां सत्तानां ताहुश्रं मैचीसहगतं चिन्तं यथा
तद्य बोधिसन्तस्य महासतस्य स्थापियता बुद्धान् भगवतः ॥ तत्
कस्य हेतोः । श्रप्रतिपुद्गला हि सुभृते तथागता निहपमा हि
सुभृते तथागता श्रपिन्यधर्मसमन्त्रागता हि सुभृते तथागता श्रहेन्तः
सम्यक्षम्बुद्धाः ॥ कथञ्च सुभृते स कुलपुन्नो वा कुलदुहिता वा
तावत्तत्पुष्ण् () मिनिर्हरित । ताहुश्या सुभृते प्रज्ञया समन्वागतः स
बोधिसन्तो महासत्तो भवित चाहुश्या प्रज्ञया समन्वागतः स
बोधिसन्तो महासत्तो भवित चाहुश्या प्रज्ञया समन्वागतः विवस्ति सर्वसत्तान् प्रस्ति । तेन तस्यां वेलायां महाकहणापरिग्रहीता

<sup>(</sup>१) तावत्पृष्यमिति ख॰।

भवति । स दिखेन चनुषा खवले। कचन्नप्रमेखानसङ्खोद्यानपरिमेखा-नपरिमाणान सत्नानानमर्थ्यकर्मसमन्तागतान् प्रस्ति प्रचणप्राप्तांश्च विश्वमानां वृष्टिजाखप्रति क्यां य मार्गमप्रतिसभमानानपरां व चणप्राप्ताम्<sup>(१)</sup> पम्मति चणांच विरागयतः पम्मति। तस्म तस्मां वेसायां महान संवेग उत्पद्यते । ते चास्य मर्व्यसतास्त्रया महा-मैचा तया च महाकरूणया स्कारिला<sup>(२)</sup> मनसिराता भवन्ति। श्रद्दमेतेषां सर्वेषां सलानां नाष्टो भविष्यामि । मर्व्यप्रलान् सर्व्यदुःखेभ्यो से।चिष्याभीति । न च तेन वान्येन वा<sup>(२)</sup> निमिक्तेन सार्द्धे संवस्ति ॥ श्रथमपि सुभूते बोधिसन्तस्य मदासलक मदान प्रजासोना<sup>(४)</sup>ऽनुत्तरां सम्यक्**रम्नोधिम**भि-यम्बोद्भुं॥ त्रनेन दि सुभृते विदारेण विदरका बोधिसका मदा-यताः सर्व्यक्षोकस्य दिचणीयतां परिग्रहम्ति न च विवर्त्तनोऽनुसरायाः सम्यक्सनेधिः। येषाञ्च दाचकानां दानपतीनाञ्च परिभुञ्चते चीवर-पिण्डपातश्रयनासनम्बानप्रत्ययभेषच्यपरिस्कारानस्यां प्रशापारमितासां स्पिखतिचित्तासेषां दायकानां दानपतीनाञ्च दानदिच्छां विश्रोध-यन्ति। सर्वज्ञता चैपामासन्तीभवति॥ तसात्तर्षि स्रभूते बोधिसन्तेन महासलेनामोघं राष्ट्रं विष्डं(६) परिभोक्त्कामेन सर्वसलाना मार्गसुप-

<sup>(</sup>१) बच्चाप्राप्तानिति ग्र०।

<sup>(</sup>२) सारिला इति ख॰ छ॰ घ॰।

<sup>(</sup>३) न च तेन वानेन वा इति ग॰ न चान्धेन वा इति च॰।

<sup>(</sup>३) महाप्रज्ञाकोक इति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>५) राष्ट्रपिखिसिति छ॰।

देष्टुकासेन विषुख्यमदभाशं कर्त्तुकासेन गंशारनतान् सलान् संवारस्त् परिमोचियतुकामेन सर्व्यक्षवानां चतुर्विद्रोधियतुकामेनानेन प्रज्ञा-पारमिताप्रतिसंयुक्तेन मनसिकारेण विदर्श्यः। स चेदनेन मनविकारेण विचर्चुमिन्क्ति तेन प्रज्ञापारमिनाप्रतियंयुका मनविकाराः समन्वा-इर्तवाः ॥ तत् कस्य हेतोः । यो द्वेनान् समन्वाहर्त्तवान् संस्रते स एवाक मनिकारो भविकति । ततोऽन्येशं मनिसकाराकां प्रजा-पारमिताविरहितानामवकाशो न दातवा:। तथा च कर्त्तवं(१) बचा इयं प्रज्ञायार्गमताप्रतिसंयुक्तिर्ममसिकारैराचिन्दिवानि चपचेत्॥ तद्मवापि नाम सुभूते नेनचिदेव पुरुषेण मणिरक्षकाने वर्त्तमानेन(१) मणिरक-जातिञ्चेनाप्रतिसम्पूर्वे महामणिरसं प्रतिसन्धं भवेत् । स तम्बद्धामणि-रक्कं प्रतिसभ्य सङ्तोहारेण प्रीतिप्रामीखेन समन्दानतो भवेत्। तस्य तन्त्रसमिक्तं पुनरेव प्रक्षेत्। स ततो निदानं मस्ता दु:खदौर्यमधीन संयुष्येत । तथा सततसमितं (र) तन्महामविर्वं प्रति यंगुका एव मनसिकाराः प्रवर्त्तरम्। ऋहा वताषं तेन मदामसि-रवेन विषयुक्त इति । इति हि ध पुरुषस्त्रस्य महामसिर्वस्य न विस्तरेद्यावसदाऽत्यदा तद्गुषं तज्जातिकं तेन महामिक्तं प्रतिस्तर्थ भवेत ॥ एवजेव सुस्रते बोधिसच्चेन महामलेन प्रच्लापार्श्विता-महामिक्तियरिअष्टेन महामिक्त्रपरिअष्टेनेव<sup>(४)</sup> महामिक्तिन्<sup>(६)</sup>

<sup>(</sup>१) तथा च परिजयं कर्त्ते श्रमिति च॰।

<sup>(</sup>२) ग॰ पुक्तके वर्त्तमाने इति पाठी दृश्यते।

<sup>(</sup>३) सततमभितमिति ग॰। खयमेव पाठः समीचीन इति प्रतिभाति।

<sup>(</sup>३) महामखिरलेनेव इति ग॰।

<sup>(</sup>५) महामखिरले इति ख॰ घ॰।

रज्ञपंजिना प्रज्ञापारमितासनिधकाराबिप्रयुक्तेन(१) प्रज्ञापारमिता-सनस्काराविरिहितसर्वज्ञताचिन्तेन तावदन्वेष्ट्या यावत्या वाऽन्या वा प्रतिकथा भवति तावन्तेन प्रज्ञापारमितामहामणिरक्षप्रतिकथाप्रति-संपुक्तैर्भनिधकारैः सर्वञ्जतामहामणिरक्षप्रतिकथाप्रतिसंयुक्तिर्भनिध-कारैरविरिहितेन भवितयं ॥

सुरुतिराइ । चत् पुनर्भगवन् सर्व्यधर्माः सर्व्यमनिस्काराः समावेन विरहिताः ग्रूज्या उक्ता भगवता । तत् कद्यं भगवन् बोधि-सन्त्रो महासतः प्रशापारमिताप्रतिसंयुक्तैर्मनिस्कारैः सर्वेश्चतापित-संयुक्तैर्मविकारैरविरहितो भवति ॥

एवसुको भगवानायुषानं सुश्कृतिमेतदवोषत् । स चेत् सुश्कृते मोधियाचो मदासल एवं मगिस करोति सर्व्धभर्माः स्वभावेन विविक्ताः सर्व्धभ्मीः स्वभावेन प्रज्ञन्या दति । एवसेतन्मनिस कुर्व्वन् प्रज्ञापार-मिताप्रतिसंयुक्तिमंनसिकारैः सर्व्यक्कताप्रतिसंयुक्तमंनसिकारैरविरितो भवति ॥ तत् कस्य हेतोः । प्रज्ञापारमिता हि सुश्कृते श्रून्या सा नैव विवर्द्धते न च परिहीयते ॥

सुभृतिराइ। सचेङ्गगवन् प्रज्ञापारिमता श्रूत्या सा नैव विबर्द्धते व च परिद्यीयते। कथं भगवन् बोधियन्त्रो महासलोऽविवर्द्धमानया प्रज्ञापारिमतया बोधये ससुदाम कित कथवानुत्तरां सम्यक्षमो-धिमभियम्बुध्यते॥

एवसुके भगवानायुषानां सुभ्रतिमेतदवीचत्। न खलु पुनः

<sup>(॥)</sup> म॰ छ॰ प्रस्तकदये प्रजापारमितामनसिकाराविप्रयुक्तेनेति पाठी न विद्यते।

सुभृते बोधिसको महासकः प्रज्ञापारिमतायां चरम् विवर्द्धते वा परिहीयते वा। यथेन सुभृते प्रज्ञापारिमता श्र्न्या सा नैव विवर्द्धते न च परिहीयते। एवमेव सुभृते बोधिसको महासकः श्रून्यः स नैव विवर्द्धते न च परिहीयते। यतः सुभृते यथेव प्रज्ञापारिमता श्रून्या सा नैव विवर्द्धते न च परिहीयते एवमेव सुभृते बोधिसको महासकः श्रून्यः स नैव विवर्द्धते न च परिहीयते। ततो बोधिसको महासको बोधिय समुदागच्छिति एवं चानुक्तरां सम्यक्षम्बोधिन मिस्रम्बुध्यते॥ स चेत् सुभृते बोधिसको महासक एवं भाष्यमाधिन मिस्रम्बुध्यते॥ स चेत् सुभृते बोधिसको महासक एवं भाष्यमाधिन मिस्रम्बुध्यते॥ स चेत् सुभृते बोधिसको महासक एवं भाष्यमाधिन मिस्रम्बुध्यते न सम्बन्धित न सम्बन्धिन ।

सुक्षतिराष्ट्र। किं पुनर्भगवन् प्रज्ञापारमिता चरति प्रज्ञापार-मितायां॥

भगवानाइ। नो इदि सुभूते॥

श्राच। किं पुनर्भगवन् या प्रज्ञापारिमनायाः श्रून्यता सा चरित प्रज्ञापारिमनायां॥

भगवानाइ। नो हीदं सुसूते॥

श्राष्ठ । किं पुनर्भगवस्त्रन्थत प्रज्ञापार्यमिताश्र्न्थताथाः<sup>(६)</sup> स कश्चिद्धर्म उपसभ्यते यस्त्रति प्रज्ञापार्यमितायां॥

भगवानाइ। नो हीदं सुभृते॥ त्राइ। किं पुनर्भगवन् शून्यता चरति प्रज्ञापारमितायां॥

<sup>(</sup>१) प्रचापारमितास्रुव्यतायामिति ख॰। प्रचापारमितायाः स्रुव्यतायाः इति ग॰। ख॰ प्रचाके स्रुव्यतायाः इति पाठो न वर्त्तते ।

भगवानाइ। नो चीदं सुभृते॥

श्राद । किं पुनर्भगवन् शून्यतायां स कञ्चिद्धसं उपसभ्यते यस्रति प्रज्ञापार्यमतायां॥

भगवानाइ। नो हीदं सुभूते॥

श्राइ । किं पुनर्भगवन् श्रुन्यता चरति श्रून्यतायां॥

भगवानाइ। नो हीदं सुभूते॥

श्राइ। किं पुनर्भगवन् इत्पञ्चरित प्रजापारिमतायां॥

अगवानाइ। नो हीदं सुभूते॥

श्राद । किं पुनर्भगवन् वेदना संज्ञा संस्काराः किं पुनर्भगवन् विज्ञानसरित प्रज्ञापारिमतायां॥

भगवानाइ। नो हीदं सुश्वते॥

त्राह। किं पुनर्भगवन्नन्यच इत्पात् स धर्मः कञ्चिदुपलभ्यते यश्चरति प्रज्ञापारमितायां॥

भगवानाइ। नो हीदं सुभूते ॥

त्राह। किं पुनर्भगवन्नन्यच वेदनायाः संज्ञायाः संस्कारेभ्ये।ऽन्यच विज्ञानात् स धर्मः कञ्चिदुपलभ्यते यञ्चरति प्रज्ञापारमितायां॥

भगवानाइ। नो हीदं सुऋते॥

सुस्रतिराइ। कथं पुनर्भगवन् बोधियले। मद्दायलस्रुरति प्रज्ञा-पारमितायां॥

एवसुको भगवानायुषान्तं सुभ्रतिमेतदवोचत्। किं पुनः सुभ्रते समनुपश्वसि लं तं धर्मां यश्चरति प्रज्ञापारिमतायां॥

सुस्रतिराइ। नो इदि भगवन्॥

भगवानाइ । समनुपम्बसि लं सुभ्रते तां प्रज्ञापारसितां यज प्रज्ञापारमितायां मोधियन्ते महासत्यस्ति ॥

त्राष्ट्र। नो हीदं भगवन् ॥

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते यो धर्मीऽनुपस्कासं धर्मी समनुपम्यसि। ऋषि नुस एव धर्मी जत्पन्नो वा जत्पत्स्वते वा जत्पद्यते वा निर्देशो वा निरोक्षते वा निर्धाते वा॥

पाइ। नो धीदं भगवन्॥

भगवानाइ। एवं खबु सुभूते बोधियनस्य महासतस्यानुत्य-त्तिनेषु धर्मेषु चान्तिरेवंह्णा भवति। एवंह्णया च सुभृते चान्या समन्यागतो बोधियन्तो महासतो बाक्तियतेऽनुत्तरायां सम्बद्-सम्बोधौ। दयं सुभृते तथागतस्य वैद्वारद्यप्रतिपत् यां (१) प्रतिपद्ममाना बोधियन्ते। महासत एवश्वरस्रेवं घटमान एवं ब्यायक्त्मानोऽनुत्तरं बुद्धश्चानं सर्व्वश्वश्चानं महासार्थवाहश्चानं नानुप्रास्थतीति नैतत् स्थानं विद्यते॥

सुभूतिराषः। या भगवन् सर्वधर्षाणामनुत्यत्तिकधर्माता सा व्या-कियतेऽनुत्तरायां सम्यक्समोधौ ॥

भगवानाइ। नो हीदं सुभूते॥

सुभृतिराइ। कतमधेदानीं भगवन् धर्माद्य व्याकरणं भवत्य-नुत्तरायां सम्यक्षमबोधौ॥

भगवानाइ। किं पुनः सुभूते समनुपग्नसि लं तं धर्मे यस्य धर्मास्य व्याकरणं भवत्यनुत्तरायां सम्यक्षमनोधौ॥

<sup>(</sup>१) वैशारदाप्रतिपत् तामिति क॰ ग॰ घ॰।

सुश्वितराइ। नो द्वीदं भगवन् । नाइं भगवंशं धकौं समतु-प्रमामि यो धकौं ब्याक्ततो व्याकरिक्यते व्याक्रियते वाऽनुत्तरायां सम्यक्षमोधौ । तमप्रदं भगवन् धकौं न समनुप्रमामि यो धकौं।ऽभि-समुध्यते यो धकौं।ऽभिसमोद्धको येन वा धकौंणाभिसम्बुध्यते ॥ तत् कद्य देतोः। सर्वधकींषु भगवन्ननुपस्तभ्यमानेषु न से एवं भवति प्रयं धकौं।ऽभिसम्बुधतेऽयं धकौं।ऽभिसमोद्धकोऽनेन वा धकौंणाभि-सम्बुधते दति॥

श्रार्थाष्ट्रसाद्यस्थायां प्रश्नापार्मितायां कः स्थापिमचपरिवर्तेः नाम दाविंशतितमः॥

## श्रव शक्रपरिवर्त्ती नाम चयोविंशतितमः।

तेन खलु एनः समयेन क्षको देवानामिन्द्रसाखामेव पर्धाद् सिवपिततः सिवपबोऽश्वत्। ऋष खलु क्षको देवानामिन्द्रो भगवना-मेतदवोचत्। गभीरेषं भगवन् प्रज्ञापारमिता दुईका दुरनुबोधा वतेषं भगवन् प्रज्ञापारमिता॥

एवसुके भगवान् क्रकं देवानामिन्द्रसेतद्वोचत्। एवसेतत् कौकि-कैवसेतत्। गस्भीरेयं कौक्रिक प्रश्वापारमिता दुर्दृश्चा दुरत्वोधा वतेयं कौक्रिक प्रश्वापारमिता। श्वाकाश्रगस्भीरतया गस्भीरेयं प्रश्चा-पारमिता विविक्तलाहुर्दृशा ग्रन्थलाहुरत्वोधेयं प्रश्चापारमिता॥

एवसुक्ते क्षको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्वोषत्। न ते भगवन् सला श्रवरकेण कुष्रसमूखेन समन्यागता भविष्यन्ति य दमां गन्भीरां प्रज्ञापारमितां श्रोष्यन्ति श्रुला चोद्गृहीय्यन्ति धारिययन्ति वाचिययन्ति पर्यवास्यन्ति प्रवक्तिययन्ति देशिययन्युपदेन्ध्यन्यु-हेन्द्यन्ति खाधास्यन्ति जिखियन्ति॥

एवसुको भगवान् अकं देवानामिक् सेतदवोषत्। एवसेतत् कौ भिकेवसेतत्। न ते कौ शिकं सता अवरकेण कुष्ठसम्बेन सम-व्यागता भविष्यन्ति च दर्मा गम्भीरां प्रज्ञापारमितां श्रोष्यन्ति श्रुत्वा चोद्गृदीष्यन्ति धारिययन्ति वाचिष्यन्ति पर्य्यवास्यन्ति प्रवर्त्त-यिष्यन्ति देशिययम्युपदेक्यम्युदेक्यन्ति खाध्यास्यन्ति खिख्यन्ति। यावन्तः कौ भिक जम्बूदी पे सत्यास्ते सर्वे दशकुष्ठसकर्मप्यसमन्तागता भवेयुसात् किं मन्यसे कौषिक श्रपि नु ते सतासातो निदानं वज्ज-पुष्यं प्रसवेयुः॥

शक श्राष्ट्र। वज्र भगवम् वज्र सुगत्॥

भगवानाइ। त्रतः खलु पुनः स कौ शिक खुलपुन्नो वा खुल-दुहिता वा वच्चतरं पुछं प्रस्वति च इमां प्रज्ञापारिमतां श्रोखित श्रुला चोड्ग्इीखित धारिचिखित वाचिखिति पर्य्यवाद्यित प्रवर्मियिखित देन्नचिखित्यपुरेच्छत्युदेच्छति खाधास्त्रति लिखिखिति। त्रस्य कौ शिक पुद्यस्कत्थस्यासौ पौर्म्यकाणां जाम्नूदीपकानां सर्म्यलानां श्रीसमयः पुद्यस्कत्थः शततमीमिप कलां नोपैति सहस्रतमीमिप जतसहस्र-तमीमिप कोटीतमीमिप कोटीश्रततमीमिप कोटीसहस्रतमीमिप कोटीश्रतसहस्रतमीमिप कोटीनियुत्रशतमहस्रतमीमिप कलां नोपैति सङ्घामिप कलामिप गणनामप्युपमामप्योपस्थमप्युपनिसामप्युपनि-षदमिप न चमते येन खुष्रसम्रेलेन स कुलपुत्रो वा खुलदुहिता वा समस्यागतो भवति य दमां गस्थीरां प्रद्यापारिमतां श्रोखित श्रुला चोद्यहीखिति धारियखित वाचिखित पर्यवास्त्रित प्रवर्त्त-चिखित देश्रविखत्युपदेच्छत्युदेच्छति साधास्यति सिकिखति॥

श्रय खन्मन्यतरो भिचुः श्रकं देवानामिन्द्रमेतदवोचत् । श्रिभ-भूतोऽसि कौश्रिक तेन जुसपुत्रेण वा जुसदुहिचा वा य दमां गभीरां प्रश्चापारमितां श्रोयति श्रुता चोद्यहीयित धारिययित वाचिय्यति पर्य्यवाष्यति प्रवर्त्तिय्यति देशिययंत्युपदेच्यात्युद्देच्यति स्वाधास्यति सिस्बियति ॥

एवसुके प्रको देवानामिन्द्रस्वं भिनुमेतद्वोचत् । एकवित्तोत्पा-

देनैवाऽसमार्थ तेन सुसपुत्रेय वा सुखदुरिया वाऽभिश्वतः। कः पुनर्खादो य इसां गभीरां प्रज्ञापारमितां श्रोखित श्रुला चोड्यडी-खति भारविखति वाचिखति पर्य्यवाद्यति प्रवर्त्तविखति देन्नविख-त्युपरेच्यत्युरेच्यति खाध्यास्ति सिखियति। कः पुनर्वारो ये मुलो-द्रुष्म धारविता वाचयिता पर्यवाण प्रवन्धं देश्रवित्वोपदिश्लोहिश्व खा-श्वाख सिविता तथलाय त्रिवियनो तथलाय प्रतिपत्सनो तथलाय चोगमापत्यमे ते ते पदेवमानुवासुरं सोकमभिभवन्तो गमिश्चन्ति बोधियचा मदासलाः। न केवसं ते सर्वमानुवासुरं सोकमभि-भवनो गमिखनि येऽपि ते स्रोतत्रापन्नाः महादागामिनोऽनामा-मिनोऽर्छनः सम्यक्षम्बद्धासानिप ते सर्वानभिभवन्तो निम-व्यक्ति बोधियला महासताः। न केवलं स्रोतश्रापनान सक्रदा-गामिनोऽनागामिनोऽर्दतः प्रत्येकबुद्धानभिभवन्तो गमिखन्ति चेऽपि ते बोधिमला महासला महादानपतयः प्रज्ञापारमितोपायकौत्रस-विरहितास्तानपि ते सम्बानिभवन्तो गमिस्नन्ति बोधिसस्ता महा-श्रवाः । न नेवलं तान् मदादानपतीन् वोधिवलान् मदायवानभि-भवनो गमियनि बेऽपि ते बोधियत्वा महासताः परिग्रद्धन्नीवा प्रखाखेन प्रीसस्कन्धेना<del>व्य</del>िद्रेणाकस्त्रवेष परिपूर्वेन परिग्रह्लेनाप्त-वलेन बीलकानेन समन्वागताः प्रज्ञापार्मितोपायकौत्रस्वविरहिता-स्तानिप ते सर्वानिभवन्तो गमिखन्ति बोधिसत्ता महासता:। न केवल्लमखण्डेनां च्छिद्रेवाकस्त्रवेव परिपूर्धन परिश्रद्धेना व्यवेतन समनागतान् बोधियत्वान् मदासवानभिभवन्तो मियानि घेऽपि ते बोधियना मदायताः चानियन्यना उपत्रम-

सम्बन्धाः त्रप्रतिद्दतिचता सम्ततो द्रश्यस्त्रुषाद्या<sup>(१)</sup>मणाघातचित्तं गी-त्यादचन्ति प्रज्ञापारमितोपायकौ अस्त्रविर्दितास्तानपि ते सर्व्यानभि-भवन्तो गमिव्यन्ति वोधिसमा महासताः। न केवलं चान्तिसम्पन्ना-तुपद्मसम्बद्धानप्रतिदतिदत्तान् बोधिसत्तान् मदासतानभिभवन्तो गमिखन्ति चेऽपि ते बोधिसला महासला श्रारव्यवीर्था श्रनिचिप्त-धुरा चकुंबीदा चनवस्तीनकाचवाद्मनःकर्चान्ताः प्रज्ञापारमितोपाय-कौष्रख्यविरहितासानपि ते सर्वानिभवको गमियना बोधिसचा मदासताः। न केवसमारश्चवीर्थाननिचिप्तधुरानसुधीदाननवसीन-कायवाष्ट्रानःक्षयांन्तान् बोधिसव्यान् मदासवानभिभवन्तो गमियन्ति घेऽपि ते बोधिसचा महासता धानारामा धानरता धानवितनो धानबस्तवस्तो धानप्रतिष्ठिता धानवित्रनः प्रजापार्मितोपाच-कौक्कविरहितासान्यि ते सर्वान्तिभवको गमियन्ति बोधियना महासलाः। यदानिर्दिष्टार्था दि प्रज्ञापारमितायां परम् बोधिसली महासलः सरेवमानुवासुरखेकं सर्धान् त्रावकप्रत्येकमुद्भयानिकानसु-पाथकुत्रसांस वोधिसत्तान् महासत्तानभिभवति । तेषाञ्चानभिभ्रतो भवति ॥ तत् कस्य देतोः । यो दि बोधियनो मदायलो यद्यानिर्द्ध-ष्टाचां प्रज्ञापारमिताचां चरति प्रज्ञापारमितामनुवर्चतेऽयं बोधियन्ते। महासतः सर्वेञ्चवंत्रसातुपच्छेदाय स्थितो भवति श्रयं बोधियन्तो महासलसायागतान् न दूरीकरिव्यति ऋयं वोधिसली महासल एवं प्रतिपद्ममानी न चिराद्रमिखति बोधिमखमयं बोधिमली महा-

<sup>(</sup>१) दग्धस्मृगायामिति ख॰।

पत एवं त्रिक्षमाषः पतान् क्षेत्रपद्धे यंगीरमानतुद्धरिकति श्रयं बोधियचे। महासस एवं त्रिजमाणी बोधियचित्रिचायां त्रिचते न आवकिष्रायां भिष्ठते न प्रत्येकबुद्धविष्ठायां भिष्ठते॥ एवं भिष्ठ−ं माण्य प्रज्ञापारमिताचा बोधियत्वं महासत्वं चलारो खोकपासा महाराजान उपसङ्ग्रमीवं वक्त्यमि । चित्रं सं कुसपुत्रास्थां बोधियन्त-चर्यायां शिवस सघु त्रिचस दमानि ते चलारि पाचारि यानि लवा बोधिमच्डे निषदानुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसम्बद्धेन प्रति-ग्रहीतवानीति॥ एवं प्रिचमाणं बोधियन्वं महासलं घणानिर्हिष्टार्यां प्रश्चापार्मितायां न नेवलं चलारो खोकपासा महाराजान उपमञ्जू-मितवां मंखनी श्रदमपि भगवंसं बोधियलं मदायलसुपयङ्गमिखामि कः पुनर्कादसादन्ये देवपुत्राः । तथागतैरपि मोऽईङ्गः सम्यक् सम्बद्धे नित्यमेव समनाइतो भविष्यति बोधियस्त्रो महासलः॥ एवं प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधियत्तस्य महासत्तस्य यानि कानि-विज्ञौकिकानि दुःखानि परोपक्रमिकाचि वाऽन्यानि वा जत्यद्येरन् तान्यस्य सर्वेष सर्वे सर्वेया सर्वे नोत्पत्यको । श्रयमपि भगवन् दृष्ट-धार्मिको गुणसस्य बोधिमत्तस्य मदामतस्य प्रशापार्मितायाञ्चरतो भवति ॥

श्रय खक्वायुग्नत श्रानन्दस्थैतदभवत्। किसयं प्रको देवानामित्रः स्वकेन प्रतिभानेन भाषते उताहो बुद्धानुभावेनेति॥

श्रय खनु बुद्धानुभावेन जन्नो देवानामिन्द्र श्रायुग्नत श्रामन्द्रसः चेतसैव चेतःपरिवितर्कमाज्ञायायुग्नममानन्दमेतदवोचत् । बुद्धानु-भावोऽयमार्थामन्द वेदितयो बुद्धाधिष्ठानमिदमपि श्रार्थामन्द् वेदि- तश्यमप्रतिवको ह्यसमार्थानन्द वोधियत्वाद्यश्यस्यानारभ्य व्याहर्तुम् ॥
त्रश्य खलु भगवानायुषान्तमानन्दमामन्त्रयते छा। एवसेतदानन्दैवसेतत्। यथा प्रक्रोण देवानामिन्द्रेण भाषितं तथागतस्यैषोऽत्भावस्रयागतस्यैतद्धिष्ठानं यक्क्रोण देवानामिन्द्रेण भाषितमिति ॥

श्रार्थाष्ट्रसाइसिकायां प्रज्ञापारमितायां श्रकपरिवर्त्ती नाम चयो-विंगतितमः॥

## श्रवाभिमानपरिवर्ती नाम चतुर्विश्रतितमः।

श्रय खलु भगवान् पुनरपायुग्नमानन्दमामक्तयते सा। यसिन् खल पुनरानन्द समये बोधिसचो महासतः प्रज्ञापारमितायां श्चित प्रज्ञापारमितायां योगमापद्यते प्रज्ञापारमितां भावयति तिकानानन्द समये ये निसाइसमहासाइस्रे स्रोकधाती माराः पापीयां सकें संबंधिता भवन्ति किमयं बोधिसत्तो महासती-उनारा भ्रतकोटि याचान् करिखति<sup>(१)</sup> त्रावकभूमौ वा प्रत्येक्षुद्धभूमौ वा जनाचीऽनुसरां सम्यक्षमीधिमभिषभोत्यते इति। रपरमानन्द तिसन् समये माराः पापीयांसः ब्रोकब्रखविद्वा भवन्ति यसिन् समये वोधिसची महासतः प्रजापारमिताविहारेण विह-रति ॥ पुनरपरमानन्द यश्चिन् समये बोधिसन्तो महासतः प्रज्ञा-पारमिताचाचरति प्रज्ञापारमिताचा योगमापद्यते प्रज्ञापारमितां भावयति तस्मिन् यमये माराः पापीयांची बोधियन्वस्य महायत्रस विषेठा<sup>(१)</sup>सुपसंहरिन भयं सञ्चनवन्ति उस्कापातान् दिन्नि दिम्भुत्-स्जिमि दिग्दाहानुपद्रप्रयमि । प्रायेव नामायं वोधिवस्त्रो महा-सत्रे।ऽवज्रीयेत<sup>(२)</sup> वा रोमहर्षा वाऽस्य भवेद्येनास्प्रैकचित्तोत्पादोऽपि

<sup>(</sup>१) साचात्वराति इति व ख॰।

<sup>(</sup>२) विष्ठेठानामिति ग॰।

<sup>(</sup>३) खनवजीयेत इति ग॰।

चीयेतातुत्तरावाः सम्यक्षम्बोधेरिति । तचानन्द न सर्वेश बोधि-सत्त्वस्य महासत्वस्य मारः पापीयातुपसङ्गामित विहेठनाभिप्रायः, श्रिपि तु कस्यविद्युपसङ्गामित कस्यविद्योपसङ्गामित ॥

श्वानन्द श्राइ। कियर्क्षपद्य भगवन् बोधिसम्बद्ध महासत्त्रस्य जपसङ्गामति मारः पापीयान् विहेठनाभिप्रायः॥

भगवानाइ। येनानन्द् बोधिसत्त्वेन महासत्तेन पूर्वान्ततः प्रज्ञा-पारमितायां भाष्यमाणायामधिसुतिचित्तं नोत्पादितं भवति प्रसानम्ह बोधियसम्बद्ध महासलस्य मारः पापीयासुपबङ्गामति विहेडनाभि-प्रायोऽवतारं चास्य सभते॥ पुनरपरमानम्द यो बोधियस्वी महा-बलो गसीरायां प्रजापारमितायां भाष्यमाणायां संज्ञयप्राप्तो भवति विमितिसुत्पाद्यति साहेयं प्रजापारमिता एवं न वा साहिति श्रखाषानन्द बोधिसम्बद्ध मद्दासबद्ध मारः पापीयानुपवद्दामितः विष्ठेगाभिप्रायोऽवतारं चाख सभते ॥ पुनरपरमानन्द्र यो नौधिसन्तो महासलः बख्याणमिषविरहितो भवति पापमिषपरियद्दीतस् भवति स मभीराचि मभीराचि खानानि प्रशापारनितायां भाव्यमाचाचां न इट्रफोति ऋद्युक्त् न जानाति ऋजानन् न परिष्टक्कति कर्य प्रश्चा-पारमिता भावचित्रचेति श्रकाषानम्द गोधिसमस्य महासतस्य मारः पापीयासुपषद्भामित विषेठनाभित्रायोऽवतारं चास्य सभते॥ पुन-रपरमानन्द यो बोधियन्त्रो महासत्त्रोऽमञ्जूर्यपरियाहकमास्त्रीनो भवति एव मम बद्दायकः चर्व्वर्धेषु मां<sup>(१)</sup> न परित्यवति वदवोऽपि बोधि-

<sup>(</sup>१) मा इति ख॰ ग॰ च॰।

क्या महासता ममान्धेर्राप सहायकाः सन्ति। न च पुनसे ममाभि-प्राचं परिपूरवन्ति । त्रवन्तु मबा प्रतिक्पः सहाची खन्धः । त्रयं ममा-भिप्रायं परिपूरियस्ति । श्रस्थापानन्द बोधिसन्तस्य महासतस्य मारः पापीयान्तपबङ्गामित विष्ठे नाभिप्रायो अतारं चार्ख सभते॥ पुनरपरमानन्द यो बोधिसस्यो महासलोऽयां गभीरायां प्रज्ञापार-मितायां भाष्यमाणायामन्यं बोधिसम्बनेवं वदेत् । गसीरा वतेयं प्रज्ञा-पारमिता किमावैनया श्रुतया । न श्रेवमच युव्यमानमन्येषु स्रवान्तेषु चचा तचागतेन भाषितं पदमणसामगाधमासादश सभे किनावैनया श्रुतचा बिखितचा वेति । एवमन्यानपि बोधिसलान् महासलान् विवेचयते। त्रस्थापानन्द बोधिमलस्य महामलस्य मारः पापीयातुप-बद्धामित विषेठनाभिप्राघोऽवतारं चास्य सभते॥ पुनर्परमानन्द धियान् समये बोधियाची महासंलोऽन्यान् बोधियाचान (१)वमन्यते । भ्रइं विवेकविदारेष विदरामि नान्ये विवेकविदारेण विदर्गन नान्येवां विवेकविदाराः यंविद्यन्ते इति । तिस्राज्ञानन्द समये मारः पापीयांस्तृष्ट खद्य चान्तमनाः प्रसुदितः प्रीतिसीमनखनातो भवति संदर्षजातो दर्षितिचत्तः प्रीतिप्रामोद्यजातो भवति॥ इतो: । दूरीकरोत्येषो<sup>(२)</sup>ऽतुत्तरां सम्यक्**सम्बोधिमिति ॥ पुनरपर**-मानन्द यसिन् समये बोधियत्तस्य महासलस्य नामग्रहणं वा गोच-ग्रहणं वा ध्रतस्यपरिकीर्जनं वा भवति एवं स तावन्त्राचकेण तती-उन्यान् बोधियत्तान् मदायलान् पेत्रसान् कस्त्राणधर्याणोऽवमन्यते ।

<sup>(</sup>१) नेधिसम्बान् मञ्चासत्वानिति ग॰ च॰।

<sup>(</sup>२) दूरीकरियालेष इति ख॰ ४० च०।

ते च तस्य ग्रुणा न संविद्यन्ते येऽविनिवर्मनीयानां बोधिसत्त्वानां महासलानां प्रज्ञापारमितायाञ्चरतां ग्रुषास्ते त्राकारासानि सिङ्गानि तानि निमित्तानि तस्य न संविद्यन्ते। सा(१)ऽसंविद्यमानेस्वविनिवर्त्त-नीयगुणेषु क्रोत्रसुत्पाद्यति यदुतात्मानसुत्कोत्रयति परान् पंसचति न खन्नेते तेषु धर्मेषु सन्दुः सन्ते चनाचं सन्दृः स्ति । तन माराकां पापीयसामेवसावति । न शून्यानि मार्भवनानि जसरानि भविव्यन्ति महानिर्यासिर्व्यञ्चः प्रेतविषया प्रासुरास् काया जसदा भविष्यनीति। तथा च मारः पापीयानधिष्टास्रति यथा ते बोधिमत्त्वा महासत्वा एवम्प्रहत्ता ऋथाकाला साभगस्काः-रेण भविष्यनि त्रादेयवचनास भविष्यनि ते तथा ऋदियवचनतया वड्डजनं ग्राइशियन्ति। तेषाञ्च स सहाजनः श्रोतयं सद्धातयं संस्केते (१)। ते दृष्टा श्रुवाच तेवामनुक्रतिमापत्थनो। ते दृष्टश्रुतानुक्रतिमापद्यमाना न तथलाय प्रिक्थिको न तथलाय प्रतिपक्षको न तथलाय योगमाप-स्यन्ते। एवं तेन तथतायां क्रिक्माणान तथतायां प्रतिपद्यमाना न तचतायां योगमापद्यमानाः सङ्क्षेत्रं विवर्द्धयिखन्ति। एवं ते विपर्यस्य चित्तमनात्वा यद्यदेव कर्मार् स्थाने कार्यन वा वाचा वा मनसा वा तसर्वमनिर्द्धित्वायाकानातायाप्रियतायामनत्रापत्वाय संवत् स्रते (१)॥ इवन्ते महानिरया जसदा भविव्यन्ति तिर्वेश्वः प्रेतिविव्या प्रासुराष्ट्र

<sup>(</sup>१) य इति ग०।

<sup>(</sup>२) मंखन्ते इति ख॰ ग॰ घ॰ च॰।

<sup>(</sup>३) संवर्त्धना इति ग॰, सम्पत्धते इति च॰ ।

काचा मारभवनानि चोत्यदानि भविव्यन्ति । इम<sup>(१)</sup>मणानन्दा-र्थवर्षं सम्प्रसन् सारः पापीयांस्तृष्ट खद्य श्वात्तमनाः प्रसुद्तिः प्रीति-बौमनखजातो भवति ॥ पुनरपरमानन्द यस्मिन् समये बोधिससो मदायमः श्रावक्यानिकेन पुर्गसेन याहें कसदायति विवदति विस्कीते श्राकोश्रति(१) परिभावते द्यापद्यते दोवसुत्याद्यति तस्मिन् समये मारस्य पापीयम एवं भवति । दूरीकरिय्यति वतायं कुसपुक्तः सर्वेज्ञतामितद्रे खाद्यति सर्वेज्ञतायाः । स चेत् पुनर्वेधिसन-चामिकः पुद्रस्रोऽन्येन बोधियत्त्रयानिकेन पुद्रस्रेन साङ्कें कश्च-षायति विवदति विग्रणीते प्राक्रोप्रति<sup>(१)</sup> परिभावते व्यापद्यते दोष-सुत्पादयति तत्र मारः पापीयान् भ्रयसा मात्रया तृष्टो भवत्युद्य म्राक्तमनाः प्रसुदितः प्रीतिसौमनखजातो भवति । एवषाख भवत्यु-भावचेतौ बोधियाची दूरे खाद्यतः सर्वज्ञताचा इति॥ पुनरपर-मानन्द यो बोधिसन्त्रो महासत्तो व्याक्ततोऽव्याक्ततेन बोधिसन्त्रेन मदायलेन पार्ट्सं कल्लहायेदिवदेदिरम्भीयादाकोशेत्<sup>(१)</sup> थापद्येत दोवसुत्पादयेचिनं चाघातयेन्तेन बोधिमन्तेन महासक्षेत चित्तोत्पादे तावत एव कस्पान् सन्नाइ: सम्बद्धाः । स चेदसापरित्यका सर्वज्ञता ॥

एवसुक्ते श्रायुद्धानानन्दो भगवन्तमेतद्वोचत्। श्रस्ति भगवंस्तेषां

<sup>(</sup>१) इदमिति ख॰ ग॰ छ॰।

<sup>(</sup>२) चाकोश्चयति इति घ॰।

<sup>(</sup>३) जाकोश्रयेदिति घ॰।

<sup>(</sup>३) समाम्रा इति कः खः।

विसीत्पादानां किचिन्निः सरणसुताचो तावत एव कल्पानवस्यं तेन बोधियन्त्रेन सचायत्रेन सन्नाचः सन्नद्यः (१)॥

भगवानाइ। धनिः धरणमानन्द मया धर्मी देत्रितः श्रावकयानि-कानां प्रत्येकबृद्धयानिकानां बोधिमत्त्वयानिकानाच पुद्गसानां। तपानन्द योऽयं बोधिमत्त्वयानिकः पुद्रस्रो बोधिमत्त्वयानिकेन पुद्रस्रोन साङ्के कलरायिला विविद्ला<sup>(२)</sup> विग्टबाक्र्य परिभाष्य व्यापद्य दोबसुत्पाच न प्रतिदेशयति नायत्वां स्वराय प्रतिपद्यते ऋतुक्रयं वहति चनुष्रयबद्धो विहरति । नाहमानन्द तस्य पुद्रसस्य निःधर्षं वदामि । अवस्थन्तेनानन्द पुद्रश्लेन पुनरेव तावत एव कच्पान् सम्राष्टः यज्ञद्यः॥ यः पुनरानन्द् बोधियत्त्रयानिकः पुद्गको बोधियत्त्रयानिन केन पुद्गलेन साङ्के कलहायिला विवदिला<sup>(२)</sup> विख्हाकुख परिभाख थापद्य दोवसुत्पाद्य प्रतिदेश्रयति प्रतिदेश्यायत्यां सम्बराय प्रतिप्रस्तते एवं च चित्तमुत्पादयति । येन मया मर्व्यमलानां विग्रहा विवादा विरोधा जत्मारचितचा निधापचितचाः प्रत्रमधितचाः सोऽहं नाम ख्यमेव विवद्धि खाभा में दुर्ख्या न सुख्या बोऽहं जिस्पते प्रति-जन्मामि । चेन मया सर्वेशलानां सङ्ज्ञमभ्रतेन भवितवां सोऽइं परेषु लमिल्यपि वाचं भाषे पर्षं वा कर्कन्नं वा प्रतिवचो दहामीदमपि मया नैव वक्त्यं जड़सहुश्रेन एड़मूक्समेन मया कलहिवगहिवगदेषु भवितयं परतो दुरुकानि दुरागतानि दुर्भावितानि भाव्यमाणानि चित्रं नाघातयितयं परेवामन्तिके न ममैतत्

<sup>(</sup>१) सद्गाद्धा इति का॰ ख॰।

<sup>(</sup>२) विवादियाला इति कः ख॰ स॰ च॰।

नचैतनाम प्रतिक्षं घोऽइं परख दोवानारं सञ्चाने(१) एतदपि से न प्रतिरूपं यद्षं परेषां दोषान्तरमपि श्रोतयं मन्ये॥ तत् कस्र हेतो:। न मयाऽधामयो विकोपयितवाः येन मया मर्व्यमलाः सर्वसुखोपधानै: सुख्यितया: परिनिर्व्वापयितवाञ्चातुत्तरां सम्यक्-समोधिमभिसम्बध स नामाइं व्यापद्ये। न च मद्या खपराद्वेव्यपि परेषु वापत्तवं स नामाइं चोभं गच्छामीदं मचा न करणीयं बुढ़पराक्रमतया पराक्राम्नयं। न च मया जीवितान्तरायेऽपि क्रिथमाणे चोभः करणीयः न भूतुटिर्मुखे जत्पादचितयेति । श्रक्षाइ<sup>(२)</sup>मानन्द बोधियत्त्रस्य महासत्रस्य निःसर्णं वदामि॥ एवञ्चानन्द बोधिसत्तेन महासबेन त्रावकयानिकामामपि पुद्रखानामन्तिके खातयं। यथा न कराचितालखान्तिके चुभ्येत एवमेव च सर्व्यसतानामन्तिके खातछं। बोधिसलेन सहासलेनापरेषां बोधिसल्वयानिकानां पुद्रकानामिनने खातयं। तद्यथापि नामानन्द ज्ञास्तरि। एते मम बोधिसचा महासवाः प्रास्तार द्रत्येवं खातव्यं। एकवानसमाह्ता वतेने मम बोधियत्वा महासवा एकमार्गसमाह्य वतेने मम बोधियत्वा महायताः यमानाभिप्राया वतेमे मम बोधियत्वा महा-यताः समयानसम्पर्स्थिता वतेसे मम बोधियत्वा महासताः। यद्यीभः श्रिचितवां तच मया श्रिचितवां यथैव चैभिः(१) श्रिचितवां तथैव मया भिचित्रयं। स चेत्पुनरेषां कश्चिद्वादकीर्धविद्यारेष विद्वरिव्यति न

<sup>(</sup>१) जाने इति ग॰।

<sup>(</sup>२) ब्रखायहमिति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>३) यत्रीभदिति ग॰।

भया व्यवकीर्षविद्यारेण विद्यन्ति । स चेत्युनरेतेऽव्यवकीर्षविद्यारेण विद्यित्याना सर्वेद्यताप्रतिसंयुक्तिर्भनिषकारैर्भयाऽयेवं चिचितव्यं। एवं सर्वेद्यतायां चिचमाणस्थानन्द बोधिसत्तस्य मदासलस्थान्तरायो न भवत्यनुत्तरायाः सम्यक्षमोधेः चिप्रं चानुत्तरां सम्यक्षमोधिन मभिसम्बुध्यते दति ॥

श्रार्थाष्ट्रसाश्चिकार्था प्रज्ञापारमितायामभिमानपरिवर्त्ती नाम श्रुविंत्रतितमः ॥

## श्रव शिश्चापरिवर्त्ती नाम पश्चविंशतितमपरिवर्त्तः।

श्रय खम्बायुगान् सुश्वतिर्भगवन्तमेतद्वीचत्। क्ष पुनर्भगवन् त्रिचमाणो बोधियन्त्रो महासतः सर्वज्ञतायां शिचते॥

भगवागाइ। य चेसुभूते बोधियत्तो महासतः चये जिचते सर्वेज्ञतायां जिसते। एवमनुत्पादे अगिरोधेऽजातौ ज्ञभावे विवेके विरागे जाकामे धर्मधातौ स चेत् सुभूते बोधियत्तो महासतो निर्वाणे जिसते सर्वेज्ञतायां जिसते॥

सुरुतिराइ। किं कारणं भगवन् बोधियन्त्री यहासतः चये विचमाणः विचते सर्वेज्ञतायां (१)। एवमनुत्पादेऽनिरोधेऽजातौ श्रभावे विवेके विरागे श्राकाणे धर्मधातौ निर्म्वाणे विचमाणः विचते सर्मेज्ञतायां॥

एवसुको भगवानायुग्नमं सुश्रुतिमेतद्वीचत् । यत् सुश्रुते एवं वद्धि किं कारणं बोधियन्त्रो महासतः चये प्रिचमाणः प्रिचते यर्ष्म्यतायां। एवमनुत्पादेऽनिरोधेऽजातौ श्रभावे विवेके विरागे श्राकाभे धर्मधातौ निर्माणे भ्रिचमाणः भ्रिचते सर्मञ्जतायामिति। तत्किं मन्यसे सुश्रुते या तथागतस्य तथता यथा तथतया तथा-गतस्यथागत इति प्रभावते श्रुपि सु सा चीयते॥

सुभृतिराह । नो हीदं भगवन् ॥ तत् कस्य हेतोः । न हि भग-वन् चयः चीयते ऋचयो हि भगवन् चयः ॥

<sup>(</sup>१) सर्वोकारश्वतायामिति ख॰ भ॰।

भगवानाइ। तत् िकं मन्यचे सुमूते या तथागतस्य तथता सर्वा तथतया तथागतस्यथागत इति प्रभाव्यते ऋषितु सा उत्पद्यते वा निक्ष्यते वा जायते वा भवति वा विभवति वा विविच्यते वा रच्यते वा विर्ज्यते वा ऋषाश्रीभवति वा धर्मीभवति वा ॥

श्राद । नो हीदं भगवन्॥

भगवानाच । तत् किं मन्यसे सुभृते या तचागतस्य तचता यदा तचतया तथागतस्तथागत इति प्रभाव्यते ऋषि सु सा निर्म्धाति ॥

श्राह। नो इदि भगवन्॥

भगवानाइ। तसात्तर्षः सुभते एवं शिचमाणो बोधियां महायतो न तयता जीयते इत्येवं शिचते ॥ एवं शिचमाणः सुभते बोधियां महायतः शिचते यर्वञ्चतायां एवं शिचमाणः शिचते प्रज्ञापार्रामतायां शिचते बुद्धभुमौ शिचते बच्चेषु शिचते वैशारद्येषु शिचते यर्वबुद्धधर्मेषु शिचते यर्वञ्चञ्चाने ॥ एवं शिचमाणः सुभूते बोधियां महायतः यर्वशिचापार्रामता (१) मसुप्राप्यति ॥ एवं शिचमाणः सुभूते बोधियां महायतो न श्रच्यो मारेण वा मारपर्वदा वा मारकायिकाभित्वा देवताभिर्ममहितुं ॥ एवं शिचन् माणः सुभूते बोधियां महायतः चिप्रमिविनवर्षायधर्मतामतु-प्राप्यति ॥ एवं शिचमाणः सुभूते बोधियां महायतः चिप्रं बोधिमण्डे निषत्यति ॥ एवं शिचमाणः सुभूते बोधियां महायतः स्वाः स्वते गोचरे चरति ॥ एवं शिचमाणः सुभूते बोधियां महायतः

<sup>(</sup>१) सर्व्वशिचापरमपारमितां इति ग॰।

विषते<sup>(१)</sup> नाचकरकेषु धर्षेषु विषते नदामेव्यां विचते महाकद्वायां त्रिवते महासुदिताचां त्रिवते महोपेवाचां त्रिवते ॥ एवं त्रिव-माणः सुभते वोधिवको महायतः क्रिचते विपरिवर्त्तक(१) हादबा-कारस धर्मपक्रस प्रवर्तनाय । एवं त्रियमाणः सुभूते बोधियनी महासतः सर्वधातुं नोनीकरिखामीति जिचते॥ एवं जिस्मापः कुर्त बोधिकको संवायनसञ्चानतवंत्रसानुपच्छेदाच विकते ॥ एवं सुभूते बोधियन्त्रो महासमोऽस्तरधातुदारं विषरि-यामीति त्रिकते॥ नेयं सुभूते उदारा त्रिका प्रका चीनसतेन बिचितं। न श्रम्यदाचा प्रकामसां विचायां विचितं॥ तत करा हेतोः। धर्मपत्रवारा हि ते सुभूते धर्मधतंत्राधकामा हि ते सुस्रते बेड्यां त्रिचायां त्रिचन्ते। सर्मेशनासुद्रततां तेडसुप्राप्तु-कामा य इष त्रिचार्या त्रिचको<sup>(ए)</sup>।। एवं त्रिचमाणः सुभूते वीधि-सच्चो महासत्वो न निरयेषुपपद्यते न तिर्थ्यम्घोनिषुपपद्यते न प्रेत-विषयेषूपपद्यते बासुरेषु काचेषूपपद्यते ब प्रत्यन्तजनपरेषूपपद्यते ब चण्डासकुखेष्पपद्ते न प्राक्त्विककुखेषूपपद्ते न निवादधीवरौ-रश्चिककुछेवूपपद्यते वाष्यन्येव्वेदंक्पेषु श्रीमकानिवेषु शीनकर्यवेदिषु दा कुखेबूपपद्यते ॥ एवं त्रिश्वसायः सुक्षते बोधियचो मदायलो वान्धो भवति न विधरो भवति न काफो भवति न खुको भवति न खुको भवति व जुणिर्भवति न सङ्गो भवति न सञ्चो भवति न जड़ी

<sup>(</sup>१) च॰ प्रसने प्रस्तते इति बाटो न द्रावते ।

<sup>(</sup>२) चिप्रवर्त्तस्येति च०।

<sup>(</sup>२) सर्व्यस्ताष्ट्रदततायां शिकानो उत्तप्राप्तुकामा य इक शिकायां शिकानो इति ग॰।

भवति न सोसो भवति न सहो भवति न कहो भवति न हीना हो भवति न विकलाङ्गो भवति न विक्रताङ्गो भवति न दुर्व्यको भवति न दुर्व्वर्षी भवति न दुःशंखानो भवति न चीनेन्त्रियो भवति न विकले क्रिया भवति वर्षाकारपरिपूर्णे क्रिया भवति खरसमसी भवति॥ एवं श्रिचमाणः सुभृते बोधियन्तो महायतो न प्राचातिपाती भवति नाइत्तादायी भवति न काममियाचारी भवति न स्वा-वादी भवति न पिष्ठानवामावति न पर्ववामावति न पिमानप्रवापी भवति नाभिष्यासुर्भवति न व्यापन्नचित्तो भवति न मिव्यादृष्टिको भवति न नियाजीवेन जीविकां कल्पयति॥ एवं जिल्लाणः सुभते बोधियामो महायलो न दीर्घायुम्केषु देवेषूपपद्यते न दुःश्रीकपरि-ग्राइको भवति नाभूतधर्मपरिग्राइको भवति न श्वानसमापत्ति-वशेगोपपद्यते (१) ॥ तत् कस्य हेतोः । श्रस्ति हि तस्रोपायकौत्रस्रं (१) चेनोपाधकौत्रखेन<sup>(२)</sup> समन्वागतो बोधिसस्वो मदासत्वो न दीर्घाण्यकेषु देवेवूपपदाते ॥ तत्पुत्रः सुभूते खपाबकौत्रमं बोधिवत्त्वस्त्र महा-यत्वयः कतमस्यवुतेयमेव प्रज्ञापारमिता। तथा वाचोपायकौत्रकी बोनमापद्यते यद्याऽन्येनो<sup>(६)</sup>वायकीग्रखेन समन्वागतो मोधिसस्वी महासली धानानि च समापदाते न च धानवन्नेनोपपदाते॥ एवं विजनाणः सुभूते बोधियाची महासली यसपरिश्राञ्चं निगक्कति

<sup>(</sup>१) न समाधिसमापत्तिवभ्रेगोपपद्यते इति ग॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) उपायकौश्रवमिति छ॰।

<sup>(</sup>३) उपायकी प्रवेनित ग॰ ४०।

<sup>(8)</sup> तथाऽत्रोपायकीग्रच्ये इति ग॰ ४०।

<sup>(</sup>भू) यथाऽनेन इति ख॰।

वैत्रारचपरिश्रद्धं निगच्छति सर्वेषुद्धधर्मपरिश्रद्धं निगच्छति ता-मनुप्राप्तोति ॥

श्रायुशान् सुक्षतिराइ। यदा भगवन् सर्वधर्मा एवं<sup>(१)</sup> प्रकृति-परिशुद्धास्त्रास्त्रतमस्य भगवन् धर्मस्य बोधियस्त्रो महासत्तो बस्परि-श्रुद्धिं निगच्छति वैद्यारसपरिशुद्धिं निगच्छति सर्ममुद्धधर्मपरिशुद्धिं निगच्छति तामनुप्राप्नोति॥

हवसुक्ते भगवाणायुम्नमं सुभूतिमेतद्वोषत्। एवमेतत् सुभूते हवमेतत्॥ तत् कस्य हेतोः। सर्वधर्मा हि सुभूते प्रक्रत्येव परिष्ठद्भाः॥ एवं सुभूते प्रक्रतिपरिष्ठद्भेषु सर्वधर्मेषु बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां ज्ञिषमाणस्य याऽसंसीदनता मनवसीनता दयं सा सुभूते प्रज्ञापारमिता॥ एवं सुभूते बासप्रयम्भना एनान् धर्मान-जानको (१)ऽपस्त्रको धर्माणां धर्मातां न जानिक्त न प्रस्ति। तेवां सत्तानां सत्तवः सुभूते बोधिसत्ता महासत्ता व्यायस्कृते वीर्यमार्यभक्ते वयमेवमजानकान् सत्तान् जानिस्यामो वयमेवमपस्त्रकान् सत्तान् परस्रियस्याम दत्यन ज्ञिष्वायां ज्ञिष्ठन्ते॥ मन ज्ञिष्वायां ज्ञिष्ठन्त्रम् विश्वायां ज्ञिष्ठन्ते॥ मन ज्ञिष्ठायां ज्ञिष्ठन्ते॥ मन ज्ञिष्ठायां ज्ञिष्ठन्ते॥ सर्ववद्वस्थान्यतुप्राप्नुविक्ति सर्ववद्वस्थान्यतुप्राप्नुविक्ति ॥ एवं ज्ञिष्ठमाणाः सुभूते बोधिसत्ता महासताः परस्रतानां परपुद्वसानां चिक्तपरितविस्यन्दितानि यथा-भूतं प्रजानन्तः परस्तिचरित्वत्रतायाः पारङ्गस्क्रितः॥ तद्यथापि नाम सुभूतेऽस्यकास्ते महाप्रयियां प्रस्ति।

<sup>(</sup>१) यव इति का॰ ख॰ म॰।

<sup>(</sup>२) बाजानाना इति ख॰ घ॰ छ॰ घ॰।

प्रदेशा चेऽपगतपाषाणा चच सुवर्षं वा जातक्षं वा रजतं वोत्पचते॥

त्रय खलु पुनर्नेक्रतरकासी महापृथियां पृथिवीप्रदेशा य जवरा उज्जन्नसा विविधत्वणसाण्डकप्टकाधानाः। एवंमेव सुभूते-ऽक्पकासी बोधियत्वा मदामलाः मलनिकाये संविद्यमे येऽस्थां सर्वज्ञताजिनायां जिनने यदुत प्रजापारिमताजिनायां। श्रथ खल् वक्रतरकाको सताः सलनिकाये धंविद्यन्ते ये त्रावकप्रत्येकव्द्य-शिचायां शिचन्ते॥ पुनरपरं सुभूते तद्ययापि नामान्यकासी सताः सलनिकाचे संविद्यन्ते चे चन्नविर्त्तराज्यसंवर्त्तनीयं कर्मा समादाय वर्त्तन्ते । प्रथ खसु वक्ततरकासी सलाः सल्गिकाये संविद्यन्ते चे कोट्टराच्यसंवर्त्तनीयं कर्मा समादाय वर्त्तन्ते । एवसेव सुश्रुते ऋस्य-कास्ते बोधियत्वा महायताः यत्निकाये यंविद्यने य इसं सार्गन माइडा यदुत प्रज्ञापारमितामार्गं ऋनुत्तरां स्रम्यक्सम्बोधिमभि-सस्मोत्सामहे इति। प्रथ खलु वज्ञतरकास्ते मलाः सलिकाचे संविद्यम्ते ये त्रावकप्रत्येकवुद्धमार्गमार्इहाः॥ पुनरपरं सुभृते तद्य-थापि नामास्यकासी सलाः सलनिकाये संविद्यन्ते ये प्रक्रसंवर्त्तनीयं कर्य समादाय वर्त्तनो । श्रय खलु वज्जतरकासी सलाः सलिकाये संविद्यन्ते ये देवलोकसंवर्त्तनीयं कर्भ समादाय वर्त्तन्ते। एवसेव सुभृतेऽस्पकास्ते बोधियत्ता महासलाः सलनिकाये संविद्यन्ते येऽस्यां प्रज्ञापारमितात्रिचायां त्रिचन्ते। त्रय खलु वज्जतरकासी बोधि-मला महामलाः मलनिकाये संविधनो ये श्रावकप्रत्येकबुद्धिश्वचायां त्रिचनो ॥ पुनरपरं सुभूते तद्यथापि नामान्यकास्ते सलाः सलनिकारे

यंतिशमो ये ब्रह्मयंवर्भनीयं कर्ष समादाय वर्भमो । प्रथ खबु वज्ञतरकासी सला: सलनिकाये संविद्यनी ये ब्रह्मपार्षश्चसंवर्त्तनीयं कर्म यमादाय वर्त्तने । एवमेव सुभूते त्याकाले वोधिवत्ता महा-सलाः सलनिकाचे संविद्यन्ते चेऽविनिवर्त्तनीया चनुत्तराचाः सम्वक्-समोधेः। श्रथ सन् वक्तरकास्ते बोधियत्ता महासताः सत्निकाये संविद्यमे ये विवर्त्तमोऽनुत्तरायाः सम्यक्षम्बोधेः ॥ तस्रात्तर्षि सुभूते-उच्यकाची यलाः यलनिकाये यंतिदानी येउतुत्तराचां यम्यक्यम्योधी मम्प्रस्थिताः। तेभ्योऽपि सुभूतेऽस्पेभ्योऽस्पतरकास्ते सला ये तथलाय प्रतिपद्यन्ते । तेभ्योऽपि सुभूतेऽस्पतरकेभ्यसायताय प्रतिपद्य-मानेभ्योऽत्यतमास्रे ये प्रज्ञापार्मितायां योगमापद्यमे । तेभ्यो-ऽपि सुभूतेऽस्पतमेभ्यः प्रज्ञापारमितायां योगमापद्यमानेभ्योऽस्प-तमास्ते बोधियत्ता महायता येऽविनिवर्त्तनीया श्रमुत्तरायाः सम्यक्षम्बोधेः॥ तसात्तर्षि सुभृते बोधिसलेन महासलेन य एते-ऽन्यतमेभ्ये। उत्त्यतमा श्रविनिवर्त्तनीया बोधियत्त्वा महायत्वासेबु गणनां गन्तुकामेन दर्देव प्रज्ञापारमितायां त्रिजितयं योगमापन्तयं ॥ प्रनरपरं सुभृते बोधियन्तस्य महासलस्य एवं प्रज्ञापारमितायां त्रिचमाषयः न विस्तर्यस्मतं चित्तसुत्पदाते न विचिकित्सायस्मतं चित्तमुत्पद्यते नेर्पामात्मर्थमद्दगतं चित्तमुत्पद्यते न दौः प्रीख्यमद्दगतं चित्तमुत्पद्यते न व्यापादसहगतं चित्तमुत्पद्यते न कौसीद्यसहगतं चित्रसुत्पद्यते न विचेपसद्दगतं चित्तसुत्पद्यते न दौष्पुत्रसद्दगतं एवं हि सुभ्रते प्रज्ञापारमितायां त्रिचमाचेन चित्तमुत्पद्यते । बोधियलेन महायलेन यर्काः पारमिताः यहुहीता भवन्ति यर्काः

पारमिता छद्ग्रहीता भवन्ति सम्बाः पारसिता अनुगता भवन्ति वर्षाः पार्मिता श्रमार्गता भवन्ति । तद्यथापि नाम सुभूते सत्का-यर्ष्टी दावष्टिद्ष्ष्टिगतान्यकार्गतानि भवन्ति। एवसेव सुभते प्रज्ञा-पारमिताषां शिचमाषस्य बोधियत्तस्य महायतस्य तसां सर्वाः पार्मिता श्रम्तर्गता भवन्ति । तद्यथापि नाम सुभूते पुरुषस्त्र जीनितेन्त्रिये प्रवर्त्तमाने सर्व्याणीन्त्रियाखनार्गतानि भवन्ति एवमेद सुभते बोधिसत्तसः महासतसः प्रज्ञापार्यमतायां जिल्लमानसः सर्व-कुत्रसा धर्मा प्रमानता भवन्ति। तद्ययापि नाम सुभूते पुरुषस्य श्रीवितेन्त्रिये निर्द्धे सर्व्याषीन्त्रियाणि निर्द्धानि भवन्ति एवमेव सुभते वीधिवन्य महासलस प्रज्ञापार्मितायां प्रिचमाणकाञ्चाने विरद्धे सर्वेऽसुप्रसा धर्मा निर्द्धा भविना सर्वास तद्याः पार-मिता चनार्थताः परिग्रहीता भवन्ति ॥ तसान्तर्हि सुभूते बोधि-मुलेन महायलेन धर्माः पार्मिताः परिग्रहीतुकासेन प्रशापार्सि-तायां विचितवं। प्रजापारिमतायां विचमाणः सुभते बोधियचो महासतः सर्वेशवानामग्रतायां त्रिचते॥ तत् कस्र हेतोः। पुर्श्वाग्रवात् 😃 तत् किं मन्यवे सुभ्रते वावनान्तिवाइस्वमहावाइसे स्रोकधातौ वर्ष-सलाः सलसङ्ग्रहेण सङ्गृद्धमाणाः ऋपि तः ते वहवो भवन्ति॥

सुभृतिराषः। जाम्बूदीपका एव ताबर्भगवन् वष्टाः सत्ता अवन्ति कः पुनर्वादो ये नियाषसमदासादस्ये स्रोकधातौ सत्ताः॥

भगवानाइ। यः सुस्रते एको बोधियन्त्रो महासत्तो यावव्यीवं तिष्ठंसान् सर्वेयलान् चीवरपिष्डपातश्रयनासनम्बानप्रत्ययभैपव्य-परिष्कारैः सर्वेसुखोपधानैश्वोपतिष्ठेत् तत् किं मन्यसे सुभूते श्रपि नु स बोधिसच्तो महासलसातो निदानं वज्जतरं पुष्यं प्रसवति<sup>(६)</sup>॥ ं सुभूतिराह । वज्ज भगवन् वज्ज सुगत ॥

भगवानाइ। त्रतः य सुभृते बोधिसत्तो महासतस्ततो निदानं वक्ततरं पुष्णं प्रस्वति यः इमां प्रशापारमितामन्ततोऽक्टा-सङ्गातमानक (१) मिप भावयेत्॥ तत् कस्य हेतोः। एवं महार्थिका हि सुभृते प्रशापारमिता बोधिमत्तस्य महासत्तस्य स्माधिताः सम्यक्-सनोधेराहारिका॥ तस्मान्तर्षं सुभृते बोधिसत्तेन महासत्तेन त्र त्र त्र सम्यक्षमोधेमभिसन्त्रोद्धकासेन सर्वस्तानामनः ततां गन्तुकासेन सर्वस्तानामनायानां नायेन भित्तिकासेन बुद्धविषयमन्त्रपाप्त-कासेन बुद्धविषयमन्त्रपाप्त-कासेन बुद्धविषयमन्त्रपाप्त-कासेन बुद्धविष्यमन्त्रपाप्त-कासेन बुद्धविष्यमन्त्रपाप्त-सामन्त्र विष्याहस्य-सहासाहस्रे बोकधातौ धर्मासङ्क्यं कर्त्तुकासेन बोधिसत्तेन महा-सत्तेन प्रशापारमितायां प्रिस्ते विष्याह्म-माणस्य बोधिसत्त्रस्य महासत्तस्य नाहं तां समन्तियां समन्तप्रकामि यातेन न विषया स्वाप्ति स्वाप्ति स्वापत्ते स्वापत्ति स्वापत्ति स्वापत्ति स्वापत्ति स्वापत्ति स्वापत्ति स्वापत्ति स्वापत्ति स्वापत्ति स्वापति स्

सुभूतिराष ॥ किं पुनर्भगवन् त्रावकसम्पन्तिरपि तेन बोधि-सन्तेन महासन्तेन त्रिचिता भवति ॥

भगवानाइ। श्रावकसम्पत्तिरिप सुभूते तेन बोधिसत्तेन महा-सत्तेन त्रिचिता भवति। न खनु पुनः सुभूते बोधिसत्त्रो महासतः श्रावकसम्पत्तां खाखामीति जिन्तते श्रावकसम्पत्तिवा से भविष्यतीति।

<sup>(</sup>१) प्रसवेदिति ग॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) बह्टासंदातमात्रकमिति ख॰ च॰।

नैवं भिचते चेऽप्रिते सुभूते त्रावकगणास्तानपि य जानाति<sup>(९)</sup> न प तपावतिष्ठते एवञ्च व्यवचारयति न प प्रतिवद्दति । मयाऽप्येते श्रावकगुणा देशयितयाः प्रकाशयितया इति ज्ञिनते। एवं ज्ञिन-माणः सुऋते बोधियन्त्रो महायतः सदेवमानुवासुरस्य खेाकस्य दिचिषीयतां गच्छति । एवं भिचमाणः सुभूते बोधियत्वो महासतः यर्न्यांसतोऽन्यान् दिचणीयान् श्रावकप्रतिषंयुकान् प्रत्येकबुद्धप्रति-षंयुकांद्याभिभवति । सर्वेज्ञता पास्यामन्त्रीभवति । एवं जिन्नमाणः सुभृते बोधियत्वा महासलो न रिञ्चति प्रज्ञापारमितां चरति प्रज्ञापारमितायामविरहितः प्रज्ञापारमिताविहारेण। एवं चर्न सुभते बोधियाची महासलोऽपरिहाणधर्माऽपरिहाणधर्मेति वेदितवाः धर्वज्ञताचा दूरीकरोति आवकश्चमिं प्रत्येकबुद्धश्वमिञ्च अधसीभ-वह्यनुत्तरायाः सम्यक्सम्बोधेः। सचेत् पुनरखैवं भवति देथं सा प्रज्ञापारमिता इम् वर्षेज्ञतामाइरियातीत्वेवं सञ्जानीते पर्ति प्रज्ञापारमितायां। श्रथ तामपि प्रज्ञापारमितां न सञ्चानीते दर्य सा प्रज्ञापारमिता ऋच वा प्रज्ञापारमिता सर्वेज्ञतामाइरिव्यतीति वा एवमपि सुभूते बोधियत्वो महासत्वो न सञ्चानीते न समनुप-श्वति। स चेदेवञ्चरति बोधिसचो महासलश्चरति प्रज्ञापारमिता-यामिति ॥

्र त्रार्थाष्ट्रसाइविकावां प्रज्ञापारमितावां त्रिचापरिवर्त्ते नाम यवविक्रतितमः॥

<sup>(</sup>१) सञ्चानाति इति ख॰ छ॰ च॰।

## अब मायापमपरिवर्त्तः विद्वंशिततमः।

श्रय यसु अक्षय देवानामिन्द्रस्थेतदश्चत् । परस्रेव तावदयं क्रेडियको मदासतः सर्वयत्नानिभवति कः प्रवर्षादो यदाऽसक्तरां सम्बक्ष्यविभिनिभयनुद्धो भविष्यति । साभास्त्रेषां यत्नानां सुक्रथाः सुन्नीदितश्च ते सत्ना जीवन्ति येषां सर्वञ्चतायां चित्तं क्रामित कः पुनर्बादो येरस्करायां सम्यक्षयनोधौ चित्तसुत्पादितं । स्पृदनीयास्त्रे सत्ना ये सत्त्वारा शतुक्तरां सम्यक्षयनोधिमभिस्भोत्स्वको ।

प्रयापामस्त्रीलं कला तथागतमर्थनं सम्यक्षम्बद्धमध्यकिरत्

प्रवापामस्त्रीलं कला तथागतमर्थनं सम्यक्षम्बद्धमध्यकिरत्

प्रवापामस्त्रीलं कला तथागतमर्थनं सम्यक्षम्बद्धमध्यकिरत्

प्रवापास्त्रीके वित्तसुत्पादितमत् तत्तरं सम्यक्षम्बोधमभिषक्षोत्यामद्वे

प्रभिषम्बुध्य सर्वेषलाम् महता संसाराणवेनो द्यमानाम् समे पारिमे(१)

कीरे प्रतिष्ठापियव्याम द्रति सम्ध्यन्तां तेषामभीपिताः परिवि
निताः परिग्टहीतास्त्रित्तोत्पादाः एतेषामेव बुद्धधर्माणां परिपूरणाय

भवन्तु एतेषामेव सर्वेद्यताप्रतिसंयुक्तामां धर्माणां परिपूरणाय

भवन्तु एतेषामेव सर्वेद्यत्राणां परिपूरणाय भवन्तु । न मे भगवन्नेकित्तितारादो
उप्युत्पद्यते वत्ते बोधिसत्ता महासत्त्रा महाकद्यया समन्त्राता।

विवर्त्तरस्वतृत्तरायाः सम्यक्षममोधिरिति । न मे भगवन्नेकित्तनोत्पान

<sup>(</sup>१) पारे में इति छ॰।

दोऽणुत्पद्यते यसे बोधिसम्बद्यानिकाः पुद्गला अनुसरां सम्यक् सम्बोधिमभिसमोहं सम्बद्धितासातो विवर्त्तरिकिति बहुयसा माण्या प्रविधि जनयिव्याच्यत्तरायां सम्बक्षम्बोधौ दमानि संवारावचराणि दुःखानि सम्बागं सम्बद्धमः॥ तत् कस्य हेतोः। तथा महाकहण्या प्रर्थकामा हितकामा हि ते सदेवमानुषा-सुरस्य स्रोकस्थानुकम्यका य दमेरेवंक्पैसिक्तोत्पादैः समन्यायताः सिमिति वयं तीर्थाः सम्बासारयेम सुन्ना मोण्येम प्राचासतः प्राचायवेम परिनिर्द्धताः परिनिर्वापयेम दत्येतिस्वक्तोत्पादैर्विहरिका। यसीयां भगवन् प्रयम्यानसम्ब्रस्थितानां बोधिसक्तानां महासलानां विक्तोत्पादाननुमोदतेऽविनिवर्त्तनीयानामणविनिवर्त्तनीयधर्यातामनु-भोदते एकजातिप्रतिबद्धानामपि श्रीधिसक्तानां महासलानामेक-जातिप्रतिबद्धधर्यतामनुमोदते किस्त् स भगवन् सुखपुको सः सुन्नदृष्टिता वा वद्धतरं पुद्यं प्रस्वति॥

एवसुको भगवान् अत्रं देवानामिक्स्मेतद्वोचन्। सात् समु पुनः कौत्रिक प्रकोत सुमेरोः पर्व्यतराजस्य प्रकाशेष तस्त्रमानस्य प्रमाणं यसीतं न त्वेव कौत्रिक तस्य कुलपुक्तस्य वा कुलदुहित्वं वोधिसन्तस्य मसामलस्थानुमोदनामस्मतस्य चिक्तोत्पादस्य पुरा-प्रमाणं यसीतं। स्थात् समु पुनः कौत्रिक अन्येत चातुर्वस्यदीपके स्रोकधातौ प्रलागेण तस्त्रमाने प्रमाणं यसीतं न त्व कौत्रिक तस्त्रानुमोदनामस्मतस्य चिक्तोत्पादस्य पुराप्रमाणं यसीतं। स्वात् स्रानुमोदनामस्मतस्य चिक्तोत्पादस्य पुराप्रमाणं यसीतं। स्वात्

<sup>(</sup>१) चूड़िकायां इति ख॰ च॰।

माने प्यायेष प्रमाणं ग्रहीतं न लेव कौ प्रिक तखातुमोदनासहगतक विकारियादक पुष्पप्रमाणं ग्रहीतं। स्थात् सबु पुनः
कौ प्रिक प्रकोत दिसाइसे मध्यमे को कथातौ प्रसायेष तुस्प्रमाने
प्रमाणं ग्रहीतं न लेव कौ प्रिक तस्थातुमोदना यहगतस्य चिक्तोत्पादस्य
पुष्पप्रमाणं ग्रहीतं। स्थात् सबु पुनः कौ प्रिक प्रकोत विसाहस्परहासाइसे स्रोकथातौ तुस्प्रमाने प्रसायेण प्रमाणं ग्रहीतं न लेव
कौ प्रिक तस्य कुसपुत्रस्य वा कुसदु हितुस्था बो धिसस्यस्य महासलस्थानुमोदना सहगतस्य चिक्तोत्पादस्य पुष्पप्रमाणं ग्रहीतं॥

एवसुके कको देवानामिन्द्रो भगवन्तसेतद्वोचत्। माराधि-छितासे भगवन् सला वेदितवा ये बोधिसलानां महासलानां प्रथमित्तौत्पादसुपादाय यावदनुत्तरां सम्बक्षम्नोधिमिभिसमुद्धा-नानेवमप्रमेयमनुमोदनासहगतस्य चित्तोत्पादस्य पुर्श्वमिति न प्रश्वित न जानित न प्रथमित तामनुमोदनां न समन्वाहरित्त । मारपित्रका<sup>(१)</sup> भगवंस्ते सला भविष्यन्ति ये बोधिसलानां महास-मानामिमांश्वित्तोत्पादान् नानुमोदिष्यन्ते। मारभवनेभ्यस्य ते भगवन् सलास्युता भविष्यन्ति य दमांश्वित्तोत्पादांस्त्रेषां बोधिसलानां महा-सलामां नानुमोदिखन्ते॥ तत् कस्य हेतोः। मारभवनविध्वंसनकरा हि तैभगवित्रमे चित्तोत्पादा श्वभिनिर्हता येरमी चित्तोत्पादा श्वनुत्तरायां सम्यक्षमोधौ परिणामिता श्वनुमोदिता वा श्वमी चित्तोत्पादाः॥ श्वनुमोदितवा भगवंसोषां बोधिसलानां महासलानां श्वमी चित्तोत्पादा थैवाधिसल्तैनंहासत्वेरनुत्तरायां सम्यक्समोधौ

1

<sup>(</sup>१) मारपाचिका इति ग॰।

चित्त सुत्यादितं<sup>(१)</sup>। येषां भगवंसायागतोऽपरित्यको धर्मोऽपरि-त्यकः मङ्गोऽपरित्यकसीः कुसपुत्तैः कुसदुद्दित्तभियेमे चित्रोत्पादा श्रानुमोदितव्याः॥

एवसुने भगवान् प्रकं देवानामिन्द्र मेतदवो चत्। एवमेतत् कौ क्रिकेवमेतत्। येषां कौ जिक तथागतोऽपरित्यको धर्मोऽपिर्त्यको सञ्चोऽपरित्यक्तसीः कुलपुष्ठीः कुलद् चिटिभिस्रेमे स्थिनोत्पादा प्रमुक्त मोदितव्याः। यैः कौ प्रिक कुलपुष्ठीः कुलद् चिटिभिस्रेमे चिन्नोन्त्यादा प्रमुक्तेवित्याः। यैः कौ प्रिक कुलपुष्ठीः कुलद् चिटिभिस्रेमे चिन्नोन्त्र्यादा प्रमुमोदिता बोधिमन्त्रयानिकैर्वा प्रत्येक्षमुद्धागतिकैर्वा स्थानकथानिकैर्वा ते जिप्रं तथागतानर्चतः सम्यक्षमुद्धागरागथिन्यन्ति ।

एवसुके अको देवानासिन्द्रो भगवन्तमेतद्वोषत्। एवसेतद्वगवस्वेवसेतत् सुगत । यैः तुसपुत्तैः तुसद्दिष्टिभिस्तेने विन्तोतपादाः
न्रानुमोदिताः बोधिमन्त्रयानिकैर्वा प्रत्येकषुद्धयानिकैर्वा न्रावकयानिकैर्वा ते चिप्रं तथागतानर्दतः सम्यक्षमुद्धानारागिष्यमित न
विरागिष्यिन्ति । एवं तैरनुमोदनासद्दगतिस्त्रिन्तोत्पाद्<sup>(१)</sup> सुप्रसम्मूह्सेः
र्थम यथोपपत्यमे तत्र तत्र सत्त्रताय भवियन्ति गुदक्षताय
भवियन्ति मानिताय भवियन्ति पूजितास भवियन्ति न्राचितास
भवियन्ति मानिताय भवियन्ति पूजितास भवियन्ति न्राचितास
भवियन्ति सप्रवादितास भवियन्ति । न च ते न्रमनन्नापानि
द्वाषि द्रच्यन्ति न च ते न्रमनन्नापानि
वे न्रमनन्नापान् परिभोद्यन्ते स च ते न्रमनन्नापानि

<sup>. (</sup>१) उत्पाद्यितव्यमिति ग॰।

<sup>(</sup>२) चित्रोत्पादै (दिति छ॰ च॰।

स्पृष्टियानि स्पृद्धिनि । न च तेषाजपायेषूपपणिः प्रतिकाञ्चित्यो स्वर्गापपणिकोषां प्रतिकाञ्चित्तया ॥ तत् कस्य हेतोः । तथा दि तैः कुलपुणिः कुलदुष्टिस्भिनां सर्व्यस्यस्यावद्यायप्रमेथापान-सम्बोधानां सलानां कुष्टस्थलायणुमोहितानि ॥ धैरपि भनवंश्वन्द-स्तपाद्य बोधवे बोधियलयानिकानां पुद्रसानां ते चित्तोत्पादा स्वत्रस्ति। स्वर्णि स्वर्त्यस्ति। स्वर्त्यस्ति। स्वर्त्यस्ति। स्वर्त्यस्ति। स्वर्ष्ट्यस्ति। स्वर्त्यस्ति। स्वर्त्यस्ति। स्वर्त्यस्ति। स्वर्त्ति। स्वर्ति। स्वर्ति। स्वर्त्ति। स्वर्त्ति। स्वर्त्ति। स्वर्ति। स्वर्ति। स्वर्ति। स्वर्त्ति। स्वर्ति। स्वर्ति

भगवानाइ। एवमेतत् कौ फ्रिकेवनेतत्। यथा लया वाग्भाविता तथागतस्वेवानुभावेन । येन कौ प्रिक कुष्णुचेष वा कुष्णदृष्टिचा वा बोध्यित्वयानिकानां पुद्रखानां ते चित्तोत्पादा अनुमोदिता अतेन कौ प्रिक पर्थायेन तेन कुष्णुचेष वा कुष्णदृष्टिचा वा बोधियत्त्वयानिकानां पुद्रखानां तांश्चित्तोत्पादाननुमोक्षाप्रमेयाषां सलानामसङ्ख्येयानां सलानां कुष्णस्मूलान्यनुमोदितानि भवन्यवरोन् पितानि अभिनिर्द्रतानि<sup>(१)</sup> च भवन्ति॥

सुभृतिराह । कथञ्च भगवन् माधोपमं चिन्नं त्रनुत्तरां सम्यक्-सम्बोधिमभिसम्बुध्यते ॥

एवसुके अगवानायुग्नमां सुश्वतिमेतदवोषत् । तत् किं मन्यदे सुश्वते समनुपक्षिय वं मायोपमं चित्तं ॥

सुस्रुतिराष्ट्र । नो ही इं भगवन् ।

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभृते समनुपश्चसि लं मायां ॥

N

<sup>(</sup>१) श्रमिनिद्धितानि इति भः।

न्नाह । नों हीदं भगवन् । नाहं भगवन् सायोपमं चित्तं नापि मायां यमनुपन्नामि ॥

समवानाइ। तत् किं सम्यवे सुद्धते यस सायां नापि सायोपसं चिनं यसतुपद्यपि तत् किं लसन्यन साथाया सायोपसादा चिन्तानं धर्मे यसतुपद्मपि यो धर्मोऽतुन्तरां सम्यक्षमोधिसभि-सम्बुध्यते॥

श्राह । नो ही इं भगवन् । नाहं भगवन्न न्या माथाया माथोपमाहा विकाल धर्में समतुपयामि को धर्मे। उत्तरां सन्यक्षणोधिमिभद्य मुखते । योऽहं भगवन्य माथाया मायोपमाहा विकाल धर्मेमस् मनुष्यत् (१) कतमं धर्म मुपहे द्वामि श्रामीति वा नासीति वा । यञ्चा व्यानविक धर्में। न योऽपि भर्में। उद्यानविक धर्में। न योऽपि भर्में। उद्यानविक धर्में। न हि भगवन्न संविद्यमानो धर्में। उत्तरमं सन्यक्षणोधिमिभयनुध्यते ॥ तसाल हि भगवन् श्राप्यत्विका प्रशापारमिता । यस धर्में। उद्यानविका नासी धर्में। भगवन् श्राप्यत्विका महासलो । तसाल हि भगवन् श्राप्यत्विका महासलो । वस्य धर्में। उद्यानविका नासी धर्में। भगवन् सें। स्थानविका महासलो । श्राप्यत्विका । श्राप्यत्विका भगवन् सम्यक्षणो । श्राप्यत्विका विका । स्थाप्यत्विका विका । स्थाप्यत्विका विका । स्थाप्यत्विका विका । स्थाप्यत्विका । स्थाप्यत्विका विका । स्थाप्यत्विका । स्याप्यत्विका । स्थाप्यत्विका । स्थाप्यत्विक

<sup>(</sup>१) समनुपम्मतिति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>२) खलनाविविक्त इति ख॰ च॰।

श्रतसराऽपि सम्यक्षमोधिरत्यसवितिका तदा कथं भगवन् विति-केन विविक्रमभियम्बद्धं भवति ॥

एवसुके भगवागायुख्यमां सुरुतिनेतद्वो तत्। साधु साधु सुरुते।

इवनेतत् सुरुते एवनेततः। ऋत्यम्विविका सुरुते प्रशापारमिताऽत्यम्विविकतानुम्तरा सम्बक्षम्नोधिः। धतः एव सुरुतेऽत्यमविविकतः प्रशापारमिताऽत एवात्यम्विविकाऽगुम्तरा सम्बक्षम्नोधिरभिसम्बुध्यते। सचेत् सुरुते बोधिसम्नो मद्दासतः प्रशापारमितामत्यम्विविकामिति सञ्चानीते न सा प्रशापारमिता द्यात्॥ एवं
खबु सुरुते बोधिसम्नो मद्दासतः प्रशापारमितामागम्यानुम्तरां
सम्बक्षम्बोधिमभिसम्बुध्यते गापि सुरुते प्रशापारमितामागम्यामुम्तरां सम्बक्षम्बोधिमभिसम्बुध्यते। न च विवेकेन विवेकमभिसम्बुध्यते।
धतेऽभिसम्बुध्यते च बोधिसन्त्रो मद्दासत्वोऽनुम्तरां सम्बक्षम्बोधिः
म स्वापारमितामगागम्याभिसम्बुध्यते॥

स्मृतिराष्ट्र। यद्याऽष्टं भगवन् भगवतो भाषितस्यार्थमाजा-नामि तथा गमीरे भगवन्तर्थे चरति बोधियन्त्रो मद्रायतः॥

भगवानाइ। एवसेतत् सुभृते एवसेतत्। गभीरेऽर्थे सुभूते चरति वोधियन्त्रो महासवः। दुष्करकारकः सुभृते बोधियन्त्रो महासवो यो गभीरेऽर्थे चरति तदायं न साचात्करोति यदुत आवक्रभूमौ वा प्रत्येकमुद्धभूमौ वा॥

सुभूतिराइ। यथाऽइं भगवन् भगवतो भावितस्वार्थमाजानामि तथा न कश्चिद्<sup>(१)</sup> दुष्करकारको बोधिसत्त्वो महासतः॥ तत् कस्य

<sup>(</sup>१) कचिदिति ख॰ च॰, कचिदिति ग॰ छ॰।

इतो:। तथा हि भगवन् स एव धर्षी नीपसभाते य: साचात्-कुर्यात् सोऽपि धर्मी नोपलभ्यते यः साचात्त्रियते सोऽपि धर्मी नोपसभ्यते येन याचात्त्रियेत॥ स चेद्भगवन्नेवं भाष्यमाणे बोधियस्वो महासलो न संसीद्ति नावसीयते न संसीयते न विष्टहीभवति नोच्चस्ति न सन्तस्यति न सन्तासमापद्यते चरति प्रज्ञापारमितायां। य चेवरामौति<sup>(९)</sup> न समनुपर्श्वात चरति प्रज्ञापारमितायां । श्रासमा मेऽनुत्तरा सम्यक्यम्बोधिरिति य चेरेवमपि न समनुपन्नति चरति प्रज्ञापारमितायां । दूरीकता मे श्रावकश्वमिः प्रत्येकबुद्धश्वमिवैति सचेदखेवमपि न भवति चर्ति प्रज्ञापारमितायां । तद्यथापि नाम भगवनाकाश्रस नैवसावति कस्मचिद्दसायनः कस्मचिदा दूर इति॥ तत् कस्य हेतोः। श्रविकस्पलाङ्गगवन्नाकाश्रस्य॥ एवमेव भगवन् प्रजापारमिताबाञ्चरतो बोधियत्तव महायत्वस्य नैवस्थवति त्रनु-त्तरा<sup>(१)</sup> सम्यक्षम्बोधिर्ममासमा त्रावकश्वमिः प्रत्येकबुद्धभूमिस मम दूर इति॥ तत् कस्य हेतोः। निर्विकस्पलाङ्गगवन् प्रज्ञापार्-तद्यथापि नाम भगवन् मायापुर्वस्य नैवं भवति मायाकारो ममासबो यः पुनरन्यो जनकायः समिपतितः स मम दूर इति ॥ तत् कस्य हेतोः । श्रविकस्पलाद्मगवन् मायापुरुषस्य ॥ एवमेव भगवन् प्रज्ञापारमिताचाञ्चरतो बोधियत्तवः महासलख नैवस्थवति श्रनुत्तरा<sup>(१)</sup> सम्यक्षम्बोधिर्ममासन्ना श्रावकश्रुमिः प्रत्येक-बुद्धस्रमिस मम दूर रति॥ तत् कस्य हेतोः। श्रविकस्पलाद्मगवन्

<sup>(</sup>१) स चेचरं चरामीति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>२) खद्दमनुत्तरा इति म॰।

प्रवापार्जिताचा:॥ तद्यवापि नाम भगवन् प्रतिभाषद्य नैवं भवति चेनारम्योन प्रतिभाष खत्पद्यते तमानाश्रमे<sup>(१)</sup> ये तु सशु पुणरूप गोपगङ्गमा श्रादर्शे वा उदकपात्रे वा ते अस दूर इति॥ तत् करा हेतो:। प्रविकस्पलाङ्गगवन् प्रतिभाषस्य ।। एवमेव अनवन् प्रज्ञापारमिताबाञ्चरतो बोधियत्त्वस्य महासम्बद्ध नैवं भवति अनु-नरा सम्यक्षम्बोधिर्ममासत्रा त्रावकभूमिः प्रत्वेकष्ट्रभूमिय मन पूर इति ॥ तत् कस्य हेतोः । श्रविकस्पलाङ्गणवम् प्रशापार-मितायाः ॥ तद्यवापि नाम भगवंसचागतद्य कञ्चित् प्रियो वाऽप्रियो या न संविद्यते॥ तत् कछ हेतोः। धर्मकं व्यविकस्य-प्रडीषलात्त्रयागतस्य ॥ एवमेव भगवम् प्रश्वापारमितायां उरती बोधिवलख महाधलख न कञ्चित् प्रियो वाऽप्रिको वा वैविधते ॥ तत् कस्य हेतोः। श्रविकस्पलाङ्गमवम् प्रश्चापारमितासाः ॥ समीव हि अनवन् सर्वेकस्पविकस्पप्रहीणस्त्रधागतस्त्रेव भगवन् प्रज्ञाषा-र्मिताऽपि मर्चकस्पविकस्पप्रशीणा । तद्यवापि नाम भनवंसाधा-गतेमार्चता सम्यक्षम्बद्भन यो निर्धितको निर्धितो न तस्वैवं भवति त्रावकम्बन्धः प्रत्येकवृद्धभूमिश्च मम दूरेऽनुक्तरा वम्यक्वन्योधि-र्ममायञ्जिति ॥ तत् कस्य देतोः । त्रविकस्पलाङ्गमविविर्मितस्य ॥ एवमेव भगवन बोधिसन्बद्ध महासत्बद्ध प्रज्ञापार्भिताद्यरते। नैवं अपनि त्रावकम्रजिः प्रत्येकबुद्धभूषिय मम पूरेऽनुत्तरा सम्यक्षमेषि-र्ममायकेति ॥ तत् कञ्च हेतोः । त्रविकत्यत्वादेव भगवन् प्रज्ञापार-

<sup>(</sup>१) खासबः इति घ॰।

मितायाः ॥ तद्यथापि नाम भगवन् स निर्धितको यस इत्यस्य इत्यस्य इत्यस्य करोति स च निर्धितकोऽविक्यः॥ तत् कस्य हेतोः । श्रविकस्यत्यादेव निर्धितस्य ॥ एवमेव भगवन् बोधिसत्त्रो महास्रतो यस्य कृत्यस्य कृतस इमा प्रश्चापारमितां भावयति तच कृत्यं करोति सा च प्रश्चापारमिताऽविकस्या ॥ तत् कस्य हेतोः । श्रविकस्यत्यादेव भगवन् प्रश्चापारमितायाः ॥ तद्यस्रापि नाम भगवन् दच्चेण पस्त्रगास्त्रेन सगवन् प्रश्चापारमितायाः ॥ तद्यस्रापि नाम भगवन् दच्चेण पस्त्रगास्त्रेन सगवन् प्रश्चापारमितायाः ॥ तद्यस्रमार्थाः चत्रसम्य स्त्री वा प्रश्चापारमिता स्त्र कस्य हेतोः । श्रविकस्यत्यादेव भगवन् दारसङ्गातस्य ॥ एवमेव भगवन् बोधिसत्त्रो सहास्रत्रोति सम् सहास्रत्रातस्य ॥ एवमेव भगवन् बोधिसत्त्रो सहास्रत्रोति सम्य स्त्रापारमितां भावयति तच्य कृत्यं करोति सा च प्रशापारमिता श्रविकस्या॥ तत् कस्य हेतोः । श्रविकस्यावादेव भगवन्यस्याः प्रशापारमिता श्रविकस्या॥ तत् कस्य हेतोः । श्रविकस्यवादेव भगवन्यस्याः प्रशापारमिताया इति ॥

त्रार्थाष्ट्रसार्श्वकायां प्रज्ञापार्शितायां मायोपमपरिवर्त्ती नाम विश्वंत्रतितमः॥

## श्रव सार्परिवर्त्ती नाम सप्तविंशतितमः।



श्रय खब्बायुग्नान् सारियुन्न श्रायुग्नम्तं सुरुतिमेतद्वीचत्। सारे वतायमायुग्नन् सुरुते बोधियन्त्रे महासलश्चरति यः प्रज्ञा-पारमितायां चरति ॥

एवसुक्ते त्रायुक्षान् सुरुतिरायुक्षन्तं सारिपुत्रसेतद्वीचत्। सारे वतायमायुक्षन् सारिपुत्र बोधिसत्ते मद्दासलश्चरित यः प्रज्ञापार-मितायां चरित ॥

श्रय खलु सम्बद्धलानां कामावचराणां देवपुत्रसद्दसाणामेतद-भवत्। नमस्कर्त्तव्यासे सना वैरतुत्तरायां सम्यक्षमनोधौ चित्तान्यु-त्पादितान्यभिनिर्द्धतानि ये चेह मभीरायां प्रश्चापारमितायां चरन्ति तथा चरन्तो भूतकोटिं न साचात्कुर्वन्ति यदुत श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा॥ श्रनेनापि पर्यायेण दुष्करकारका बोधिसन्ता महासला वेदितव्या ये धर्माणां धर्मातायां चरन्ति न च तां धर्मातां साचात्कुर्वन्ति॥

त्रय खम्बायुमान् सुश्वतिस्तेषां सम्बद्धसानां कामावचराणां देवपुत्रमस्स्राणाश्चेतसैव चेतःपरिवितर्कमाञ्चाय तानि सम्बद्धसानि कामावचराणां देवपुत्राणां सरसाष्ट्रामन्त्रयते सा। नेदं देवपुत्रास्तेषां बोधिसन्तानां महासलानां दुष्करं यन्ते तां श्वतकाटिं न साचात्कुर्वन्ति॥ इदन्तु देवपुत्रास्तेषां बोधिसन्तानां महासलानां दुष्करश्चेव परम- दुष्करश्चेव यदप्रमेयानसङ्ख्यानप्रमाणान् सलान् परिनिर्व्वापिय-थ्याम इति यन्नार्च यन्नद्यन्ते। ते च सत्ता त्रात्यन्ततया न संविद्यन्ते श्रमंदिद्यमाना नोपसभ्यन्ते सत्त्वविदिन्नत्वात् एवं वैनियका<sup>(१)</sup> श्राय-मातवा न वंविद्यन्ते। एवञ्च बौधियन्ता महायला त्रनुत्तरां सम्यक्-यम्बोधिमभियम्बोङ्कं सम्प्रस्थिताः सत्नान् विनेयाम इति॥ त्राकार्त्र य देवपुत्रा विनेतयं मन्येत यः सत्वान् विनेतय्यान् मन्येत ॥ तत् कस्य हेतोः । श्राकात्रविविकतया हि देवपुत्राः सत्त्वविविकता वेदि-तया॥ श्रनेन देवपुत्राः पर्यायेण दुष्करकारका बोधिसत्ता महा-यता येऽपंविद्यमानामानुपसभ्यमानानां पतानां स्तरः सन्नाहं समझनो । त्राकाभेन स देवपुत्राः साङ्के वेदितर्थ<sup>(१)</sup> मन्येत सः यवानां कृतमः सम्राष्टं समृद्ध्यं<sup>(२)</sup> मन्येत । श्रयञ्च सम्राष्ट्रो बोधि-यस्तेन महामलेन सलानां कृतसः स**ल्युः**(४) सर्व्यात्यन्तत्यां सत्तातु-पस्थिदका तथागतेगाईता शस्यक्षम्बद्धेन । सा च सत्तविविक्रतयेव वेदितया वैनयिकविवकतया<sup>(५)</sup> च मचविविकता वेदितया। सचेद-चैवं भाष्यमाणे बोधियस्वो महासत्वो न संबीदित वेदितव्यमेतहेव-पुत्राख्ररत्ययं बोधियन्त्रो महायतः प्रज्ञापारमितायां॥ तत् कस्य हेतो:। सम्बविकितया हि इपविकिता वेदितव्या। एवं सम्ब-

<sup>(</sup>१) वैनेकाः सला इति ग॰ वेनेयिया इति प॰।

<sup>(</sup>२) विनेतच्यमिति ग०।

<sup>(</sup>३) सब्रद्धमिति घ॰ च॰।

<sup>(8)</sup> सन्नाइसन्नदः इति ख॰ सन्नाइः सन्नदः इति ग॰ सन्नाइं सन्नदः इति च॰।

<sup>(</sup>भू) वैनैकविविक्षतया इति म॰।

विकासका वेदमायंत्रागंद्धारविकाता वेदिसका कविविकासका विकासविकाता वेदिसका। एवं यावसान्वविकासका सर्वधर्षाः विकासा वेदिसका। एवं देवपुत्ताः सर्वधर्षाविकासा द्रष्टकाः एवं देवपुत्ताः सर्वधर्षविविकासकां भाष्यमावायां वोधियको सदा-वादो न संसीदित। यसो न संबीदित सरावारी प्रकाशास्त्रसायां ॥ त्रय कक्षु भनवाम् जानकोशायुक्तमां सुभूतिकोसद्योदम् । किं

त्रय बजु भनवाग् जागजवायुक्तमा सुम्रात्यतद्वाचत् । कि सार्चं सुभूते दोधियाची मद्दायत एवं सर्वधर्मविकिताचां भाषा-माद्माचां न संसीदति॥

स्थातिराह। विविक्त लाइभगवन् न संनीइति। श्रानेन भनकन् स्थारक्षेत्र बोधियको महासतः सर्वधर्याविविक्तताकां भाष्यसाकामां न संसीइति। नापि भगवन् कश्चिद्धर्यः संबीइति॥ तत् कष्ठ हेतोः। न हि भगवन् कश्चिद्धर्यः उपसम्बते यः संसीदेत् सोऽपि स्रवत्त्र धर्यो गोपसम्बते येन धर्योष यो धर्मः संबीदेत्॥

अगवाबाद । एवमेसत् सुम्रते एवमेसत् । त्रिप तु सासु पुनः सुम्रते विदेवं भाव्यमाणे देखमाने विद्यामाने एवसुप्रिक्षमाने बोधियको महासनो न वंबीदति न विवीदति न विवादमापद्यते नाक्सीयते न संबीयते न विष्टीकरोति मानसं न अञ्चष्टवीकरोति नोक्सस्ति न सन्त्रस्ति न सन्त्रासमापद्यते चरति प्रज्ञापारमितायां॥

सुश्रुतिराइ । एवमेतद्भगवन्नेवमेतत् सुगत । स चेद्भगवन् बोधि-सन्त्यो महासत्त एवश्चरति चरति प्रज्ञापार्धितायां । एवश्चरकं कोधियमं महासतं चेन्द्रका देवाः सब्रह्मकाः सप्रजापतिकाः सेजानाः सर्विनरनारीगणा प्रारात् प्राञ्चलीश्चता नमस्यक्ति॥

भगवानाए। म भेवसं सुभृते एवस्मानं वीधियन्तं मदायलं चेष्ट्रका देवाः सब्रह्मकाः समजापतिकाः चेत्राणाः सर्विनरमारी-गका श्रारात् प्राञ्जलीभृता नमस्त्रीना घेऽपि ते सुभूते ब्रह्मका-थिका देवा ब्रह्मपुरोहिता ब्रह्मपार्षद्या महाब्रह्माषः<sup>(१)</sup> परीत्राभा<sup>(२)</sup> श्रमाणामा श्रामाखराः परीत्रश्रमा श्रमगण्यमाः श्रमकत्वा त्रमभकाः पुराप्रस्वा रहत्काला श्रमङ्गिसवा ऋरहा श्रतपाः सुदृशाः सुदर्शना श्रकनिष्ठाञ्च देवाः तेऽपि सुभूते तं बोधियलं महासम्बं प्रज्ञापार्रामतायां एवं चर्नां नमखिना। येऽपि ते सुभूते-ऽप्रमेधेव्यधक्कोयेषु खेकियातुषु तथागता ऋर्डमः धम्यक्यम्बुद्धा एतर्षि तिष्ठांना प्रियन्ते यापयांना तेऽपि बुद्धाः भगवनाः प्रशापार्शनः ताथामेवं परमां बोधियसं महाशतं बुद्ध पत्त्वा प्रक्रामा । ते व सुभूते वेश्विमलं महामलं प्रश्लापारमितावाश्चरनामनुग्रक्रिक समन्वाहरिक ॥ ये च खु पुनः सुभूते बोधिवना सहस्रताः प्रज्ञापारमितावास्वरनास्त्रसागतैरईक्किः सम्यक्षम्बुद्धैरतुरुद्धाने सन-न्याहियमो ते ते सुभूते बोधियन्या महायमा श्रविनिवर्त्तनीया प्रमुत्तराथाः सम्यक्षम्बोधेधार्यितयाः। म च तेवामन्तराधा अस्पस्थनते मारतो वाऽन्यतो वा॥ तत् कस्य हेतोः। चे सुमृते विशाइसमहाशाहसे सोकधाती सलास्ते पर्वे मारा: पापीयांधी भवेषु:। एकैक्स मारः पापीयांशावतीरेव मारवेना श्रमि-

<sup>(</sup>१) मञ्जाद्यकः इति ग०।

<sup>(</sup>२) परीवाभा इति च०।

निर्मिनीते। तेऽपि सुभूते माराः पापीबांधसम्ब बुद्धसम्बाह्मस बोधिवलय महायतस प्रश्नापार्मिताया ब्रुतो न प्रतिबसा प्रन-रायं कर्त्तुमतुत्तराचाः यम्बक्यमोधेः ॥ तिष्ठम् खब् पुनः सुश्वते विसाइसमहासाइसे स्रोकधातौ सर्ववता माराः पापीयांसो यावकाः सुभूते मङ्गानदीवासुकोपमेषु विधाषसमदाधादसेषु स्रोकधातुषु सलाक्षेऽपि सर्वे मारा: पापीयांसो भवेयुः एकैक्स मारः पापीयां-क्वावतीरेव मारचेना चभिनिर्मिमीते । तेऽपि सुभूते माराः पापी-यांबस्य बुद्धसम्बाइतस्य बोधियत्तस्य महासत्रस्य प्रज्ञापार-मितायां परतो न प्रतिवसा भनारायं कर्त्तुमनुत्तरायाः सम्यक् यम्बोधेः ॥ दाश्यां सुक्षते धर्माश्यां समन्यानतो बोधिसन्त्रो महा-बलकासिन् समये दुईर्षे। भवति मारैः पापीयोभिर्मारकायिकाभिर्मा देवताभिः॥ कतमाभां दाभां चदुत धर्वधवाद्यासापरित्यका भवन्ति सर्वधर्माञ्चानेन ग्रुत्यतातो व्यवसोकिता भवन्ति। श्राभ्यां सुधते दाश्यां धर्याश्यां यमचागतो बोधियचे। महामलो द्रईपी भवति मारै: पापीयोभिर्मारकायिकाभिर्मा देवताभि:॥ चपराभां सुभूते दाश्यां धर्माश्यां यमन्यागतो बोधियत्वो महासलो दुईवी भवति मारैः पापीयोभिर्मारकायिकाभिर्वा देवताभिः। कतमाभां दाभ्यां तद्त यथावादी तथाकारी च भवति बुद्धेय भगवद्भिः समनाष्ट्रियते। त्राभ्यां सुभूते दाभ्यां समन्यागतो बोधिसस्तो महासली दुई वें। भवति मारीः पापीयोभिर्मारकायिकाभिर्मा देवताभिः। एवश्वरतः सुभूते बोधिमलयः महासलयः देवा त्राणुप-सङ्गुमितयं मंखन्ते। उपसङ्ग्य च परिप्रष्टयं मंखन्ते परिप्रश्नीकर्त्तयं

मंसनो पर्युपास्तियं मंसनो उत्पादशास वर्द्धविसनि विप्रं तं कुकपुत्रावृत्तरा सम्यक्षमोधिमभिषकोत्स्ववे तस्मात्तर्दि कुकपुत्राने-नैव विद्यारेख विद्युर यद्त प्रज्ञापार्यमताविद्यारेख॥ तत् कस्त हेतोः। एतेनैव हि लं कुसपुत्र विदारेण विद्यसगायानां सलानां नायो भविक्यसि श्रवाणामां सलानां वाता भविक्यसि श्रवरणानां सलानां प्ररणं भविद्यसि श्रसयनानां सलानां स्वयनं भविद्यसि अपरायवामां मलामां परायणं भविष्यि श्रदीपानां सवानां दीपो भविष्यिम प्रत्यानां मलानामाखोको भविष्यमि प्रपरिणाचकानां बलागां परिचायको अविद्यसि श्रगतिकानां सत्नानां गतिर्भविद्यसि मार्मप्रषष्टानां सलानामप्रतिसरणानां मार्गप्रकेता प्रतिसर्णं भित-यमि। एवन्ते देवपुत्रासास बोधिमत्त्रस्य महामतस्योत्माइं वर्द्धि-व्यक्ति ॥ तत् कस्य हेतो:। एतेन हि सुभूते प्रज्ञापारमिताविद्या-रेण विचरतो बोधिसत्तस्य महासमस्य ये तेऽप्रमेयेव्यसङ्ख्येषु खोक-धातुषु बुद्धा भगवनासिष्ठनित प्रियम्ते यापयन्ति तेऽपि भिषु-यक्वपरिष्टता बोधिमस्वगणपुरस्त्रताः प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो विद्र-रतम्बस्य बोधियत्वस्य महायतस्य (१) एभिरेवंइपैर्गुणैः यमन्वागतस्य यदुत प्रज्ञापार्रामताविष्ठरक्षगुक्षेर्बुद्धा भगवन्तो नाम च मोचञ्च बमाच वर्षेष इपञ्च परिकीर्त्तयमानइता धर्मान्देशयन्ति उदानं चोदानयन्ति तस्य बोधिशनस्य मदासलस्य। तद्यशापि नाम स्थते । इसेतर्ह रवनेतोर्वे धियलस महासलस विखिनो बोधि-

<sup>(</sup>१) ख॰ ङ॰ च॰ प्रस्तकेषु, विश्वरतस्तस्य गोधिसत्तस्य मशासन्तस्थिति पाठौ न विश्वते।

नलका महासलका नाम च गोषञ्च बसञ्च वर्षत इपञ्च परि-कीर्त्त्रायमानइपो धर्मन्देत्रयाम्यदानं चोदानयामि अपरेवाञ्च बोधि-सलानां महासलानां च एतर्हि अचोभ्यस्य तथागतस्यार्हतः सम्यक्-सन्द्रस्थान्तिके ब्रह्मचर्थं चरन्ति । एवमेव सुभूते तेऽपि बुद्धा भगवन्तो च एतर्हीइ सम बुद्धचेत्रे बोधिसत्ता महासला ब्रह्मचर्थ-सरित्ता अनेन च प्रज्ञापारिमताविहारेण विहरन्ति तेषाञ्च बोधि-सलानां महासलानां नाम च गोषञ्च बसञ्च वर्षञ्च इपञ्च परि-कीर्त्त्रयमानइपा धर्मन्देत्रयन्ति उदानञ्चोदानयन्ति ॥

सुश्रतिराह। किं सर्वेषामेव भगवन् बोधिसत्तानां महासत्तानां नाम च गोचच बत्तच्च वर्षञ्च रूपञ्च परिकीर्त्तयमानरूपासे बुद्धा भगवनोा धर्मन्देशयन्ति उदानं चौदानयन्ति ॥

भगवानाइ। नो हीदं सुभृते। न सुभृते सर्वेषां बोधिस-त्वानां महासत्वानां नाम च गोनञ्च बल्च वर्षञ्च रूपञ्च परिकी-र्त्त्वयमानरूपासे बुद्धा भगवन्तो धर्मन्देशयिन उदानं पोदानयिन। किं तर्षि सुभृते ये तेऽविनिवर्त्तनीया बोधियन्ता महासत्वाः सर्व्यस्त्रविगतासेषां ते बुद्धा भगवन्तो नाम च गोनञ्च बल्च वर्षञ्च रूपञ्च परिकीर्त्तयमानरूपा धर्मन्देशयिन उदानं चोदानयिना॥

सुभूतिराइ। सन्ति भगवन्नविनिवर्त्तनीयान् बोधिसत्तान् महा-सत्वान् स्थापयिता ततोऽन्ये बोधिसत्ता महासता येवान्ते बुद्धाः भगवन्तो नाम च गोचञ्च बत्तञ्च वर्षञ्च रूपञ्च परिक्रीर्नयमानरूपाः धर्मन्देशयन्ति उदानं चोदानयन्ति॥

भगवानाइ। यन्ति सुभूते प्रतिपचयक्तिनो बोधियत्त्रयानिकाः

पुद्गला त्रविनिवर्त्तनीयान् बोधियत्वान् महासत्वान् स्थापियता येवानो बुद्धा भगवन्तो नाम च गोचच बलञ्च वर्षञ्च रूपञ्च परिकी-र्त्तयमानद्भवा धर्मन्देगयन्ति उदानं घोदानयन्ति । ते पुनः कतमे य एतर्ज्ञचोभ्यस तथागतसाईतः सम्यक्षम्बद्धस बोधिसन्वर्या-मनुशिचमाण्ड्या बोधिमचचारिकां चरन्ति त्रनुशिचमाण्ड्या विश्रानित इमे ते सुभूते बोधिसत्तयानिकाः पुर्गला श्रविनिवर्श्तनी-यान् बोधियत्वान् महासत्वान् स्वापियत्वा येवान्ते बुद्धाः भगवन्तो नाम च गोचश्च बस्तश्च वर्षश्च रूपश्च परिकीर्त्तयमानरूपा धर्म-न्देशयन्ति खदानं चोदानयन्ति । येऽपि ते सुभूते रह्ननेतोर्बेाधिस-लस्य महासलस्य बोधिमत्त्रचर्यामनुशिचमाणक्षा बोधिमत्त्रचर्याञ्च-रिना श्रनुशिचमाणा विदर्गना इमेऽपि ते सुभूते बोधिसचा महासला श्रविनिवर्त्तनीयान् बोधिसत्त्वान् महासलान् खापियला येवान्ते बद्धा भगवन्तो नाम च गोत्रश्च बलश्च वर्षश्च ६५व परिकीर्स्त्रयमानक्ष्पा धर्मन्द्रेशयन्ति उदानं चोदानयन्ति ॥ पुनरपरं सुभृते ये बोधियेत्वा सद्दासलाः प्रज्ञापार्मितायाञ्चरनाः सर्व्धर्मा श्रनुत्पत्तिका द्रत्यधिमुञ्चन्ति न च तावदनुत्पत्तिकधर्मनान्तिप्रति-स्था भवित सर्वधर्माः(१) ग्राना दत्यधिसुद्धनि न च सर्वधर्मेष्य-विनिवर्त्तनीयविद्यापाप्ति<sup>(१)</sup> मवकान्ता भवन्ति । त्रनेनापि सुभूते विदारेण विदरतां तेषां बोधिसलानां मदासलानां ते बुद्धा भग-वन्तो नाम च गोचञ्च बलञ्च वर्षञ्च रूपञ्च परिकीर्त्त्रयमानरूपा

<sup>(</sup>१) सर्वधमां इति छ॰।

<sup>(</sup>२) खिविनवर्त्तनीयधर्म्भविश्वताप्राप्तिं इति ग॰।

भर्भन्देत्रयन्ति उदानं चोदानयन्ति। येषां समु पुनः सुश्चते बोधियत्वानां महासलानां ते बुद्धा भगवन्तो नाम च मोचश्च वस्त वर्षम् रूपम् परिकोर्त्तयमानरूपा धर्मे देशयनि खदानं चोदानयन्ति प्रदीषा तेषां त्रावकस्त्राः प्रत्येकबुद्वस्रभिय बुद्ध-भूमिरेव तेषां प्रतिकाञ्जितया तेऽपि याकरियनोऽनुत्तरायां सम्यक्-बम्बोधी ॥ तत् कस्य हेतोः। येषां हि सुभृते बोधियत्वानां महा-सवानां एवं प्रज्ञापारमितायां चरतां ते बुद्धा भगवन्ता नाम च गोचञ्च बख्य वर्षञ्च ६पञ्च परिकीर्त्तयमान्द्रपा धर्कन्देश्रयन्ति खदानं चोदानयन्ति तेऽप्यविनिवर्त्तनीयतायां स्वास्यन्ति॥ पुनरपरं सुभूते चे बोधिसचा महासवा इमां गभीरां प्रश्चापारमितां भाषमाणां श्रुलाऽधिमोच्छानि (१) न धन्तायियनि न काङ्मियनि न विचिकित्सियन्ति एवमेतद्यया तथागतेनाईता सम्यक्सम्द्रेन भाषितमित्यधिमुच विसारेण श्रोयन्ति एवञ्च चित्तमुत्पाद्यियन्ति दमां वयं प्रज्ञापारमिता(?) मचोभ्यस्य तथागतस्यार्धतः सम्यक्षस्द्र-खान्तिकादिखरेण प्रणुयामेति तेषाच बोधिमत्त्वयानिकानां पुद्ग-बानां ये चास्य बुद्धचेत्रे ब्रह्मचर्यं चरन्ति तेषाञ्चान्तिकादिमामेव प्रश्नापारमितां अलाऽधिमोच्चिनि (१) तेऽप्येनां प्रश्नापारमितामधि-सुच्यमाना यथा तथागतेन भाषिता तथा चाधिमोद्ध्यन्ते(8)

<sup>(</sup>१) अधिमोत्त्रयन्ति इति ग०।

<sup>(</sup>२) गम्भीरां प्रज्ञापारमितामिति च॰।

<sup>(</sup>३) खिधमोच्चिन्त इति ग॰।

<sup>(8)</sup> षधिमोच्चनो इति ग॰।

तथा चाधिमुख्यमाना प्रविनिवर्त्तमीयतायां खाखाना। एवं सुभूते बद्धकरं प्रश्चापार्रामतायाः श्रवणमपि वदामि कः पुनर्वादो य एनामधिमोद्ध्यन्ति<sup>(१)</sup> प्रधिमुख्य तथ्यवाय खाखाना तथ्यवाय प्रति-प्रथमे तथ्यवाय खिला तथ्यवाय यतिपद्ध तिष्ठन्ति तथतायां तथतायां तिष्ठनाः सर्वश्चतायाञ्च धर्मन्देश्रयिखन्ति ॥

सुभृतिराह । यदा भगवंसायताविनिर्मुको नान्यः कश्चिद्धर्षः उपसम्भते तदा कोऽयं भगवन् धर्मः स्थास्थित तयतायां को वाऽयम-नुक्तरां सम्यक्षमोधिमभिसभोत्यते को वाऽयमिमं धर्मन्देश-विस्थिति ॥

एवसुको भगवानायुग्नन्तं सुस्तिमेतद्वोषत्। यत्नुस्ते एवं वदिष यदा तथताविनिर्मुको नान्यः कश्चिद्धम् उपसम्यते तदा कोऽयं भगवन् धर्मस्यथतायां स्वास्ति को वाऽयमनुक्तरां सम्यक्षमो-धिमभिसमोत्स्यते को वाऽयमिमं धर्मन्देश्विष्यतीति॥ न सुस्ते तथताविनिर्मुकोऽन्यः (१) कश्चिद्धमः उपसम्यते यो धर्मस्यथतायां स्वास्ति। तथतेव तावत्सुस्ते नोपस्तम्वते कः पुनर्वादो यस्त्रथतायां स्वास्ति। न सुस्ते तथताऽनुक्तरां सम्यक्षमनोधिमभिसम् अवते। सोऽपि सुस्ते धर्मा न कश्चिद्वपसम्यते योऽनुक्तरां सम्यक् सम्वोधिमभिसम् द्वो वा श्रभिसमोत्स्यते वा श्रभिसम्बुध्यते वा। न सुस्ते तथता धर्मन्देशयति। सोऽपि सुस्ते नोपस्तम्वे यो धर्मी देखेत ॥ धर्मन्देशयति। सोऽपि सुस्ते नोपस्तम्ते यो धर्मी देखेत ॥

<sup>(</sup>१) चिधमोच्चिन्त इति ग॰।

<sup>(</sup>२) नान्य इति ग॰।

श्रथ खलु शको देवामाभिन्दो भगवनानेतद्वोचत्। गभीरा भगवन् प्रश्रापारमिता दुष्करकारका भगवन् बोधिसका मदासला चेऽनुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसमोद्धुकामाः॥ तत् कद्य हेतोः। न च नाम भगवन् कश्चिद्धर्यक्षचतायां तिष्ठति नापि कश्चिद्धर्योः-ऽनुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसमुध्यते नापि कश्चिद्धर्यान्देश्रयति। श्रव च ते नावसीयको नापि काञ्चन्ति नापि धन्त्रायको॥

श्रय खकायुशान् सुस्रतिः शक्रन्देवानामिन्द्रसेतद्वोचत्। धक्तौश्रिकैवं वद्धि दुष्करकारका बोधिशत्वा महासता येषासेवं गस्मीरेषु धर्मेषु भाष्यमाणेषु न भवति काङ्काणितलं धन्याणितलं वेति। सर्वधर्मेषु कौशिक श्र्त्येषु कछात्र काङ्काणितता वा भवति धन्याणितता वा भवति॥

शक श्राह। यद्यदेवार्यासुस्रतिनिर्दिशति तत्त्रदेव श्र्न्यतामारभ्य निर्दिशति न च कचित्रकाति। तद्यद्यापि नामान्तरीचे दृषुः चित्रो नैव कचित्रकाति एवमेवार्यसुस्रतेर्धर्मदेशना न कचित् सकाति।

श्रय खलु श्रको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतद्वोचत्। कचिद्धं भगवन् सुभूतिं स्वविरमारभ्य एवं भाषमाण एवं निर्द्धिं स्वथागत-स्रोक्तवादी भवामि धर्मवादी च धर्मस्य चानुधर्में व्याकुर्वम् व्याकरोमि॥

एवसुको भगवान् शकं देवानामिन्द्रमेतदवीचत्। यत् खसु लं कौशिकैवं भाषसे। एवमेतत् कौशिकैवमेतत्। एवं भाषमाणः एवं निर्द्धिं साधानतस्थोकतादी भवसि धर्मवादी च धर्मस्य चानुधर्मं याकुर्वन् याकरोषि॥ तत् कस्य हेतोः। यसदेव हि कौशिक सुभ्रतेः खविरख प्रतिभाति तत्त्रदेव कौत्रिक ग्रूत्वतामारभ प्रतिभाति ॥ तत् कछ हेतोः। सुभूतिर्हि कौन्निक खविरः प्रश्वापारमितामपि तावस समनुपग्रति नोपस्भते कुतः पुनर्यः प्रज्ञापारमितायां चरति । बोधिमेव ताबन्ने।पस्तभते किं पुनर्ये। बोधिमभिषक्षोत्यते। वर्षेत्रतामेव तावन्नापसभते सुतः पुनर्थः यर्वेज्ञतामनुपार्व्यति । तथतामेव तावस्रोपसभते सुतः पुनर्यस-थागतो भविस्रति। श्रनुत्पादमेव तावश्रोपस्भते किं पुनर्या-उत्त्यादं माचात्करिखति। बोधिमस्तमेव तावस्रोपसभते कुतः पुनर्था बोधिमभिषम्भोत्यते । बलान्येव तावन्नोपलभते क्रतः पुनर्था बन्नमङ्गी भविष्यति । वैद्यारद्यान्येद तावन्नोपन्नभते जुतः पुनर्याः विशारदो भविष्यति । धर्भमेव तावन्नोपलभते जुतः पुनर्थे। धर्म-न्देशिययति । मर्वधर्मविविक्तविद्यारेण मर्वधर्मानुपन्नभविद्यारेण हि कौषिक सुभूतिः स्थविरो विहरति। यः खलु पुनरयं कोषिक सुभते: स्वविरस्व सर्वधर्मविविक्तविद्वारः सर्व्धर्मानुपत्रभविद्वारस् ण्य कौष्रिक विद्वारो वोधियत्तस्य मदायतस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो विचरतः मततमीमपि कखां नोपैति मच्छतमीमपि मतय-इस्रतमीमपि कोटीतमीमपि कोटीयततमीमपि कोटीयइस्रतमीमपि कोटीश्रतसस्स्रतमीमपि कोटीनियुतश्रतसस्स्रतमीमपि कसां नोपैति षञ्चामपि कसामपि गणनामयुपमामयौपम्यमयुपनिसामयुनिसद-मपि न चमते। तथागतविद्यारं दि कौशिक खापियला ततोऽन्यान् बर्व्वान् विद्वारानभिभवत्ययं विद्वारो योऽयं बोधिसत्तस्य महासलस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो विहरतो विहारः। श्रयं

कौकित तेवां सम्बेविद्यायामय शाखावते मेष्ठ शाखायते श्रेष्ठ शाखायते तर शाखायते प्रवर शाखायते प्रणीत शाखा बते उत्तम शाखायतेऽनुत्तम शाखायते निहत्तर शाखायतेऽसम शाखायतेऽसमसम शाखायते सम्बंशावकप्रत्येकबुद्धविद्याराग्यं विद्या-रोऽभिभवति बोऽयं बोधिसत्तक मद्यासत्त्व प्रश्चापारमितायां परतो विद्यतो विद्यारः। तस्मात्तर्दि कौक्रिक सर्व्यवागामग्रतां गन्नुकामेन श्रेष्ठतां मन्नुकामेन श्रेष्ठतां गन्नुकामेन वरतां गन्नुकामेन प्रवरतां गन्नुकामेन प्रधीततां गन्नुकामेन जन्मतां गन्नुकामेन श्रम्यसम्मतां गन्नुकामेन कौक्रिक कुखपुश्चेण वा कुखदुद्या वा श्रमेन विद्यारेण विद्यत्वां योऽयं बोधिसत्तानां महासत्यानां प्रज्ञा-पारमितायां परतां विद्यतां विद्यार इति॥

श्रार्थाष्ट्रसाइसिकायां प्रज्ञापारमितायां मारपरिवर्त्ती नाम सप्तविज्ञतितमः ॥

## श्रवावकीर्षेकुसुमपरिवर्त्ती नामाष्टाविंशतितमः।

त्रथ खबु तिसन् समयेऽन्यतरो देवपुत्रस्तायिक्तं देवपुत्रस्तायिक्तं देवपुत्रस्तायिक्तं देवपुत्रस्तायिक्तं स्वाद्धं मान्दारवाणि महामान्दारवाणि च पुत्र्याणि स्ट्हीला येव भगवांक्तिनोपसद्भान्तः। षष्ठं प्रतप्त भिन्नूणां तिसक्तित समये तथासेव पर्वदि सिन्नपतितं सिन्नवक्षसास्त् । ते जत्यायासनेश्व एकांसान्युत्तरा-सङ्गानि क्रमा दिन्नणानि जानुमण्डकानि पृथ्यियां प्रतिष्ठाय येन भगवांक्तेनाञ्चिलं प्रणमयामासः। तेषां भिन्नूणां बुद्धानुभावेन तेऽञ्चित्तप्रस्ता मान्दार्वमहामान्दारवाणां प्रथ्याणां परिपूर्वा अस्तन् । ते तेर्मान्दारवर्महामान्दारविद्य पुत्रीस्त्रयागतम्हन्तं सम्बद्धस्त्रम् । ते तेर्मान्दारवर्महामान्दारविद्य पुत्रीस्त्रयागतमहन्तं सम्बद्धस्त्रम् । ते तेर्मान्दारवर्महामान्दारविद्य पुत्रीस्त्रयागतमहन्तं सम्बद्धस्त्रम् । ते तेर्मान्दारवर्महामान्दारविद्य पुत्रीस्त्रयागतमहन्तं सम्बद्धस्त्रम् । ते तेर्मान्दारविक्तस्त्रभप्ताकिरम् एवस्य वाचमभावना वद्यं भगवन्ननेनानुत्ररेष भगवन्ननेनानुत्ररेष प्रद्यागरिमताविहारेण विहरित्याम इति ॥

त्रथ खबु भगवांसाखां वेखायां सितं प्रादुरकरोत् । धर्मता खबु पुनरेवां बुद्धानां भगवतां यदा सितं प्रादुष्कुर्विता चच तदा नानावर्षा त्रनेकवर्षा रखयो भगवतो सुखदाराश्चिष्ठरिका । तद्यया नीसपीतसोवितावदातमाश्चिष्ठस्कटिकरजतसुवर्षवर्षाखे निसर्व्या पुनरेव प्रत्युदाद्यय भगवनं निः प्रदक्षिणीक्षत्य भगवतो सुर्द्धन्यमाद्वीयन्ते ॥

<sup>(</sup>१) निष्यार्थ इति म॰ ड॰ घ॰। 58

त्रय सन्तायुगानानस् उत्यायासनादेकांससुत्तरासम् स्ता दिण जानुमण्डलं पृथियां प्रतिष्ठाण येन भगवांस्तेनाञ्चलिं प्रस् मया<sup>(१)</sup> भगवन्तनेतदवोत्तत्। नाहेतुकं नाप्रत्ययं तथागता प्रहेनाः सम्यक्षमुद्धाः स्मितं प्रादुष्कुर्वन्ति को भगवन् हेतुः कः प्रत्ययः स्मितस्य प्रादुष्करणाय ॥

एवसुक्ते भगवानायुष्मकामानन्दमेतदवोचत् । **ददमानन्द भिचूर्षां** षष्ठं प्रतमनागतेऽध्वनि तारकोपमे कच्छेऽतुत्तरां सम्यक्षमोधिमभिष-भोत्यतेऽभिषम् च चलेभ्यो धर्मन्देत्रविखति । सर्वे चैकनामानो भविष्यन्ति यदुतावकीर्षकुत्तमनामानस्त्रधागता श्रर्दनः सम्यक्षमुद्धाः श्रासारो स्रोके भविष्यन्ति । तेषां स्रसु युनरानन्दावकीर्धं सुस्मनासां तथागतानामहेतां धम्यक् धमुद्धानां धर्मेवां धमः श्रावकश्वाे भवि-. यति । सर्वेषाञ्च तेषामवकीर्षकुसुमनाचां तथागतानामईतां स-म्यक्षमुद्धानां समसेवायु:प्रमाणं भविष्यति विंग्रतिकस्पमहस्राणि । बर्चेषामेव चैकेकस्य वैसारिकं प्रवचनं भविष्यति पृथुवैपुर्स्यप्राप्तं देवमनुखेषु । 'सर्वेषामेव च सद्धर्मः समं स्वास्वति विग्रतिमेव कंस्परइसार्थेकैकस्य। सर्वे च ते यतो यत एव ग्रामनगरनिगमज-नपदराद्रराजधानीतोऽभिनिष्कुमिछन्ति त्रभिनिष्कुम्य यत्र यत्र धर्षः चर्क प्रवर्त्तियियंन्ति प्रक्यं च यत्र यत्र च विद्वरियन्ति सतो यतस्य यत्र यत्रीव च प्रवेद्यानित येग येग च यतो यत एव चांभिनिष्कृमिय्यन्ति ततस्ततस्तव तत्र तेषां प्रविश्वतामभिनिष्कृामतां विद्दरताच पञ्चविर्धिकानां पुष्पाणां पुष्पवर्धाः प्रविर्क्तिस्थाने ।

<sup>(</sup>१) प्रवास्थितिपाठः समीचीनः। (२) प्रवर्षिकानी हति ख॰ च॰।

तसामद्यानम् वोधिवनैर्मशंसमेत्रमनेन विदारेण विद्युक्तानः मञ्चापारमिताविद्वारेण विदर्श्तयं तथागतविद्वारेणानन्द विदर्शुकामैः प्रश्नापारमिताविदारेण विदर्श्तयं। ये दि वेचिदामन्द बोधिसत्वा महासवाः प्रज्ञापारमितायाश्वरियमि निष्ठा तत्र गम्नया मनुखेश्व एवैते चुता भविखन्ति ते<sup>(१)</sup> रहोपपन्नास्तुषितेभ्य एव वा देव निकायेभ्वस्कृता भविस्थन्ति मनुस्थेस्वेवोपपन्नाः॥ तत् कस्य हेतोः। तथा हि मनुखेषु तुचितेषु च देवेब्बियं प्रज्ञापारमिता विकरेण प्रचरिव्यवीति॥ तथागतावस्रोकिताः समु पुनरामन्द् ते सोधिसमा महास्ता वेदितवाः य दृह प्रज्ञापार्मितायां चरिखन्ति य दुमां प्रशापारमितासुद्वशीयमि धार्यियनि वाचियमि पर्यवास्त्रि प्रक्तिययमि देववियम्युपदेच्यम्युदेच्यमि खाथायमि व्यक्तिवी विविधनि उद्ग्र भार्यिला वाचित्वा पर्य्वाय प्रवर्त्य देवनि-लोपरिक्योहिम्य साध्याय श्रमत्रो सिसिता वोधिसत्तान् सङ्ग-सवानवबदिखन्द्यनुत्रासिखन्ति सन्दर्भिषयन्ति समादापचिद्यन्ति यमुक्तेजविद्यन्ति यमदर्वविद्यक्ति<sup>(२)</sup>। त्रवरोपितसुत्रसम्सासे पावन्दः बोधियत्वा अश्वासता वेदितवासायागतेम्बईत्स सम्यक्षमञ्जूषु । न केवसं श्रावकप्रत्येकमुद्धानामन्तिके तैः कुत्रसम्सान्यवरोपितानि इस प्रज्ञापारमितायां बिचितुं निःसंबयं खयु पुनरानन्द तथागतेम्बर्क्त्सु यम्यक्थम् द्वेषु तैः कुत्रखम्बान्यवरोपितानि बोधियन्वैर्धस्यवैर्य द्द प्रज्ञापारमितायां त्रिचनो न चोक्रासमाप्यनो । ये चानन्हेनां

<sup>(</sup>१) तत इति छ०।

<sup>(</sup>२) सम्माविष्यन्ति इति ग्र॰।

अवापारमिताबुर्यचीव्यनि धारचिव्यनि वाचचिव्यनि पर्यवा-षामि प्रवर्त्तविद्यमि देवविद्यमपुरदेव्यमपुदेव्यमि क्रिक्सिका प नचाउर्थमस धर्मतस नचतसास्त्रमिस्त्रिका निडा-नम् तत्र वनावा स्युवीभृताके प्रभूतम् होधिवता नदावला-क्तयानतानानर्सतां सम्बद्धमुद्धानामिति। ये चैनां प्रज्ञापार-सितां न प्रतिकोशन्ति न प्रतिकालि न प्रतिकापयांका व प्रति-कंक्ष्णि व प्रतिवेधक्राणि न प्रतिविधितः व प्रतिवाधितवां संख्येले तेऽचानन्द् मोभियक्ता मदासनाः पूर्वजिनज्ञताधिकारा वेदितचाः॥ विवाकानम्य वोधिवजेन मदायत्नेन तथागतानामद्तां पश्चक्यम्-द्भानाभागिके सम्मानुष्यमवरोपितमेवं हि तस्त्र मादकप्राधेकवृद्धवाच दशकति विपाकं स चेर् वोधियको सदायबोऽहत्तरायां वसक्-वनोची न विसंवादिवस्ति प्रणिधानं ऋषि हु सन् पुन-राम्बद्ध प्राचेष तेन बोधियलेन महानलेन स्तरोन भदितवं हजा-पारमिताकाश्चरितवता ॥ तस्त्रानार्दि ते आवन्द परीन्दान्वनुपरी-क्लोनां प्रशासितां अवस्था नास्या प्रश्रसमिकता<sup>(९)</sup>दुर्-ग्रह्माय धारमाच वाचनाय पर्यवाप्तये प्रवर्त्तनाय चिरस्थितये क्येयं नामाद्वीयित । व चेलमानम्द यो मधा ते धर्मी देशितः सावाम् आपिक्ता प्रज्ञापारमितां तां वर्का धर्मदेशमासुदृश्च पुगरेव विश्रवाक्येः पुगरेकोत्क्वेर्विसारचेर्गं(१) से तमानम्देतावताऽपराद्धः खाः । यत् खलु युनस्यमानन्द प्रज्ञावारमिताप्रतिसंवकं पदं वा

<sup>(</sup>१) चच्चरसमिपामिति ख ।

<sup>(</sup>२) न च इति ग॰।

पर्याजनकं वा नाक्ष्येदत्य जैविंसारचेसावता समानम् मनाप-राद्धः स्था व च मे लं चिक्तमाराधवेः॥ य चेत् पुबस्तमानव्द प्रज्ञापारमितासुर्क्ष्यः पुनरेव नामचेः पुनरेवोत्स्केर्वसार्धेन लवाषं सन्क्रतो गुरुकतः स्वांन मानितो न पूजितो नार्चितो नाप-चाचितः खां चेऽपि ते भानम्हातीनानानतप्रत्युत्पन्ना बुद्धा भन-वक्तक्के पि लकानक्दन वत्रकतान गुरुकतान मानितान पूजिता नार्चिता नापचाथिता भवन्ति ॥ स चेत् पुनस्तमानस्द प्रश्नापार-मितासुद्ग्रसः पुनरेव नामनेः पुनरेवोत्स्वेर्विसारचेसावता लगा-मध्यः मक्षापराद्धः ऋषः न च मे लं चित्तमाराधयेः ॥ तत् अस्य इतो: । अक्रमेतदानव्द तथावतेन प्रशापार्यमताऽतीतामागतप्र-त्वृत्यक्षमाक्राक्षामतामामर्कतां सम्यक्षम्युद्धानां माता वननी वन-विची बर्म्मजताचा भाषारिकेति ॥ तकात्तर्कानन्द परीन्दान्वतुप-रीव्हासि ते इमां प्रश्चापारसितां यथेयं नाम्सङ्कीयेत खर्गसीत-व्येष्टमानम्द प्रज्ञापारमिता धार्चितयेवमानम्द प्रज्ञापारमिता वार्षायतवेवमानन्द प्रञ्जापार्यमता पर्ववाप्तवेवमानन्द प्रञ्जापा-र्मिता प्रवर्णवितथेयमानन्दं प्रज्ञापार्यिता देशवितथेयमानन्द प्रज्ञापारमिता उपदेष्टवेषमानन्द प्रज्ञापारमिता छ्द्देष्टवेवमा-नम्द प्रश्वादारिमता खाधातक्येवमानन्द प्रश्वापारिमता सिखि-तथेयमानम्ह प्रज्ञापार्यमता भाववितयेथमानन्द बिता। सुमनविकता च सुधताच सुपर्यवाप्ताच सुप्रवर्णिताच लकामन्देचं प्रज्ञापार्मिता कर्जवा। सुपरिव्यक्षेत्राचरपद्यञ्जनेन कुनिका बोद्बबीतया ॥ तम् कवा हेतोः । ऋतीतायागतप्रस्तृत्-

पचानां भानन्द तचानतानामर्हतां सम्बक्षम् द्वानां धर्मकाथ-तेति॥ तां धर्मतां प्रमाणीकवा यथा तत्त्रमानन्द एतर्चि मे तथा-गतस्य तिष्ठतो भ्रियमाणस्य यापयतो हितैषितया प्रेमतो वा गौरवतो वा कछाणतो वा स्पर्भविद्यारतो वा कर्मयं वा दातयं वा समन्ताइर्ज्ञव्यं वा मन्यसे तचैव लवामन्देयं प्रज्ञापारमितोद्य-शीतया धार्यितया वाचितया पर्यवाप्तया प्रवर्त्तयितया देवि-तयोपदेष्टयोद्देष्ट्या खाधातया बिश्वितया भावितया मत्-कर्त्तेया गुरकर्त्त्रया मानयितया पूज्यितया प्रचीयतया प्रपत्त-वितवा तया हितेबितवा तेन प्रेचा तेन मौरवेष तथा ग्रुव-त्रवा । एवं त्रवानन्दाइं पूजितो भवामि ते च बोधिसत्ता महासता त्रतीतानागतप्रत्युत्पन्नानाञ्च बुद्धानां भगवतामन्तिके प्रेम च प्रसा-इस गौरवं चौत्पादितं भवति । यदि ते चानन्दाइं प्रियो मन-त्रापोऽपरित्यत्रस्यागतस्ततस्ते त्रानन्देयं प्रज्ञापारमिता प्रिया मन-त्रापाऽपरित्यननीया भवतु यथा ते एकपर्मिप न प्रवस्थेत् यथा नामाद्वीयत । बद्धपि ते श्रानन्दाइं भाषेयं प्रश्लापारमितायाः परीन्द्रनामारभ्य कर्ण वा कर्णावशेषं वा कर्णश्रतं वा कर्णसङ्खं वा कस्पन्नतसङ्सं वा कल्पकोटी वा कल्पकोटीम्रतं वा कल्पकोटीसङ्सं वा कल्पकोटीम्रतसङ्सं वा ततो वा उपरि सञ्जेपेकानन्द यादृत्रस्तवाडं श्राखा तादृशी ते प्रश्वापारमिता श्राखा । यादृश्राखेऽतीतानागत-प्रत्यका बुद्धा भगवनाः यदेवमानुषासुरस्य स्रोकस्य श्रासारसारृश्री प्रज्ञापारमिता सदेवमानुषासुरस्य स्रोकस्य त्रास्ता ॥ तस्रान्तर्द्धानन्दा-परिमाणा प्रश्नापारमिता अपरिमाणवा परीन्द्नवा प्रश्नापारमि-

तां ते परीन्दाम्यनुपरीन्दामि बदेवमानुवासुरस्य क्षोकस्य दिताव सुवाय ॥ यक्शानम्द तथागतो न परित्यको धर्मी न परित्यकः यक्को न परित्यकः ऋतीतानागतप्रत्युत्पकानां बुद्धानां भगवतां बोधिर्न परित्यका तद्य प्रज्ञापारमिताऽपरित्वका भवतु॥ इत्यमसा-कमनुष्रायनीयोऽपि कञ्चिदानन्दैनां प्रज्ञापारमितासुद्ग्रजीयाद्वा-रयेदाचयेत् पर्यवाप्रुयात् प्रवर्त्तयेद्देशयेदुपदिशेदुहिशेत् खाध्यायेत् सिखेद्वावचेदतीतानागतप्रस्मृत्पन्नामां बुद्धामां भगवतां तेन बोधि-रसुपरिग्टहीना भवेत्॥ यो हि कञ्चिदानन्दैनां प्रज्ञापारिमतां प्रमुष्यमानामनुप्ररिक्षीतेऽतीतानागतप्रत्युत्पन्नानां बुद्धानां भग-वतां तेन बोधिरनुपरिग्टहीता भवति ॥ तत् कस्य हेतोः । प्रज्ञा-पारमितानिर्काता झानन्द बुद्धानां भगवतां बोधिः । चेऽपि ते श्वानन्दाश्ववत्रतीतेऽध्वनि तथागता श्रर्हनः सम्यक्षम्द्वासेषाम-प्यानन्द बुद्धानां भगवतां प्रज्ञापारिमतानिर्ज्ञातैवानुत्तरा सम्बक्-बम्बोधिरभूत्। चेऽपि ते त्रानन्द त्रनागतेऽधनि भविद्यन्ति तथानता श्रर्डनः सम्बक्षमुद्धास्त्रेषामणानन्द बुद्धानास्मगवर्ता प्रज्ञापारमितानिर्ज्जातैवानुत्तरा बम्यक् बम्बोधिर्भविष्यन्ति । येऽपि ते त्रामन्दाप्रमेथेव्ययक्क्ष्येथेषु स्रोकधातुषु तथागता त्रईन्तः सम्यक्सम्बुद्धा एतर्ष्टि तिष्टनित प्रियम्ने यापयन्ति तेषामप्यानन्द बुद्धानां भगवतां प्रज्ञापार्मितानिकातिवानुत्तरा सम्यक्समोधिः॥ तसात्तर्ज्ञानन्द बोधिसलेन महासलेनानुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसम्बोद्धुकासेन षट्सु पारमितासु जिचितुकामेन दयमेव प्रजापारमिता श्रोतयोद्ग-चीतचा धारचितचा वाचचितचा पर्थवाप्तचा प्रवर्त्तचितचा देववित-

योपरेष्ट्योरेष्ट्या खाभातया खिखतया रहेर प्रकापारिकार्धा त्रिचितवं घोगमायत्तवं॥ तत् कछ हेतोः। एवा स्नावन्द प्रद्वादा-र्जिता वोधिवलानां महायतानां माता जननो जनविषी । येऽपि-केचिदानम्ह बोधिसला मदाबलाः पट्यु पारनितासु त्रिचिता निर्वाता निर्वासिन निर्वासि चानुसरायां वस्त्रस्थावी वर्षे ते त्रानन्द प्रज्ञापार्वितामागम्य षट्सु पारमितासु त्रिश्चिताः । तेऽपि सर्चे हनासेव प्रश्लापार्मितामागम्य वट्यु पार्मितासु निर्काताः॥ तत् कसः हेतोः। प्रश्चापार्भितानिर्काता श्वानन्द सर्वाः पार्निता श्राज्ञारिका भवनवतुत्तरायाः सम्यक्षमोधेः । तद्यात्तक्षांनम्द भूवद्या माचवा एना प्रजापारमितां दितीयकमपि हतीयकमपि परीन्दा-अनुपरीम्दामि ते यथेयं नामाईचित। एवा श्लादम्द तथानताना-मर्चतां सन्वक्षम् द्वानामक्यो धर्मकोषो यदुत प्रश्लापारमिका ॥ तत् कसः हेतोः। यो द्वानम्हातीतेऽध्वनि श्रमक्राये संवारे यलानां बुद्धिभेगवद्भिभेगों देकितः सर्थः य रत एव भर्मकोषासद्व प्रज्ञापारमितातः । बेऽपि ते श्रानन्दानामतेऽध्वनि बुद्धा भनवन्तो-ऽपरिमिते यंगरेऽनुनारां यम्यक्षमोधिमभियमुध्य यलानां धर्म-न्देत्रयिखाना तेऽपि बुद्धा भगवना रत एव धर्मकोवाद्यदुत प्रज्ञापारमितातः । येऽपि ते श्रानन्द एतर्ज्ञप्रमेथेव्यस्थिषु कोक-धातुषु बुद्धा भगवनासिष्ठन्ति भ्रियन्ते यापयनि भ्रमंत्र देवपनित तेषामणानन्द बुद्धानां भगवतानित एव धर्मने।पात् प्रभावना भवति यदुत प्रशापारमितातः ॥ तसात्रश्चानन्द श्रवय एव धर्म-कोषो यदुत प्रशापारमिताकोधः। स चेलमानम् त्राक्कवानि-

नतमर्थनां यन्यक्षमुद्धं प्रथमित सा भिष्यद्वपरिवतं वीधियन्तम् पुरक्कतं धर्मन्देशयमं सागरीपमायां गर्भीरायामकोभ्यायां पृष्टि बोधियन्त्रेमंदासनेरिचन्यगुष्यमन्यागतैः परिवतं पुरक्कतं वर्वेद्वार्दक्किः चीचाचविनिःक्केन्नेव्यंत्रीभृतैः सुविसुक्तपन्तैः सुविसुक्तप्रश्चेराजानेवीर्म-दानागैः कतकत्यैः कतकरपीयैरपद्यतभारेरसुप्राप्तस्वकार्थेः परिचीच-भवसंबोजनैः सम्बगाद्वासुविसुक्तचित्तैः सर्वचेतोविश्वपरमपारिमश्राप्तैः ॥

यय यसु भगवांसाम्ह्यभिषंस्कारं पुनरेव प्रतिसंहरति सा ।
प्रतिसंहते प भगवता तसिन् स्द्याभिषंस्कारे न भूयः स भगवाव्
प्रकोश्यस्त्यागतोऽर्हन् सन्यक्षन्तुः सन्दृष्यते सा । ते च सर्वे
बोधिसत्ता महास्त्राक्षे प महात्रावकासाम बुद्धचेत्रं तासाञ्चतपृषां
गन्यन्तासुरगहर्जकत्मकोरगाणां मनुद्यामनुद्याणाञ्च न समुष त्राभासं भूख प्रागक्कत्ति सा ॥ तत् कस्य हेतोः । प्रतिसंहते हि
तथामतेनार्दता सम्यक्षम्बद्धेन स सद्धाभिसंस्कारस्तेन ते सर्वे सर्वेदां
तेवां न भ्रथस्तुक प्राभासमागक्कत्ति सा ॥

यथ खबु भगवानायुग्रनामानन्दमामकावते छ । एतमानन्द सर्वधर्मा न चनुवोऽणाभागमागकान्त न धर्माधर्माणामामायमा॰ गक्ति न धर्माधर्मान् पद्धनि न धर्माधर्मान् जाननि ॥ तत् कक्ष हेतोः । सर्वधर्मा ग्रागन्दाजानका अप्रयका न कार्यमर्माः ॥ तत् कक्ष हेतोः । निरीक्का ग्रागन्द सर्वधर्मा अपाद्या जाकान्न-निरीक्कतया । अचिनया ग्रागन्द सर्वधर्मा मायापुक्षोपमाः । भवेदका ग्रागन्द सर्वधर्मा समझावतामुपादाय॥ एवस्तरक ग्रागन्द वोधिसमां महासलाखराना प्रज्ञापार्यितायां न किस्दुर्ममिन- निवित्रमे । एवं त्रिचमाणा त्रामन्द बोधियला महायलाः त्रिचम्ते प्रज्ञापारमितायां । सर्वेजिचापरमपारमितां मदावोधिं प्राप्तुकासेन बोधिसचेन महासलेन प्रज्ञापारमिताचां त्रिचित्यं॥ तत् कस्र हेतोः। एषा द्वानन्द त्रिचा सर्वेत्रिचाणामया त्रास्थायते त्रेष्ठा श्राख्यायते खोडा श्राख्यायते वरा श्राख्यायते प्रवरा श्राख्यायते प्रचीता प्राच्यायते उत्तमा प्राच्यायते प्रनुत्तमा प्राच्यायते निद्त्तरा<sup>(१)</sup> प्रास्तायते प्रममा प्रास्तायते प्रममममा प्रास्तायते सर्वेक्षोकिहितावहा सर्वेक्षोकसुखावहा श्रमाथाना नाथकरी बुद्धा-नुज्ञाता बुद्धप्रवस्ता ॥ त्रस्थामानन्द प्रज्ञापार्गमतायां विचित्नाऽच त्रिचार्या स्थिला तथागता प्रहेनाः सम्यक्षमनुद्धा हमं विधाइस-मदासादसं स्रोकधातुमेकेन पदाक्रुष्टेनोत्चिये पुनरेव निचि-पेयुः। न च तेषां बुद्धानां भगवतासेवं खादुत् चिप्तो वाऽयं निसा-इसमदासाइको स्रोकधातुर्निचिप्तो वित् ॥ तत् कस्य हेतोः । श्रप्रमेचासङ्घोचगुणसमन्दागता दि प्रज्ञापार्तमता। श्रस्थामानन्द प्रज्ञा-पारमिताबिकायां बिचिला बुद्धा भगवन्तोऽतीतानागतप्रस्तुत्पस्तेषु धर्षे व्यवस्त्रतामनुप्राप्ताः । यावत्य त्रानन्द काश्चिक्त्वा त्रतीतानाग-तप्रह्मत्पन्नेऽध्वनि सर्व्वासान्नासामानन्द ज्ञिचाणामियमेव प्रज्ञापार-मिताबिचा प्रया प्रास्थायते श्रेष्ठा श्रास्थायते व्येष्ठा प्रास्थायते वरा श्रास्त्रायते प्रवरा त्राखायते प्रणीता श्रास्त्रायते उत्तमा श्रास्त्रायते त्रनुत्तमा त्राखायते निद्तत्तरा त्राखायते त्रममा त्राखायते त्रम-मसमा त्राख्यायते। त्रप्रमाणा द्यानन्द प्रज्ञापारमिता। त्रज्ञया

<sup>(</sup>१) निबत्तमा इति ख॰ ग॰।

स्वानम्द प्रशापारिमता। स्रपर्थमा स्वानन्द प्रशापारिमता() ॥ तत् कस्य हेतोः। स्रमस्यादेव प्रशापारिमतायाः॥ स्राकाश्रस्थ हिस स्नानन्द प्रमाणं वा स्वयं वा पर्थमं वा ग्रहीतयं मन्येत यः प्रशापारिमतायाः प्रमाणं वा स्वयं वा पर्यमं वा ग्रहीतयं मन्येत ॥ तत् कस्य हेतोः। स्रप्रमाणा स्नानन्द प्रशापारिमता। स्रस्या द्वानन्द प्रशापारिमता। स्रपर्यमा स्नानन्द प्रशापारिमता। न मयानन्द प्रशापारिमता। प्रमाणं वा स्वयो वा पर्यम्तो वा स्नास्थातः। नामकायपदकाययस्न-नकायाः स्वसु पुनरानन्द प्रमाणवद्धा नेयमानन्द प्रशापारिमता स्नमाणवद्धा॥ तत् कस्य हेतोः। न स्नानन्द नामकायपदकायय-स्ननकायाः प्रशापारिमता। न हि प्रमाणवतीयमानन्द प्रशापार्मनिता।

श्रानन्द श्राद्य । केन पुनः कारणेन भगवन् भगवता प्रश्लापार-मितायाः प्रमाणं नास्थातम् ॥

भगवानार । श्राचयलादानन्द प्रज्ञापारिमतायास्त्रथागतः प्रमाणं न निर्द्धिश्वति । विविक्तलादानन्द प्रज्ञापारिमतायाः प्रमाणं तथागतेन नास्थातं । न द्यानन्द विविक्तस्य धर्मस्य विविक्तताऽप्युपस्रभवे सुतः पुनरस्य प्रमाणं भविस्थति । एवमानन्द प्रज्ञापारिमताऽप्रमेयलाद-प्रमाणाऽपरिमाणा । येऽपि ते श्वानन्द श्रतीतेऽध्वत्यभ्वं स्वयागता श्रक्तः सम्यक्सम्बद्धास्तेऽप्यानन्द इत एव प्रज्ञापारिमतातः प्रभाविता न

<sup>(</sup>१) ख॰ घ॰ छ॰ एक्तकेषु, खपर्थन्ता ह्यानन्द प्रजापारमिता इति पाठो न विद्यते। च॰ एक्तकेतु, खपर्थन्ता इत्यत्र खपरिमागा इति पाठोऽस्ति।

वानम्द इयं प्रज्ञापारिमता चीका वा परिचीका वा। येऽपि ते श्रानम्द श्रमानतेऽध्विन भविव्यक्ति तथागता श्रम्भः सम्बक्षमृद्धास्तेऽधानम्द इत एव प्रज्ञापारिमतातः प्रभाविध्यक्ते न शानम्द एतर्द्धप्रमेथेध्वसङ्ख्येषेषु खोकधातुषु तथागता श्रम्भः सम्बक्षमृद्धास्तिष्ठिन श्रियको चाप-यिन तेषानन्द इत एव प्रजापारिमतातः प्रभाव्यको व स्यमानम्द प्रज्ञापारिमता चीयते वा परिचीयते वा। श्रम्भाषानन्द एति तथा-गतोऽर्इन् सम्बक्षमृद्धो ममाधानन्द इत एव प्रज्ञापारिमतातः प्रभा-वना न चानन्द इयं प्रज्ञापारिमता चीयते वा परिचीयते वा॥ तत् कस्य हेतोः। श्राकाशं हि स शानन्द चयित्रयं मन्येत यः प्रज्ञापार्मतां चयित्रयां मन्येत। तस्राक्तं च्याक्रियत्यं मन्येत यः प्रज्ञापार्मता। ॥

श्रय खन्वायुग्नतः सुभृतेरेतद्भवत् । गन्धीरमिरं खानं तथा-गतेन भाषितं यम्यदं तथागतं पृच्छेयमेतत् खानं॥

त्रय खनायुत्राम् सुरुतिभेगवनानेतद्वोचत् । श्रवया भगवन् त्रज्ञापार्यमता ॥

भगवानाइ । श्रधया दि सुभृते प्रश्चापार्यमता बदुताकाता-खयलात् सर्वधर्मानुत्पादतः॥

् सुश्रुतिराइ। कथं भगवन् बोधिसत्त्वेन महासत्तेन प्रज्ञापार्-मिताऽभिनिर्हर्स्तव्या॥

भगवानाइ । इपाचयतेन सुस्रते बोधिसचेन महासतेन प्रज्ञा-पारमिताऽभिनिईर्त्तव्या । एवं वेदनासंज्ञासंस्कारा विज्ञानाचयतेन सुस्रते बोधिसचेन महासतेन प्रज्ञापारमिताऽभिनिईर्त्तव्या । एवं

चन सुभते बोधियन्तेन महासलेन प्रज्ञापारमिताऽभिनिर्हर्भवा ॥ श्रविद्याचयलेन सुखते बोधिसलेन महासलेन प्रश्लापार्मिताऽभिनिई-र्भया एवं संस्काराचयकेन विज्ञानाचयकेन नामक्पाचयकेन वड़ा-यत्रवाचयत्रेन सर्वाचयत्रेन वेदनाचयत्रेन द्वन्याचयत्रेन उपादाना-चयलेन भवाचयलेन जात्यचयलेन जरामरणाचयलेन ग्रोकपरिहेव-दुःखदौर्यानकोपायासाचयतेन(१) सुश्वते बोधिमच्चेन महासलेन प्रज्ञा-पारमिताऽभिनिर्दर्स्तवा । इयं सुभूते बोधिसत्तव्य मदासत्तव्यामार्द-चिविविर्क्तिता प्रतीत्यससुत्पाद्यवस्रोकना ॥ एवं यवस्रोकयन् सुस्रते बोधियत्वो महासवः प्रतीखनुत्वाद्मनाचन्तमधं तं व्यवलोकयति। श्रयं सुक्षते बोधियत्त्वस्य महामलस्यावेणिको धर्मी बोधिमण्डे निष-बस्य बदेवं प्रतीत्यवंसुत्पादं व्यवक्षोकयति ॥ एवं व्यवक्षोकयतः सुमूते कोधिशन्तवः महासतसः प्रतीत्यससुत्पादं<sup>(१)</sup> सर्व्यक्रज्ञानप्रतिसन्धो भवति॥ यो हि कञ्चित् सुभूते बोधिसत्तो महासतोऽनेनास्यासि-र्निर्दारेण प्रज्ञापारमितायां चरन् प्रतीत्वससुत्पादं व्यवस्रोकयित स न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकषुद्धभूमौ वा खाखित त्रपि तु खास्रति सर्क ज्ञतायां॥ ये केचित् सुम्रते बोधियत्वा महासता विवर्त्तन्तेऽनुमा-रावाः सम्यक्षम्बोधेः सचेत दमान् मनसिकारान् इदञ्चीपासकौ-प्रस्त्रमनागम्य न जानन्ति कथं प्रज्ञापारमितायां चरता बोधिसस्वेन महासलेनाचयाभिनिर्हारेण प्रज्ञापारमिताऽभिनिष्टर्सव्या कर्य साज-

<sup>(</sup>१) श्रीकपरिदेवदुःखदीर्भनसापायासाञ्चयत्वेन इति छ ।

<sup>(</sup>२) प्रतीत्वसमुत्पादः इति पाठः सङ्गतः।

चाभिनिर्शरेच प्रज्ञापारमितायां प्रतीत्यममुत्पादो व्यवस्रोकवितव इति। ये केचित् सुभूते बोधियना महासला<sup>(१)</sup> विवृत्ता<sup>(१)</sup> विवर्त्तन्ते विवर्त्स्यने चानुत्तरायाः सम्यक्षमोधेः सर्वे ते दृद्सुपायकौष्रस्यम-गागम्य विटन्ता विवर्त्तनो विवर्त्यनो च॥ ये केचित् सुभृते बोधियना मद्यसमा न विष्टक्ता न विवर्क्तको न विवर्त्स्यको च सर्वे ते इमां प्रजापारमितामागम्य न विष्टत्ता<sup>(२)</sup>न विवर्त्तन्ते न विवर्त्स्यन्ते चानुत्त-रावाः सम्बक्सम्बोधेः ॥ एवं प्रज्ञापार्यमतायां चरता बोधिसलेन महासलेगाचयाभिनिर्हारेष प्रजापारमिताऽभिनिर्हर्भया। एवद्या-चयाभिनिर्दारेण प्रज्ञापारमितायां प्रतीत्यसमुत्पादो व्यवस्रोकिय-तयः ॥ एवं खलु पुनः सुभूते बोधियन्त्रो महासतः प्रतीत्यससुत्पाइं धक्खोकचन् न कश्चिद्धर्ममहेतुकसुत्पाद्यमानं समनुप्रस्ति न कचिद्धमें नित्यं वा भुवं वा शासतं वाऽविपरिणामधर्मकं वा समनुपन्नति न कञ्चिद्धमीं कारकं वा वेदकं वा समनुपन्नति। इसं सुभूते बोधियत्त्रस्य महासत्त्रस्थेमां प्रज्ञापारमितामचयाभिनिर्श्वारे-णाभिनिर्दरतोऽसां प्रज्ञापारमितायाश्चरतः प्रतीत्यसमुत्पादव्यन-स्रोकना ॥ यस्मिन् समये सुभाते बोधिसत्तो महासतः प्रज्ञापार-मितामचयाभिनिर्देशेषाभिनिर्देरन् प्रतीत्यसमुत्पादं व्यवस्रोकयिक तिसान समये सुभूते बोधियलो महासलो न इपं समनुप्रस्ति न वेदनां न संज्ञां न संस्कारान् न विज्ञानं समनुपयाति नाविसां

<sup>(</sup>१) ख॰ घ॰ घ॰ प्रस्तकेष् महासला इति पाठी नास्ति।

<sup>(</sup>२) विवर्क्ता इति च॰।

समन्प्रयाति एवं न संस्कारान्(१) न विज्ञानं न नामक्पं न वड़ाखतनं न स्वश्नं न वेदनां न त्वच्यां नोपादानं न भवं न जाति न जरामर्णं न योकपरिदेवदुःखदौर्यनस्थोपायासान्(१) समनुप्रयाति ददं बुद्धकेन-मिति न समनुप्रयाति ऋन्यद्बुद्धकेनिमिति न समनुप्रयाति तमिप धर्मं न समनुप्रयाति ऋन्यद्बुद्धकेनिमिति न समनुप्रयाति तमिप धर्मं न समनुप्रयाति येन धर्मेण ददं वाऽन्यदा बुद्धकेनं समनुप्रयाति येन धर्मेण ददं वाऽन्यदा बुद्धकेनं समनुप्रयाति येन धर्मेण ददं वाऽन्यदा बुद्धकेनं समनुप्रयात् । दयं सा सुभते बोधिसन्तानां महासलानां प्रज्ञापारिमतायां करित तिसान् समये सभरे बोधिसन्तो महासलः प्रज्ञापारिमतायां करित तिसान् समये मारः पापीयान् परमायोकप्रसमिति। तद्ययापि नाम सुमूते पुद्धको मातापित्यन्तु कास्त्रगतेषु परमायोकप्रसमिति। भवति एवनेव सभरे यसान् समये बोधिसन्तो महासलः प्रज्ञापारिमतायां करित तिसान् समये सारः पापीयान् परमायोकप्रस्थसमिति। भवति ॥

सुभूतिराइ। किमेक एव भगवन् मारः पापीयान् परमञ्जोकञ्चल-समर्पितो भवति उताहो बहवो माराः पापीयांसः परमञ्जोकञ्चल्य-मर्पिता भवन्ति उताहो ये चिमाइस्तमहासाहसे स्रोकधातौ माराः पापीयांसस्तेऽपि सर्वे तिसन् समये परमञ्जोकञ्चसमर्पिता भवन्ति॥

एवसुके भगवानायुग्ननं सुभूतिमेतद्वोचत्। यसिन् समये सुभूते बोधियत्वो महासवः प्रज्ञापारमिताविहारेण विहरति तसिन् समये ये जिसाहस्रमहासाहस्रे स्रोकधातौ माराः पापीयांसस्ते (१) सर्वे परमग्रोकग्रस्थसमर्पिता भवन्ति स्रकस्रकेष्ट्रासनेषु न रमन्ते॥ तत्

<sup>(</sup>१) न वेदनां न संस्कारानिति ख॰।

<sup>(</sup>२) न भ्रोनपरिदेवदुःखदौर्म्भनस्यापायासानिति छ०।

<sup>(</sup>३) तेऽपि इति ग॰।

क्य हेतो:। प्रशापारमिताविदारेष दि विदरतोऽस सुभते बोधि-सम्बद्ध महायत्रक पर्वतमानुषासुरी स्रोकोऽवतारं न सभते ग्रह्माय गार्ध न सभते वर्षेनं स्ट्रीला विषेत्रयेदा विवर्णयेदाऽनुत्तरायाः वस्यक्षमोधेः ॥ तस्राक्षर्दि सुभृते बोधियन्वेन महासलेनानुत्तरां सम्बक्षम्बोधिमभियम्बोङ्कामेन प्रज्ञापारमितायां चरितवां ॥ तत् कस्य देतो:। प्रज्ञापारमितायां दि सुभूते चरतो बोधियलस महासतस्य दानपारमिता भावनापरिपूर्ति मच्छति एवं बीलपार-मिता चान्तिपार्मिता वीर्य्यपार्मिता धानपार्मिता भावनापरिपूर्वि मक्ति । प्रशापारमितायां दि सुभृते परतो बोधियत्त्वस महान सलका सर्था: षट्पारमिता भावनापरिपूरिं गच्छन्ति सर्वाधि चोपासकौत्रस्थानि भावनापरिपूरिं गुक्काना तस्य बोधियत्तस्य महासलस्य प्रजापारमितासासरतो यानि कानिचित् मारकमीास्तृन्-प्रसेरम् सर्वाणि तान्युत्पद्यमानान्येव स प्रज्ञास्त्रति प्रजानम् विसर्ज्ञाय-स्रति। वर्जीपाधकौष्रस्रानि सुभ्रते परिचर्रीतुकासेन बोधियन्तेन सदा-सलेन प्रश्चापार्काताचाश्चरितव्यं प्रश्चापार्गमता भावचितव्या । चिसान् समये सुभृते बोधियन्त्रो मदासतः प्रजापारमितायाञ्चरति प्रजापा-र्मितामभिनिईरति तसिन् यमये सुश्रते न बोधियांचेन मदाय-लेन चेऽप्रमेचेव्वसङ्घोचेषु खोकधातुषु बुद्धा भगवन्तसिष्ठन्ति श्रियको वापयनि ते समनाइर्जवाखेपामपि इतो निर्जातिव सर्वेद्यता यद्त प्रज्ञापार्तमतातः । एवं समन्वाइत्य तेन बोधिसन्वेन महासलेन पुनरेवं चित्तसुत्पाद्यितवामसमयोतान् धर्माननुप्रास्थामि ये तैर्बुद्वैर्भग-विद्वरनुप्राप्ता इति॥ एवं सुभूते बोधियन्तेन महायलेन प्रज्ञापार-

मितार्या परता इमे चित्तोत्पादा उत्पादचितवा प्रभिनिर्दर्भया ं दिवससारायेगामात्रोऽच्छ्टासंङ्वातमाचकमपि । यञ्च सुभृते चैाप-खिको<sup>(१)</sup> बोधियत्तो महायतो गङ्गानदीवालकोपमान् कस्पान् दानन्दद्यादयमेव तत चैापलिभकाद्<sup>(१)</sup> बोधिमलात्रादासलाद्वजतरं पुछं प्रस्वति योऽयं बोधिमत्त्वो महासत्तो दिवससात्ययेनेमां प्रज्ञा-पारमितामभिनिर्दरेदन्तघोऽऋटासङ्घातमाचकमपि । प्रयं बोधि-मचो महामलोऽविनिवर्त्तनीयतायां खाखित । तथागतसमचाहतः य बोधियत्वो महासत्वो वेदितवो योऽखां प्रज्ञापारमितायां चर-स्निमां श्वित्तोत्पादानुत्पाद्यति दिवसस्यात्ययेनानात्रोऽस्कटासङ्गा-तमाचकमपि कः पुनर्वादो बस्रोमे चित्तोत्पादा दिवसमतुव-र्चेरन्॥ तथागर्तसम्बाइतस्य हि सुभ्रते बोधिसम्बद्ध महासबस्य का गृतिः प्रतिकाङ्कितव्या। तथागतसमन्ताइतस्य हि सुभूते वोधिस-महामवस्य नान्या गतिः प्रतिकाञ्चितयाऽन्यवातुत्तरायाः यम्यक्यम्बोधेः । श्रभथस्यासावपायेषूपपत्तुं खर्गापपत्तिरेव प्रतिकाञ्चितव्या तचापि तथागतैरविरहितो भविव्यति<sup>(१)</sup>। तथा-गताविरदितेषु च बुद्धकेचेषूपपत्याते सलांख परिपाचिय्यति । इमेऽपि सुभूते गुणा इमेऽयनुशंसा बोधियत्वस्य महासतस्य प्रज्ञा-पारमितायां चरतः प्रजापारमितामभिनिर्दरत दमांश्चिन्नोत्पादा-

<sup>(</sup>१) उपनिभकः इति ख॰।

<sup>(</sup>२) उपलम्भिकादिति स॰।

<sup>(</sup>इ) मविद्यतीति इति ग॰। 60

सुत्यादयतोऽनामो<sup>(१)</sup>ऽच्यटायद्वातमाचकमपि कः पुनर्वादो यक्षेमे चित्तोत्यादा दिवयमनुवर्त्तरम्। तद्वयापि नाम सुभूते मन्धद्विनो बोधियत्तस्य मदावलस्य य एतर्द्वयोभ्यस्य तयानतस्यार्दतः सम्यक्-समुद्धसानिके प्रमुख्ये चरतीति॥ ०॥

षार्थाष्ट्रसाइसिकायां प्रज्ञापारमितायामवकीर्धकुसुमपरिवर्कीः नामाष्टाविकतितमः॥

<sup>(</sup>१) चन्तवः इति ग॰।

## भवानुनमपरिवर्त्ती नामैक्षोनचिंत्रत्तमः।

पुनरपरं दुश्ते बोधियत्तेन महायत्नेनैवं प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा। यर्वधर्यायक्ताः प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा। यर्वधर्याययोदनतः प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा। यर्वधर्याययात्तितः प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा।
रतुगन्नथा। यर्वधर्यानिर्विकारयमा इति प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा।
यर्वधर्याणामनाताविश्वप्तितः (१) प्रश्वात्त्वोधनतः (१) प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा। यर्वधर्याय नाममाचेण व्यवहारमाचेणाभिष्यपन्ते (१) इति
प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा। व्यवहारस्य न स्वित्व कृतियस्य कृष्टिक्
यवहारः सर्वधर्या त्रथ्यवहारा त्रथाहार् (१) त्रथ्यवहृता त्रथाहृतः (१)
इति प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा। यर्वधर्याप्रमाणतः प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा। इपाप्रमाणतः प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा। एवं वेदनाध्यमाणतः यंश्वाऽप्रमाणतः यंक्वाराप्रमाणतो विश्वानाप्रमाणतः प्रश्वापार्मिन
ताऽतुगन्नथा। यर्वधर्यां निमन्तः (९) प्रश्वापार्मिताऽतुगन्नथा। सर्व-

<sup>(</sup>१) चनाताविचनित इति ख॰ ग॰ व॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) प्रचानोधतः इति स॰ प॰।

<sup>(</sup>३) चनिक्यमे इति इ॰, चनिक्यमे इति च॰।

<sup>(</sup>क) स॰ प्रवाके, व काव्यदिति वाठी व दस्तते।

<sup>(</sup>पू) स॰ प॰ पुक्तकयोः, प्रवाहारा इति पाठी व विश्वते ।

<sup>(</sup>६) ड॰ एकके **कवा** इता इति काठो नेकाते।

<sup>(</sup>७) सर्वधर्मातिमिततः इति ए०।

धर्मनिर्वेधतः<sup>(१)</sup> प्रज्ञापारमिताऽनुगन्नया । सर्वधर्माप्रकृतिपरिग्रउ-द्धितः<sup>(२)</sup> प्रश्वापारमिताऽत्रगन्तवा । सर्वधर्षावचनतः प्रश्वापारमिता-ऽतुगक्तवा। वर्ष्वधर्माणामविरोधतः प्रदाणवमतवा प्रञ्चापारमिता-<u> ५ तुगन्तवा । सर्वधर्माणां निर्दाणप्राप्तितस्वधतासमतवा प्रश्वापार्रम-</u> ताऽतुगम्तवा। सर्वधर्मी नागक्किन न गक्किन त्रजानाना त्रजाता श्रायनाजातित इति प्रश्वापारमिताऽनुगन्तया । (२)श्रपञ्चतभाराः सर्वेधकी भारानारीपणतयेति प्रज्ञापारमिताऽन्त्रमन्या । सर्वेधकी-देशाप्रदेशतः प्रशापारमिताऽनुगन्तव्या॥ तत् कस्य हेतोः । रूपं हि सुभृतेऽदेशमप्रदेशं प्रकृतिस्वभावतः। एवं वेदना संज्ञा संस्काराः विज्ञानं हि सुऋतेऽदेशमप्रदेशं प्रकृतिख्यभावतः । सर्व्वधर्यानिरोध-प्रद्वादनला<sup>(४)</sup>दिति प्रज्ञापारमिताऽन्गन्तया । ऋरत्यविरतितः प्रज्ञा-पारमिताऽनुगन्तवा । श्ररकाविरकतया प्रश्वापारमिताऽनुगन्तवा ॥ तत् कथ हेतो:। इपं हि सुभृते सतत्त्वेन खभावेन न रखाते न विरञ्यते। एवं वेदना सज्ञा संस्कारा विज्ञानं हि सुभूते सतत्त्वेन स्रभावेन न रच्यते न विरच्यते ॥ प्रकृतिपरिश्चङ्कलादिति प्रश्चा-पारमिताऽनुगन्तथा। सर्वधर्मा श्रमकाः सङ्गासङ्गविगता इति

<sup>(</sup>१) सर्वेधमीनिवेधतः इति उ॰ । सर्वेधमीनिभेदतः इति घ॰ ।

<sup>(</sup>२) सर्वधर्मप्रकृतिपरिशुद्धितः इति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>३) चिस्तिन् साति च॰ प्रसाने स्तत्याठी वर्तते चात्मपरादर्शनतः प्रचापारमिताऽनुगन्तका सर्वेधकी चार्यार्हन्तः प्रकृतिपरिश्वद्धा इति प्रचापारमिताऽनुगन्तका।

<sup>(8)</sup> सर्वेधर्मानिरोधतः प्रकादनलात् इति ख॰ ४०, सर्वेधर्मानिरोध-प्रकादनलादिति च॰।

प्रश्वापारमिताऽनुगम्तवा । बोधिः सर्घधर्मा (१) बुद्धश्वानावबोधनतयेति प्रज्ञापारमिताऽनुगन्तवा । यर्व्धर्षम्यून्यानिमित्ताप्रणिहिततवा<sup>(९)</sup> प्रश्वापारमिताऽनुगमाधा । सर्वधर्षाभैवव्यमैत्रीपूर्व्वङ्गमतयेति प्रश्चा-सर्वधका मैचीविद्यारिणः कर्णाविद्यारिणो पारमिताऽनुगम्सव्या । सुदिताविदारिण जपेचाविदारिण दति प्रज्ञापारमिताऽनुगम्भवा। बर्मधर्मा ब्रह्मश्रता दोवानुत्पादनतः वर्मदोवानुत्पादनत इति प्रश्चापारमिताऽनुगन्तवा । धर्मधर्माणामप्रणिहिततो<sup>(१)</sup>ऽप्रतिहतित प्रज्ञापारमिताऽनुगन्तवा । ससुद्रापर्यन्ततया प्रज्ञापार-मिताऽपर्थन्तताऽनुगम्तवा । गगनापर्थन्ततया प्रज्ञापारमिता उपर्थना-मेद्दविचित्रतया प्रज्ञापारमिताविचित्रताऽनुग-नाव्या । इपापर्यमातया प्रज्ञापारमिताऽपर्यमाताऽनुगनाव्या । एवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानापर्यम्ततया प्रज्ञापारमिताऽपर्यम्तता-उनुगमाथा । सूर्य्यरिक्षमण्डलापर्यन्तावभाषनतथा प्रज्ञापारिमताऽप-र्खनाताऽनुगन्नद्या । सर्व्वज्ञद्यापर्यन्ततया प्रज्ञापारमिताऽपर्यम्तता-ऽनुगन्तवा। सर्म्बद्धधर्मससुदागमापर्यन्ततया प्रज्ञापारमिताऽपर्य-न्तताऽनुगन्तवा । सर्वसत्त्वधातुपुष्यज्ञानसमारापर्यन्ततया प्रज्ञा-पारमिताऽपर्यमाताऽनुगम्तया । पृचित्रीधालपर्यमातया प्रजापार-मिताऽपर्यकृताऽनुगन्तया । एवमथातुतेजोधातुवायुधात्नाकाग्रधातु-विज्ञानधात्वपर्यम्मतया प्रज्ञापारमिताऽपर्यम्तताऽनुगम्तया। सुत्र-

<sup>(</sup>१) बोधिसत्त्वधर्मा इति ख॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) सर्वधम्मायुन्यानिमत्ताप्रविद्विततया इति च॰।

<sup>(</sup>२) चनारोपवतोऽप्रविद्विततः इति घ॰, चप्रविद्वितः इति छ॰।

काकुत्रसर्थावयवात्रमाचतया प्रज्ञापार्यमताऽत्रमाचनाऽनुननायाः। वर्षक्षंबच्चाप्रभाषतया प्रशापार्गिमाऽप्रमाणताऽनुमनावा । सर्वध-र्भवमाध्यपर्यन्तताप्रतिस्थातया प्रज्ञापार्मिताऽपर्यन्तताऽनुगनायाः। वर्षवृद्धधर्मापर्यकातवा श्रद्धापार्विताऽपर्यान्तताऽवृगनावा। धर्म-भ्रमीपर्यमतका प्रज्ञापारमिताऽपर्यमताऽनुगम्तया । श्र्यताऽपर्य-प्रशापारनिताऽपर्यन्ताऽनुगनावाः। चित्तचैतिविकापर्यमा-तद्या प्रज्ञापार्मिताऽपर्थम्तताऽनुमन्त्रया । चिन्तचरितापर्यमानया प्रज्ञापार्मिताऽपर्यन्तताऽत्त्रमभाया । बुक्कासुक्रकधर्मापरिमाणतया प्रज्ञापारमिताऽपरिमाणताऽनुगन्तवा । विंच्नाद्गद्गतवा प्रज्ञापा-र्मितानद्नताऽनुनन्त्वा। धर्वधर्माकोष्यतथा प्रज्ञापार्मिताऽको-खताऽतुगनाचा ॥ तत् कछ हेतोः। इपं हि सुभूते ससुद्र्यममेन वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं दि सुक्षते ससुद्रसमं। इत्यं दि गगनसमिवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं गगनसमं । इपं विचिचमेर्यममेवं वेदना यंत्रा यंद्धारा विज्ञानं विचिचमेर्यमं। रूपमपर्यक्तसमनेवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानमपर्यक्तसमः। इपं स्वर्धमण्डवरास्यत्यादयममेवं वेदना धंजा संस्कारा विज्ञानं सूर्यं-मच्डलराम्युत्पाद्यमं । इतं सर्व्यशब्दापर्यमासमसेवं वेदना संद्वा संस्कारा विज्ञानं वर्षेत्रब्दापर्यमायमं। इपं यर्ष्यसम्बद्धालपर्यम्यसमिवं वेदना मंज्ञा मंस्कारा विज्ञानं मर्व्यम्बधालपर्यम्यमः। इपं सर्वव-द्वधर्मसमुदागमापर्यन्तसममेवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं सर्थ-बद्धधर्मसमुदागमापर्थन्तसमं। रूपं सर्वसम्बधातुपुरुश्चानसभाराप-र्थन्तमममेवं वेदना मंद्या मंस्कारा विज्ञानं सर्व्यक्तभातुपुणज्ञान-

समारामर्कमानमं। रूपं पृथिवीयममेवं वेदना मंज्ञा संस्कारा विज्ञानं र्षृचित्रीयमं। इफायाममेवं वेदना यंज्ञा यंख्वारा विज्ञानमधामं। इपं तेजःसममेवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं तेज:समं। इपं वायुसममेवं वैद्ना मंज्ञा संस्कारा विज्ञानं वाय्यमं। रूपमाकाशयममेवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानमाकाञ्चममं। रूपं विज्ञानसममेवं वेदना संज्ञा कंकारा विश्वानं विज्ञानवमं । इपं कुत्रसाकुत्रसधर्मसञ्चयविगतमेवं बेरमा मंद्रा संस्कारा विज्ञानं कुत्रसासुत्रसभ्यंसञ्चयिनगतं। इपं सर्क्यक्षप्रविगतमेषं वेदमा संज्ञा संस्कारा विज्ञानं मर्क्यधर्मसच्च-विगतं। इयं सर्वेशक्षंसमाध्वपर्यन्ततासममेवं वेदना संज्ञा संक्राता विज्ञानं सर्वेधक्षंसमाध्यय्येन्ततासमं । इपं विगमो इपस्रभावा इपतचताबृद्धधर्मा एवं वेदना मंज्ञा संस्कारा विज्ञानं विगमी विज्ञानस्त्रभावे। विज्ञानतथताबुद्धधर्माः । इपं सर्व्यधर्मापर्यन्तधर्मता एवं वेदना मंज्ञा संस्कारा विज्ञानं सर्व्यधर्मापर्यन्तधर्मता। इपं शून्यमपर्यमधर्माता एवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं शून्यमपर्य-नाधर्मता । इपं चित्तचैतिशकापर्यमाता एवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं चित्तचैतिसकापर्थन्तता । इपं चित्तचरितोत्पत्तिरेवं वेदना मंज्ञा संस्कारा विज्ञानं चित्तचरितोत्पत्तिः। इपं क्रज्ञसमकुत्रसं यावदनुपस्त क्षिरेवं वेदना मंज्ञा मंस्कारा विज्ञानं कुजसमकुजसं यावदनुपस्थिः। इपं सिंहमादसमसेवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानं चिंद्रनाद्यमं। इपमकाष्यनेवं वेदना यंज्ञा मंस्कारा विज्ञानमकार्थ।। एवं हि सुभृते बोधियन्तेन महायत्तेन प्रज्ञापार्यमताऽनुगन्तवा॥ यदाऽयं सुभूते बोधियाची महासल एवमेगां प्रश्वापार्मितामनु- गमिखित खवरारविखित अवतिरखिति अवभोत्खते विकाधिखति तुखिखित छपपरीचिखते भाविखिति सर्वभाषासाधिविविक्तिन मेनसिकारैः सर्वभन्यनाविविक्तिने मेनसिकारैः सर्वभन्यनाविविक्तिने मेनसिकारैः सर्वकौशीद्यविविक्तिने मेनसिकारैः परपंसनाविविक्तिते भेनसिकारैः सर्वकौशीद्यविविक्तिने मेनसिकारैः परपंसनाविविक्तिते भेनसिकारैः आत्मसंज्ञाविविक्तिते मेनसिकारैः सलसंज्ञाविविक्तिते मेनसिकारैः सलसंज्ञाविविक्तिते मेनसिकारैः पद्मनीवरखिवन् सिकारैः खोभसत्कारस्रोकविविक्तिते मेनसिकारैः पद्मनीवरखिवन् किति मेनसिकारैः देखीसास्य धिविविक्ति मेनसिभारैः सर्वेद्मनाविविक्ति ने मेनसिकारैः देखीसास्य धिविविक्ति मेनसिभारैः सर्वेद्मनाविविक्ति ने मेनसिकारैः तदा नास्य दुर्त्तभा भविद्यति सर्वेगुषानां परिपूरिकृति स्विकारिकारे स्वारम्भावा स्वारम्भावा परिपूरिकृति ॥

त्रार्थाष्ट्रसाइसिकायां प्रज्ञापारमितायामनुगस्परिवर्त्तां नामैको-निजंजन्तमः॥

<sup>. (</sup>१) खवतारिययतीति छ॰ घ॰।

<sup>(</sup>२) परपंसनापगतैरिति ख॰ घ॰ च॰।

<sup>(</sup>३) सर्व्वाञ्चनाविविर्व्यतेरिति सः।

## [ 808 ]

## श्रय सदाप्रहितपरिवर्त्तो नाम विंशत्तमः।



पुनरपरं सुऋते तथेयं प्रज्ञापारमिता पर्योष्टया यथा सदाप्रह्-दितेन बोधिसचेन महासबेन पर्योषिता य एतर्हि भीग्रमर्क्कितनि-घाषिसरस्य तथागतस्यार्हतः सम्यक्समुद्धस्यान्तिके ब्रह्मचर्यश्चरति॥

एवसुके श्रायुश्नान् सुरुतिर्भगवन्तमेतद्वेश्चत्। कथभागवन् सदा-प्रदृदितेन बोधिसन्त्रेन महासत्तेनेयं प्रज्ञापारमिता पर्योविता॥

एवसुके भगवानायुक्तनं सुश्वितिनेतद्वे क्त् । सदाप्रह्हितेन सुश्वेत बोधिसक्तेन महासक्तेन पूर्वं प्रज्ञापारिमतां पर्येषमाणेन कायेऽनिर्येकेन जीवितिनिरपेकेण ले।भसक्कारस्रोकेव्वनिश्वितेन पर्येन् प्रमाणेन पर्येषिता ॥ तेन प्रज्ञापारिमतां पर्येषमाणेनारण्यगतेनाक्त-रीचािक्वेषाः श्रुते।ऽश्वत् । गच्छ लं कुलपुत्र पूर्व्वखां दित्रि ततः प्रज्ञापारिमतां श्रोव्यधि तथा च गच्छ यथा न कायक्कमधमनिक्तिरसुत्पादयि न स्थानिद्धमनिकारसुत्पादयि न भोजन-मनिकारसुत्पादयि न स्थानिद्धमनिकारसुत्पादयि न राचि-मनिषकारसुत्पादयि न दिवसमनिषकारसुत्पादयि न ग्रीतमन-धिकारसुत्पादयि नोच्यमनिषकारसुत्पादयि मा च क्रिचित्तं प्रणिधाः श्रधात्मं वा विद्धां वा मा च कुलपुत्र वामेनाले।कथन् गाः मा दिचिषेन मा पूर्वेण मा पश्चिनेन मोत्तरेण मोद्धं माऽधो मा चात्रविदिश्वमवस्रोकयन् गाः । तथा च कुलपुत्र गच्छ यथा नात्मतो न सकायत्वस्रसि यथा न इपत्यस्रसि यथा न वेदनाता न संज्ञाता

न संस्कारते। यथा न विज्ञानतस्वसि यो स्नतस्वति स वितिष्ठते स्वतो वितिष्ठते बुद्धधर्मेभ्यो वितिष्ठते यो बुद्धधर्मेभ्यो वितिष्ठते स संसारे चरति यः संसारे चरति स न चरति प्रज्ञापारमितायां स प्रज्ञापारमितां नानुप्राप्नोतीति॥

एवसुके सदाप्रदितो बोधिसक्तो महासलसं निर्धेषसेतद्वीचत्। एवं वे करिष्यामि॥ तत् कद्य हेतोः। ऋहं हि सर्वसलानासाखोकं कर्नुकामो बुद्धधर्मान् ससुदानेतुकाम(१) इति॥

एवसुके स निर्धायः सदाप्रददितं बोधियलं मदासलमेतद-वोचत्। साधु साधु क्रसपुत्र सदाप्रददित ॥

श्रथ खलु गराप्रदितो गोधिमलो महामतः पुनरि प्रव्यश्रोग्गीत् एवश्वाश्रोणीत् सून्यतानिमित्ताप्रणिहितेषु च लया कुलपुन सर्वधर्षेव्वधिमुकि (१) मृत्याच प्रज्ञापारिमता पर्योष्ट्या निमित्तपरिवर्ज्ञितेन भावपरिवर्ज्ञितेन सत्तदृष्टिपरिवर्ज्ञितेन च लया
भवितव्यम् । पापमिनाणि च लया कुलपुन्न परिवर्ज्ञिवतकानि
कञ्चाकमिनाणि च लया चेवितव्यानि भक्तव्यानि पर्युपासितव्यानि
वानि च सून्यतानिमित्ताप्रणिहितानुत्पादान्तातानि कुहाभावाः
सर्वधर्मा इति धर्मन्देशयिन । एवं लं कुलपुन्न प्रतिपद्ममायो न
चिरेण प्रज्ञापारिमतां श्रोव्यसि पुस्तकमतां वा धर्मभाणकस्य भिन्नोः
कायगतां । यस्य च लं कुलपुन्नान्तिकात् प्रज्ञापारिमतां स्वणुक्यः
श्राद्मिका लया तचोत्पादिवत्या क्रतज्ञेन च लया भवितव्यं क्रत-

<sup>(</sup>१) समुदानयितुकाम इति ख॰ घ०।

<sup>(</sup>२) व्यधिमुक्तिचित्तमिति स॰ प॰।

बेदिना थ। एव मम कखाणमित्रं बखेमां प्रज्ञापारमितामिका-च्चृषोम बामरं प्रस्तं चिप्रमेवाविनिवर्त्तनीयो भविकास्वतुत्त-राखाः बम्बक्सकोधेरावज्ञस भविव्यामि तथागतानामर्वतां सम्यक्-बखुद्वानां तथागताविर्षितेषु बुद्धचेत्रेषूपपत्से श्रवणांच विवर्क-विवामि चयमद्शारागियामीति। रमासाया कुलपुत्रानु-मंत्राः परितुस्त्यमानेन धर्मभाषके भिची प्रास्नुमंत्रीत्पाद् चित्रया लबा खुखपुत्र खोकामिवप्रतिसंयुक्तया चिक्तसम्बद्धाः धर्मभाणको भिचुरत्बद्धयः। धर्मार्थिकेन च लवा धर्मगौरवेच धर्मभाषको भिषुरत्वद्भयः मारकर्माणि च लया ऋवमोद्भवानि । त्रस्ति हि जुसपुत्र मारः पाचिवान् धर्मभाषकस्य वोधियत्तस्य मदासलसः इपन्नन्दगन्धरमस्त्रशातुपमंदरति वेवितं भनुं पर्शुपासितः तांचावाविभक्षवोपायकौप्रखेन परिवेवते (१) भनते पर्यापाखे । तन च लया कुचपुत्र धर्मभाएके भिषी नाप्रसाद्वितसुत्पाद्वित-कम्(१) ऋषि लेवं चित्तसुत्पाद्वितव्यम् नाइं तदुपायकौ ऋखं आने बदेव ख्वाचकीयकं प्रजानाति एव सत्तविनयेन सतानां खुप्रस-मूलपरियस्सुपादाव एनान् धर्मान् प्रतिसेवते भजते पर्यापासे न दि कविद्वीधिवलानां महासलानां सङ्गो वा प्रारम्बयं वा संविद्यते तत्त्वणं च लया बुसपुत्र धर्माणां भ्रतगयः प्रत्ववेचि-तयः । कतमञ्च बुखपुत्र धर्काणां श्वतनवः चदुत सर्मधर्का व्यवस्त्रीया क्रम्यवदानाः॥ तत् कस्य हेतोः। सर्व्यधर्मः हि स्वभावेन

<sup>(</sup>१) प्रतिसेवते इति ग॰।

<sup>(</sup>२) नाप्रसाद उत्पाद्यितयः इति ख॰ द॰।

श्रून्याः वर्षधर्षा दि निःयता निर्जीता निष्पोषा निष्पुद्द्या निष्पुद्रसा माथोपमाः खन्नोपमाः प्रतिश्रुत्कोपमाः प्रतिभाषोपमाः ॥ एवं लं सुसपुत्र धर्मधर्षाणां अतनयं प्रत्यवेषमाणो धर्मभाषकः मनुवध्रस्रिषेय प्रज्ञापारमितायां (१) निर्याद्यसि श्रूपरमपि लं सुखपुत्र मारक्ष धमन्यादरेः ॥ स चेत् सुखपुत्र धर्मभाषकः प्रज्ञापारमितार्थिकं सुखपुत्रमवसाद्यति न समन्यादरित तच लया सुसपुत्र न प्रतिवाणिः कर्त्त्याऽपि तु धर्मार्थिकेनैव धर्मगौर-वेणैवानिर्विद्यमानसेन धर्मभाणको भिचुरत्यद्वस्यः ॥

श्रथ खलु यदाप्रहितो बोधियको महासलसास निर्धावसाक्रिकादिमामत्रज्ञासनी प्रतिग्रद्ध येन पूर्व्या दिक् तेन प्रतिक्रामित सा।
श्रिक्तिमामत्रज्ञासनी प्रतिग्रद्ध येन पूर्व्या दिक् तेन प्रतिक्रामित सा।
श्रिक्तिमान सामित सा तकेव प्रथिवीप्रदेशे स्थितोऽभ्रत् सात्र हर्द् क्रन्दम् ग्रोचन् परिदेवमान एवं चिन्तयित सा। श्रिक्तिकेव प्रथिवीप्रदेशे एकं वा राचिन्दिवमितनामियक्यामि दे वा चीणि वा चलारि वा
पद्ध वा षड्वा सप्त वा राचिन्दिवान्यतिनामियक्यामि न कासक्रमधमनस्किरसुत्पादिक्यामि न स्थानिमद्भमनिकारसुत्पादिक्यामि
न भोजनमनसिकारसुत्पादिक्यामि न पानीयमनसिकारसुत्पादविक्यामि न राचिमनसिकारसुत्पादिक्यामि न दिवसमनसिकारसुत्पादिक्यामि न ग्रीतमनसिकारसुत्पादिक्यामि नोच्यमनसिकारसुत्पादिक्यामि यावस प्रज्ञापारिमतां श्रोक्यामीति। तसचापि नाम सुभृते कश्चिदेव पुक्षे एकपुत्रके कास्रगते महता दुःख-

<sup>(</sup>१) प्रजापारमितायाः इति ग॰।

दौर्षानखेन समन्तागतोऽभवस्य पुत्रश्रोकेन नान्यः कश्चित्रानिक कारः प्रवर्त्ततेऽपि लेकपुत्रकमनिकार एव प्रवर्तते एवमेव सुभूते सदाप्रदितस्य बोधिसन्तस्य महासलस्य तस्मिन् समये नान्यः कश्चित्रानिकारः प्रवर्त्तते सा ऋषि तु कदा नामाइं तां प्रश्चापार-मितां श्रोद्यामीति॥

<sup>(</sup>१) पूर्वकरिति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>२) समापिताः इति ग॰ घ॰।

मामूनद्द पुवर्षस्य सोद्धार्त्वार्षाणि<sup>(१)</sup> प्रमाणवनस्पादनानि । कर्म-सिंख बोड़कार्वि धारकमवी तुवी काती नानाविचिचैरतामधै: पत्नै: पत्नवान धर्मतस् सोडकष्टचाइस्रमयं सूपं दितीयं खोडकट्यान्तरमदयकं । बन्नावती प या नगरी यौक्वेंन किङ्कियी-जालेन प्रतिक्रमा । तस्य च किन्द्रिणीजासस्य वातेनेरितस्य क्सर्भगोची रचानीयः बन्दो<sup>(२)</sup> निसरति <sup>(२)</sup>तस्यापि नाम पद्मान्निक्क द्वर्थेख बनेत्य बन्नीत्यां कुन्नलेर्गमर्थे: सम्प्रवादितस्व क्यार्मनोची रक्यनीचो निर्धेशे निवरति एवसेव तस्य किव्निची-मास्य वातेरितस्य वस्यार्मनोञ्जो रसनीयो निर्देशयो निस्तरित। तेन च अच्हेन ते बलाः क्रीड्नि रमने परिचारयनित । समन्ताच तद्या नगर्वाः परिखा वारिपरिप्रकी श्रद्धसरिवारि-वाहिन्यो वारिको मातिमीतस्य मालुक्कस्य पूर्वाः । तसिंस वारिषि नावः सप्तानां रक्षानां विचिचा दर्भनीचासेवासेव समानां पूर्वकर्मविषाकेनाभिविद्याः। यासु ते समा अभिदञ्ज कीड्नि रमनो परिचारयन्ति । सर्वश्च तदार्थुत्यसपद्मतुसुदपुण्डरीकसंच्छा-दितमन्वैज्ञाभिजाताभिजातैः सुगन्भगन्धिभः पुष्यैः संस्कादितं। ना्चि वा काचित्रिवाइसमदाबाइसे स्नोकथातौ पुस्रजातिया तच नास्ति । समन्ताच तस्ता नगर्थाः पश्चोद्यानप्रतानि सर्माणि तानि सप्तर्वमवानि विचित्राचि दर्शनीयानि । एकैकसिंखोद्याने पद्य पद

<sup>(</sup>१) सुवर्संखोड्कश्रीर्वाग्रीति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>२) निर्धिषः इति ख॰।

<sup>(</sup>३) खादिति ख॰ ग॰ ङ॰ घ॰।

पुकारिणीयतानि जोशः जोशः प्रमाचं समकात् तत्पुष्करिणीनां । यर्कासु तासु पुक्करिकीषु सप्तरसमयानि विविचाणि दर्शनीयानि जत्यसपद्मसुसुरपुष्डरीकाणि जातानि चैसदरकं संस्कादितं। वर्म्याचि च ताम्युत्पखपराजु सुद्यु एडरीकाचि प्रकटचन्नप्रमाणपरि-णाहानि सुनत्थानि नीसानि नीसवर्षानि नीसदर्शनानि नीसनि-भासानि पीतानि पीतक्षानि पीतनिक्रीनानि पीतनिभासानि सोदितानि सोदितवर्षानि सोदितनिदर्शनानि सोदितनिभाषानि श्रवहातानि श्रवहातवर्षान्यवहातनिहर्शनान्यवहातनिर्भाषानि । सर्वाञ्च पुट्यारिको इंस्सारसकारखनती स्वत्रवाकोपनिवृत्रिताः। पर्कांचि च तान्युद्यामानि श्रममान्यपरिपद्याणि तेपानेव बलानां पूर्वकर्मविपाकेनाभिनिर्द्धनावि यथापि नाम दीर्घराचं प्रशा-पारमिताबाद्यरितवर्ता वृद्धनेचीचिचीकारात्यतसुगतञ्जतविकानां मलानां दीर्घरात्रं मस्त्रीरेषु धर्षीव्यधिस्रकानां । तत्र च बुखपुत्र गन्धस्त्वां नगर्थां मधे प्रक्लाटकच धर्षीद्रतच नोधिवनच महासम्बद्ध ग्रहं चोवनं वयनात् यप्तानां रक्षानां चित्रं दर्भनीयं मप्तभिः प्राकारैः सप्तभिक्तासपङ्गिभिरतु परिचित्रं। तिकांश खडे प्रमार्थ्यानानि स्ट्रपिस्भोगोपभोगपरिभोगाय नित्यप्रसुद्तिश्च नामोद्यानं पत्रोकस्य नाम घोकविनतस्य नाम पुव्यक्तिपं च नामो-द्यानं। एकैकसिंखीद्यानेऽष्टावष्टी पुष्किरिको यदत भद्रा च नाम भद्रोत्तमा च नाम नन्दा च नाम नन्दोत्तमा च नाम समा च नाम चुमोत्तमा च नाम निचता च नाम चिवनाचा च नाम। तासां च खबु पुष्करिकीनासेकं पार्च बौवर्णसर्च दितीचं पार्च इत्यमचं हतीयं पार्त्रं वेदूर्यमयं चतुर्थं पार्त्रं खाटिकमयं ऋघी असिः कर्जेत-नमयी पुतर्चवालुकास्तीर्चा। एकैकस्वाञ्च पुट्करिस्वामष्टावष्टी सोपा-नानि नानाविचित्रतमयः सोपानफलकः प्रतिमण्डितानि । सर्थ-सिंख मोपानपसमतिवरामारे जामूनदस्य सुवर्णस्य कद्सीरची नातः। सर्वाञ्च ताः पुष्करिष्यो नानोत्पसपद्मनुसुदपुष्डरीकसञ्का-दितयश्चिषा इंग्मार्थकार्ष्डवक्रीश्चचक्रवाकोपकृष्ठिताः। यमनाच तावां पुष्करिणीनां नानाचिचाः पुष्पद्या जातासेवां पुष्पद्याणां वातेनेरितानि पुत्र्याणि पुष्करिणीषु पतन्ति । सर्व्वासु च तासु पुष्करिणीषु चन्द्रमगन्धिकं वारि वर्षे।पेतं रक्षोपेतं स्पर्के।पेतं तप च धर्मीद्रतो बोधिमलो महामलः मपरिवारोऽष्टबज्जा स्त्रीसहस्तैः थाईं पश्चभिः कामगुणैः यमपितः यमन्त्रङ्गीश्रृतः क्रीड़ित रमते परिचारयति । येऽपि तच नगरेऽन्ये सला वासायाः व्लियस पुर-वाय तेऽपि मर्बे नित्यप्रसुदिता उद्यानेषु पुष्करिणीषु च पश्चिभः कामगुषैः धमपिताः धमन्वङ्गीभ्रताः क्रीड्नि रमन्ते परिचार-विना । स खलु पुनर्धसाँद्भतो बोधिसत्तो महासतः साई परिवा-रेण तावत्कासं कीड़ित रमते परिचारयित ततस्त्रिकासं प्रज्ञापार-मितान्द्रेज्ञचित । चेऽपि ते सलाखन गत्धवत्यां नगर्थां वास्तवासेऽपि मधे नगरप्रकाटकस धर्मीद्रतस बोधियलस मदायलसामनं प्रजापयन्ति सुवर्षपादकं वा रूषपादकं वा वेंद्रुर्थ्यपादकं वा स्कटि-कपादकं वा त्रसिकास्तीर्धं वा गोषिकासीर्धं वा उपिर गर्भेसिकं वा कासिकवस्त्रप्रत्यास्तरणं वा श्रद्धंक्रोग्रसुचेस्त्रेगोपरिष्टाचान्तरीचे चैसवितानं सुकाविचित्रितं यसं यदिता निरताः किसयं संख्यित

दति सुरंखितविचिचविपाकतया धारयन्ति समनाच तं पृथिवी-प्रदेशं पञ्चवर्षिकैः कुसुमैरभ्यविकरिना सम्प्रविकिरिना नानागन्धधूप-धूपितं च तं पृथिवीप्रदेशं कुर्व्यन्ति यथाऽपीदं धर्माप्रयविष्ठद्धाः तस्य धर्मीाद्रतस्य वोधियत्तस्य मदासलस्य धर्मगौरवेष च। तत्र धर्मीाद्रतो बोधिसचो महासत्वो निषकः प्रशापार्मितां देशयति । एवंक्रपेक कुलपुत्र धर्मगौरवेष धर्माणां मसित्रयत्या(१)त्रद्वेयत्रहधानतवा श्रद्धोत्पादनैन ते सला धर्मीद्भतस्य बोधिसत्तस्य महासलस्यान्तिकात् प्रज्ञापारमितां प्रदेखन्ति। तत्र च बहनि प्राणिप्रतानि बहनि प्रा-णियरसाणि बक्रनि प्राणिप्रतयरसाणि यन्त्रिपतितानि देवमनुखाणां प्रख्यांना । ततोऽन्ये नेचिदुद्दिशना नेचित् खाध्यायांना नेचित्ति-खिना केचिद्योगियोमनियकारेणा<sup>(२)</sup>तुगच्छिना। सर्वे च ते सला त्रविनिपातधर्माणोऽविनिवर्त्तनीया त्रनुत्तरायाः सम्यक्सम्बोधेः । तस्य वं वुसपुत्र धर्मीद्गतस्य वोधिमत्तस्य महासवस्यानिकं गच्छ ततः श्रोव्यिष प्रज्ञापारमितां । य हि तव कुखपुत्र दीर्घराचं कख्याण-मिनं धन्दर्शकः समादापकः ससुत्तेजकः सम्प्रदर्षकोऽनुत्तरायाः सम्यक सम्बोधेः । तेनापि कुखपुत्र पूर्व्यमेवं प्रज्ञापारमिता पर्व्यविता यथा लमेतर्हि पर्योषसे। गच्छ लं जुजापुत्र रात्रिन्दिवमधिष्टित-मनिषकार्मुत्पाद्यमानी न चिरेण प्रज्ञापार्मितां श्रोक्यि।

त्रय खलु मदाप्रहितो बोधिमचो महामल हदं श्रुला तुष्ट खद्य त्रात्तममस्कः प्रमुदितः प्रीतिमोममखत्रातोऽभ्रत्। तद्यथापि

<sup>(</sup>१) खसन्निश्रयतया इति ख॰ ४० घ०।

<sup>(</sup>२) योनिमनसिकारेग्रेति ग॰।

नान पुरवः विविध वक्षेन विद्वो वाणं भनविकारस्त्वत्वारवित यवि हा करा नामाएं अस्त्रवर्णारं वैश्वं बस्त्रे वो मधेमं वस्त्रसुद्धरि-वित वो नानितो दुःखाकोचिक्यतीति । एवक्षेत्र सर्वाप्रद्दितो वीधियको मरामलस्त्रिक्त समये नान्यं कश्चिद्धवाँ भनवि करोत्वि हा करा नामाएं तं खुक्यपुणं द्रस्थानि वो मां प्रशापारिकतां स्वाविक्यति । वं मम ध्यां श्रुता स्वपक्षकानविकाराः प्रदा-स्वन रति ।

यव यम् वराप्रदितो वोधियको मदायलक्षिकेव इकिवीप्रदेशे सितक्क धर्मोद्गतक वोधियकक मदायलक प्रशासन्तितावेश्वतः प्रयोति सा प्रकांस सर्वधर्मिक्वितिसंशा (१) सुत्याद्यति सा। तद्यानेकानि समाधितुक्वान्वासुक्षीसृतान्तसृत्यः। तक्षया सर्वधर्मस्त्रभावकात्रश्चेकाने वास समाधिः सर्वधर्मस्त्रभावात् प्रस्तिनंत्रभाषिः सर्वधर्मस्त्रभावकात्रभावित्वस्त्रभावकात्रभावित्वस्त्रभावकात्रभावित्वस्त्रभावकात्रभावित्वस्त्रभावकात्रभावित्वस्त्रभावकात्रभावित्वस्त्रभावकात्रभावित्वस्त्रभावकात्रभाविः सर्वधर्मात्रभावित्वस्त्रभावकात्रभाविः सर्वधर्मात्रभावित्वस्त्रभावकात्रभाविः सर्वधर्मात्रभाविद्यस्त्रभावकात्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्तरम्तिः स्त्रभाविदः सर्वस्त्रस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्तिः स्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्त्रभाविद्यस्तिः स्त्रभाविद्यस्तिः स्त्रभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तिः स्तरभाविद्यस्तरभाविद

<sup>(</sup>१) चनिचितसंद्वामिति ग॰।

बानाइत्तपरस्यक्रनाभिनिर्दारी नाम समाधिः श्रस्तश्चितो नाम बमाधिः प्रश्रव्यवदारो नाम बंमाधिः ग्रनावरणविमोचनाप्तो(१) नाम समाधिः राजीपनतो नाम समाधिः नामनिर्जित्वस्थानी नाम क्साधिः सर्वधर्यतिपद्मनो<sup>(१)</sup> नाम समाधिः सर्वधर्यविषयाननतो नाम समाधिः सर्वधयानावर्षको दिनाम समाधिः गगनकष्पो नाम बमाधिः क्योपमो नाम बमाधिः श्रावश्रद्भपराजो नाम यमाधिः श्रम्पन्नराजो(र) नाम यमाधिः अवस्था नाम यमाधिः चिवक्रिक्चुर्गाम समाधिः धर्माधात्रनिषतो नाम समाधिः धर्मधात्र निर्णतो नाम समाधिः त्राचायदाता नाम समाधिः विशासिमार्कितो नाम समाधिः सर्व्यवनासिभवनो नाम समाधिः विनतरको नाम बमाधिः ऋषङ्क्तिष्टो नाम समाधिः पद्मयूद्दो नाम बमाधिः काञ्चाक्येदनो नाम समाधिः वर्ष्वारासुगती नाम समाधिः सर्वेधकीत्युद्गतो नाम समाधिः अभिश्वावसर्वेत्रारय-प्राप्तो नाम समाधिः सर्वधर्यानर्वेधको नाम समाधिः सर्वधर्या-विभवनुद्रा<sup>(8)</sup> नाम समाधिः सर्वेधकविभक्यनुद्रो<sup>(६)</sup> नाम समाधिः सर्वधर्मनिर्वित्रोषद्शी नाम समाधिः सर्वदृष्टिकतगदनविविर्वितो नाम समाधिः तमीऽपमतो नाम समाधिः सर्वधर्मानिमिक्तापगतो

<sup>(</sup>१) खनावरखचोटिरिति च॰।

<sup>(</sup>२) सर्व्ध्यसंदिगम्बतः इति स॰।

<sup>(</sup>३) खसपत्रराज इति ख॰ च॰, खासत्रराज इति छ॰।

<sup>(8)</sup> सर्वेधमीविभवसमुद्रः इति ग्र॰, सर्व्यधर्मीविभवसुद्रः इति घ॰ च॰।

<sup>(</sup>५) सर्वेधर्मविभवसुतः इति ख॰।

यमाधिः वर्ववष्ट्रविसुको नाम बमाधिः वर्वकौषीद्यापनतो नाम बमाधिः नम्नीरधर्मप्रभाकरो नाम बमाधिः मेदकस्पो नाम यमाधिः अधंदार्थी नाम यमाधिः मारमण्डसविध्यंयनकरो नाम समाधिः वैद्योक्यामभिविनिष्टो नाम समाधिः रिम्मनिर्शरो नाम यमाधिः तथागतर्भनो नाम यमाधिः सर्वतथागतर्भी नाम समाधिः। स एषु समाधिषु खितः सन् दब्रदित्रि सोने बुद्धान् भग-क्तः प्रस्नति सा अप्रमेचानसङ्घोचानिमानेव प्रज्ञापारमितां प्रकाजवतो बोधियत्त्रेभ्यो मदासर्वभ्यः। ते च तथागताः साधुकारं ददति स स्वायमञ्जास्य सुर्विन्त्र<sup>(१)</sup> सा। एवं चावोचनसाभिरपि सुन्नपुत्र पूर्वे बोधिसत्तवर्थाञ्चरङ्किरेवमेव प्रज्ञापारमिता परिगवेषिता । परिगवे-वमाणैय एते एव समाधयः प्रतिस्था ये खयैत्रि प्रतिस्था। एनांस यमाधीन् प्रतिसभ्य गतिङ्गताः संदुत्ताः प्रज्ञापारमितायां प्रविनि-वर्भनीयेषु बुद्धधर्मेषु प्रतिष्ठिताः। ते वयमेतेषामेव समाधीनां प्रकृतिं सभावं व्यवक्रोकवन्तसं धर्मं न समनुप्रश्लामी यः समापद्यते वा खुन्तिष्ठते वा यो बोधाय चरेत् यो वाऽतुन्तरां बस्यक्षमोधि-मभिषम्बुध्येत। द्रयं या कुक्रपुत्र प्रज्ञापारमिता या न केनचिद्ध-र्वेष मन्यमानता प्रमन्यमानतास्त्रितेरसाभिरियमेवंद्रपा कायस सुवर्षवर्षता प्रतिकथा दाचित्रच मदापुरुवक्षचणानि प्रश्नीतिया-त्यञ्चनानि व्यामप्रभता पाचिन्यशातुत्तरं बुद्धञ्चानं बुद्धप्रज्ञा त्रतुत्तरस बुद्धसमाधिः सर्वेबुद्धधर्मग्राषपारमिता चानुप्राप्ता यसा

<sup>(</sup>१) ददन्ति इति ग॰।

गुषपारमिताया न प्रकां तथागतैरेव तावत् प्रमाणं यहीतं (१) पर्यक्तो वा निर्द्रायितं किं पुनः श्रावकप्रत्येक बुद्धः । तसान्तर्षि कुलपुन्न एतेक्वेव लया धर्मेषु गौरवसुत्पाद्धितयं भ्रयस्या मानयाऽर्धिकतया कृत्विकत्या च । श्रयिकस्य हि कुलपुन्न कृत्विकस्य च न दुर्क्षभा भवत्यसुन्तरा सम्यक्षमनोधिः । कस्याणमिनेषु च लया कुलपुन्न तीत्रं गौरवसुत्पाद्धितयं प्रेम च करणीयं प्रसादस्य करणीयः । कस्या- एमिनपरिग्रहीता हि बोधियन्ता महासलाः चिप्रमेवातन्तरां सम्यक्- सम्बोधिमभिसम्ब्र्धने ।

त्रय खलु सदाप्रहिद्तो बोधिसच्चो महासलसांसायागताने-तदवोचत्। कोऽस्नाकं कस्त्राणमित्रमिति॥

त एंनमेतद्वोचत्। दीर्धराचं श्लं कुसपुत्र धर्मोद्गतेन बोधिसलेन
महासलेनानुत्तरायां सम्यक्षमनोधौ परियाचितः परिग्रहीतस्य
प्रज्ञापारमितायासुपायकौष्रस्थे बुद्धधर्मेषु च शिचापितः। स तव
कुसपुत्र परिग्रह्मः कस्याणमिच्य तत्त्रया क्रतवेदितया
च सक्तत्य तत्क्रतं<sup>(२)</sup> धारियतयं। स चेत् त्वं कुसपुत्र धर्मोद्गतं बोधिसन्तं महासलमेकं वा कस्पं दौ वा कस्पौ चीन् वा कस्पान् कस्प्रगतं
वा कस्पमहसं वा कस्पमतमहस्तं वा ततो वोत्तरे चैकोष्ड्रकमिव<sup>(२)</sup>
प्रिरसा परिकर्षः सर्व्यसलस्रस्तोपस्थानस्यास्थोपस्थापयेः यावन्तस्तियाइस्ममहासाहस्ते स्रोकधातौ स्वाबन्दगन्धरस्यक्षासान् सर्व्यानुप-

<sup>(</sup>१) उद्यश्रीतुमिति ख॰ च॰।

<sup>(</sup>२) तल्वामिति ख॰।

<sup>(</sup>३) चैकमख्कमिवेति ग॰।

नामचेरेवमपि तथा बुलपुत्र तथ बुलपुत्रका नैव सतस प्रतिसतं क्षेत् । तत् कथा हेतोः । तथा हि बुलपुत्र बुलपुत्रकात्मशावेन तवैषामेवं इपायां समाधीनां प्रतिसकाः संदृत्तः प्रशापारिमतोपा-वक्षीक्षक्रव्यक्ष्णे प्रशापारिमताप्रतिसभक्ष संदृत्तः ॥

त्रच बकु ते तथागताः बदाप्रददितं बोधियतं महायतं वमाग्रास्थानार्हिता त्रभ्रवन्। य च बुलपुत्रसंभ्यः समाधिभ्यो युदस्तात्।
युत्यितस्य चास्तितद्भरत् बुतस्रो तथानताः क वा ते तथागता इति।
य तांस्यागतानपस्यन् सहतीसुत्काव्हां परितयनं चापत्रः । तस्तितदश्वदार्थो धर्मोद्गतो, बोधियत्त्रो सहायतो धारणीप्रतिस्त्रभः पञ्चाभिज्ञः पूर्वजिनस्ताधिकारो सम यत्तरियाहकः कस्त्राणिमचय दीवैरात्रच्च सम तेनार्थः कतः यन्त्रहसेतमर्थं धर्मोद्गतं बोधियत्तं
सहायस्मभिगम्योपसङ्गस्य परिष्ट्रस्त्रेयं बुतस्रो तथागता जानताः
क वा ते तथागता गता इति ॥

श्रय खलु बदाप्रव्दितो बोधिसक्ती महासली धर्मीद्गते बोधि-सक्ते महासले प्रेम च प्रसादं च चित्रीकारश्च गौरवश्चोपस्थापयति । उपस्थापीवं प्राचिक्तयत् कियदूपया तु खल्वहं सत्कियदा तं धर्मी-द्गतं बोधिसक्तं महासलसुपसद्भामेयं दरिद्रश्चास्मिन च मे किश्चिक्तया-इतं बेखं वक्तं वा रक्षं वा सुवर्षे वा मण्यो वा सुक्ता वा वेदूर्यं वा श्रञ्जाश्चा वा प्रवासं वा रजतं वा पुत्रयं वा धूपो वा गन्धो वा मान्धं वा विखेपनं वा चूणें वा चीवरं वा इक्तं वा ध्वजं वा घष्टा वा पताका

<sup>(</sup>१) प्रचापारमितापायकोशस्यं श्रवचिति ख॰, प्रचापारमितोपायकौ-श्रस्य स्ववच्चति घ॰।

वा संविद्यते नेनाचं धर्मोद्भतं बोधियत्वं मदायतं सत्कुर्यां मुद्रुद्धयां न च ममैतत् प्रतिद्धपं भवेद्यदृश्मेत्रमेत धर्मोद्भतं बोधियत्वं मदायत-सुपसद्भाभेयं दरिद्रश्चासि(१) नच मे प्रीतिर्वा प्रमोदं वोत्पञ्चते ॥

त्रय खलु वदाप्रविद्यो बोधिवलो महासल एवंक्पेगुँधैगारव-मनसिकारैगेक्स्वनुपूर्वेणान्यतरं नगरमनुप्राप्तोऽस्त्। तच तक्यान्त-रावणमध्यगतस्तिदस्त् यग्यद्गिममाताभावं विक्रीय तेन मूस्त्रेव धर्मोद्गतस्य बोधिमलस्य महासलस्य सत्कारं कुर्यो दीर्घराचं दि ममातास्थावसद्याणि भग्नानि चीणानि निबद्धानि विक्रीतानि पुन:-पुनरपरिमाणे संसारेऽपरिमाणानि च निरयदुःस्वानि मया काम-हेतोः कामनिदानमनुभ्रतानि न पुनरेवंक्पाणां धर्माणां कृतस्र एवंक्पाणां वा सलानां सत्कारायेति॥

त्रय खलु सदाप्रहितो बोधिसत्तो महास्रतोऽकारायकमध-गतः शब्दमनुश्रावयामास घोषसुदीरयति साकः पुरुषेकार्थिकः कः पुरुषेकार्थिकः कः पुरुषं केतुमिन्हतीति ।

त्रय खलु मारक पापीयस एतद्भृद्यं घदाप्रद्दितो बोधि-सत्तो महासलो धर्मकामतया यद्यात्मानं विक्रीय धर्मोद्गतस्य बोधिसलस्य महासलस्य सत्कारं करित्यति प्रद्यापारमितासुपाय-कोश्रस्यद्य परिप्रस्थित कथं बोधिसत्तो महासलः प्रश्चापारमितायां चरम् चिप्रमनुत्तरायां सम्यक्सन्बोधौ परिनिष्पत्यते दति तदा श्रुत-सागरतां चानुपास्थित श्रश्चिय भविष्यति मारेष वा मारकावि-

<sup>(</sup>१) ग्र॰ घ॰ एक्तकयोरच दरिजवासीति पाठो गास्ति।

काभिर्ष्या देवताभिः सर्व्यगुणपारमितां चानुप्रास्थिति तच च बाइनां सलानामधें करिष्यिति तांश्च मम विषयादितिकामियिष्यत्यन्यांश्चानु-त्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिषम्बुध्य यन्यदमस्यान्तरायं कुर्थामिति॥

त्रय खलु मारः पापीयांसान् त्राह्मस्यरहपतिकांसाया प्रत्यु-त्यापयामास<sup>(१)</sup> यथा ते तं घोषं नात्रौषुः सदाप्रहदितस्य बोधिसत्तस्य महासतस्य कः पुरुषेणार्थिकः कः पुरुषेणार्थिकः कः पुरुषं केतुमि-स्कृतीति॥

श्रय खलु सदाप्रहरितो बोधिमत्तो महासतो यदास्मनः कायकं न सभते तदा एकान्तं गला प्रारोदीदश्रूणि प्रावर्त्तयदेवं चावोचत् श्रहो वतास्माकं दुर्क्षश्चा साभा ये वयमास्मभावस्थापि कायकं न सभामहे। यं वयमात्मभावं विक्रीय धर्मोद्रतं बोधिसतं महासतं सत्तुर्थामेति॥

त्रथ खबु शकस्य देवानामिन्द्रस्थैतदस्त्त् यम्बहं सदाप्रह्दितं बोधिसत्तं महासत्वं तुज्ञयेयं किं न्वयं सदाप्रह्दितो बोधिसत्तो महासत्वोऽध्यासयप्रतिपन्न त्रात्मभावपरित्यागं प्रति धर्मकामतया उत नेति॥

श्रथ खलु शको देवानामिन्द्रो माणवकवेषमिनिक्षीय येन सदा-प्रकृदितो बोधियत्त्रो महायलखेनोपमङ्गामित सा। उपसङ्ग्य सदा-प्रकृदितं बोधियत्त्वं महायलभेतदवोषत्। किं लं कुलपुत्र दीन-दीनमना उत्किष्टितमानसोऽश्रृणि प्रवर्त्तयमानः स्थितः॥

<sup>(</sup>१) प्रत्युपख्यापयामासिति घ• घ०।

स्दाप्रदितसमेवमाइ। ऋदं माणवकात्मानं विकेतुकामोऽस्य चात्मभावस्य कायकं न सभे॥

तं माणवकरूपी व्यक्त श्राष्ट्र । कस्य पुनस्तं सुसपुत्रार्थायात्मानं विकेतुकामः ॥

चराप्रवित्तसमार । ऋदं माखवक धर्मकामतया रममातानं विक्रीय धर्मपूजां कर्मुकामः ऋथां धर्मीहतं बोधिक्तं महासतं धरकर्मुकामः सोऽहमस्याताभावस्य क्रायकं न सभे । तस्य मे एतद-भूददो वताहमत्यस्पपुष्यो घोऽहमस्याताभावस्यापि क्रायकं न सभे येन तं विक्रीय प्रज्ञापारमितायाः पूजां सुर्थामार्थस धर्मीहतं बोधिसमं महासतं सरसुर्थामिति ॥

त्रय खनु माणवकः घराप्रहितं बोधियनं महासलमेतर्-वोचत्। न खनु मम जुनपुत्र पुरुषेण कृत्यमपि तु खनु पुनः पितुर्यो यज्ञो यष्ट्यः तत्र मे पुरुषश्च इदयेन कृत्यं सोहितेन चास्त्रिमक्यया च तहाश्चसि लं क्रयेण ॥

श्रय खलु वदाप्रहितस्य बोधिवत्तस्य महासत्तस्यैतदस्यत् । लाभा मे परमस्त्रस्याः परिनिष्यत्रं चात्राभावं जाने । प्रश्चापार-मितोपायकौत्रस्ये बुद्धधर्मेषु च चन्त्रयाऽयं मास्यकः क्रायको सन्धो इदयस्य हिंधरस्य चास्त्रिमक्यायास्रिति ॥

स इष्टिक्तः कस्यविक्तः प्रसुदितविक्तसं माजवकमेतदवीचत् । दास्यामि माजवक येन येनैव ते इत त्राह्मभावादर्थः॥

य तमेतद्वोचत् । किन्ते खुखपुत्र मूखं ददामि ॥ य तमेतद्वोचत् । यत्ते माणवक परित्यकं तद्देशीति । षय खबु सदाप्रदितो गोधियत्तो महासतसीत्वं प्रस्तं यहीता दिख्यं गाउं विद्वा सोहितं निस्नावयति सा। दिख्यं योद विद्वा निर्मासं कताऽस्ति भेतुं क्यमूससुपसङ्गामति सा।

श्रय खलु श्रन्यतरा श्रेष्टिदारिका अपरिष्टात् प्रासादतस्त्रमता-ऽभ्रत् । साउद्राचीत् सदाप्रदितं बोधिससं मदासमं बाइं विद्धाः दिधरं निस्ताय जद निर्मासं कलाऽस्थि भेनुं कुद्ममूससुपसङ्गमं । तस्या एतदभ्रत् किन्नु खन्नयं जुसपुन्न श्रात्मनैवात्मनः देवृत्तीं कारबां कारयति । यम्यदमेनं कुसपुन्नसुपसङ्ग्य परिष्टक्केयं ।

श्रध समु सा श्रीष्ठदारिका येन बदाप्रदितो बोधिसको महासलसेनोपसङ्गाला। एपसङ्क्य सदाप्रदितं बोधिसक्तं महा-सलमेतद्वीपत्। किन्नु खनु लं कुमपुत्र एकंद्रपामात्मनः प्राप-हारिषीं कारणां कारयि। किं चानेन दिश्येष करियसि लम-सिमक्याभ्याञ्च॥

यदाप्रक्दित आह । अस्य दारिके माणवकस्थानिके इदं विकीय प्रज्ञापारमितां पृत्रशिखाम्यार्थेश्च धर्मोद्भतं बोधियनं महा-सलं सत्करिखामि॥

त्रथ खलु या त्रेष्ठिदारिका यदाप्रविदनं वोधियत्तं मद्यायत-मेतदवोचन् । का पुनस्ते कुलपुत्र ततो ग्रवजातिर्निष्यस्यते ग्रवित्रोषो वा यत्त्रमातानो इदयं विधरशास्त्रि मञ्जानश्च विक्रीय तं कुलपुत्रं यत्कर्तुकामः॥

य तां दारिकामेतदवीत्रत्॥ य दारिके जुक्रपुत्रोऽस्नाकं प्रज्ञा-पारमितासुपायकौत्रस्यं चोपदेच्यति । तत्र च वयं त्रिवियामदे तच वयं विचमाणाः सर्वस्तानां प्रति वर्षं भविष्यामोऽनुसरां सम्यक्षमोधिमभिसम् ध सुवर्षवर्णस्य कायं प्रतिक्षस्यामचे दाण्णिवयः मचापुद्वस्वस्थानि श्रवीति चानुख्यमानि द्यामप्रभतां चाननारभितां च मचामैचीस मचाकद्याच मचासुदिताच मचोपेश्वास्य चलारि वैवारसानि प्रतिकस्थामचे चतस्य प्रतिसंविदः प्रतिकस्थामचे श्रवाद्य चावेणिकवृद्धस्थान्(१) प्रतिकस्थामचे पञ्च चामिज्ञामचिन्यां च त्रीस्रविद्धस्मिन्यास्य समाधिविद्धद्धिमचिन्यास्य
प्रज्ञाविद्धद्धिं द्य च तथागतवसानि प्रतिकस्थामचे । श्रनुत्तरस्य
बुद्धज्ञानमभिवन्नोत्यामचे श्रनुत्तरस्य धर्मरक्षं-प्रतिकस्थामचे येन
च सर्वस्तानां संविभागं करिख्याम दति ॥

श्रथ खनु या श्रेष्ठिदारिका यदाप्रदितं वोधियमं महायतकेतद्वोचत्। श्राद्ययं कुलपुत्त यावदुदाराः प्रणीताद्यामी लया
धर्माः परिकीर्त्तिताः । एकैकस्थापि तावत् कुलपुत्तेवेद्दपस्थ धर्मस्थायाय गङ्गानदीवानुकोपमानपि कन्यानात्मभावाः परित्यक्तया
भवेयः । प्रागेव बह्रनामार्थायेकस्त्रयोदाराः प्रणीताद्यामी लया
धर्माः परिकीर्त्तिताः यथा ममा<sup>(१)</sup> धेते रोचनो चमनो च।
श्रिप नु खनु पुनः कुलपुत्र येन येनैवार्थेन ते कृत्यं तत्तन्ते
दास्यामि सुवर्षं वा मणीन् वा सुकां वा रजतं वा वैदूर्यं वा
सुसारगन्नं वा सोदिताकं वा स्काटिकं वा पुष्यं वा धूपं वा गन्नं

<sup>(</sup>१) चावेबिका बुड्यमर्गानिति घ॰ ङ॰ च॰, चावेबिकान् बुद्धधर्मा-निति ग॰।

<sup>(</sup>२) मया इति ख॰ च॰।

वा आखं वा विश्वेषनं वा पूर्वे वा वक्तं वा क्रमं वा आजं वा घटां वा पताकां वा दीपं वा तेन लं तं धर्मीद्रतं वोधियणं मदायणं सक्तिरक्षि मा चातान दमामेवंद्धणं कारणं कार्योः। वचमपि लवेद वार्डें निम्बामो वेनार्थे। धर्मोद्रतो वोधियणो मदायलः। वयमपि लवेद सार्डें सुप्रसमूखान्यवरोपविकामो चदुतैवानेवंद्ध-पाणां धर्माणां प्रतिक्षक्षाचेति।

श्रव बंखु बको देवानाभिन्दो माववकनेवमनाई।पिक्ता खकेनात्त्रभावेन सदाप्रदितक बोधिसम्बद्ध महास्त्रक पुरतोऽखात्
दर्द वानोषत्। साधु साधु सुखपुत्र यस्य ते द्वमेवंद्धपा दृढ़समादानता। एवंद्धपया च धर्माधिकतया पूर्णकेरिप तथागतेरहंद्भिः सम्बक्षमुद्धेः पूर्णं बोधिसम्बद्धां चरद्भिः प्रश्चापारमितोपावकौत्रक्षक परिष्ट्यद्भिरत्तन्तरा च सम्बक्षमोधिरभिसमुद्धाः
धर्मारक्षय प्रतिबन्धं तस्र मम सुखपुत्र च्रद्येन कार्यं न द्धिरेष
नाक्षिमकाभ्यामपि सुख्यु पुनरचं लामेव मीमांक्षित्रकाम द्वानतः।
दक्षीम सुक्षपुत्र वरं कियद्भूपं ते वरं दक्षामीति॥

स तमार । चतुक्तरान् मे प्रक बुद्धधर्मान् देशीत ॥ देवेक्ट प्राप्त । न ममाच सुसपुत्र विषये विषयिता बुद्धानां पुनर्भमवतामच विषये विषयिता । चन्यं वरं व्णीय्वेति ॥

सद्गिष्दित त्राष्ट् । त्रन्योसुकक्कं देवेत्र भवात्र स्वाने ममाता-भावपरिपूरिसुपादाय । स्वयमेवाष्ट्रमत्त देवेत्र सत्याधिष्ठानं करियामि । येनाषं सत्येनाविनिवर्त्तनीयोऽनुत्तरायाः सन्यक्षम्बोधेर्याकृतस्वया-गतैर्षेद्धिः सन्यक्षम्बुद्धैर्ज्ञातस्वास्त्वसाध्येनाध्यास्येन । तेन देवेत्र सत्येन सत्यवत्रनेन सम यथा पौराषोऽषमात्सभावो भवतु ॥ यय खक् तत्ववं तक्षवं तस्यक्षं घराप्रद्दितस्य वोधियत्तस्य मदाबलकः बुद्धानुभावेनात्रयपरित्रद्ध्या च यथा पौराकोऽस्य कायः वंस्थितोऽस्ट्रोगो निद्पद्रवस्य ॥

श्रय खलु शको देवानामिन्द्रो मारख पापीयान् निष्पृतिभानः सदाप्रद्दितस्य बोधिसत्तस्य मदासत्तस्योत्तरे प्रतिभानमप्रतिपद्य-मानस्विवान्तर्दितोऽभूत्॥

त्रध सन् सा श्रेष्ठिदारिका सदाप्रद्दितं बोधिसलं महासल-मेतद्वोचत्। एहि लं कुंसपुत्र बेनासाकं निवेजनं तेनोपसङ्गाम। त्रहने मातापित्वषामन्तिकात् तद्धनं दापियव्यामि चेन लं तां प्रज्ञापारमितां पूजियव्यसि तं चार्थं धर्मोद्गतं बोधिसकं महासलं सत्करिव्यसि चदुत धर्मोकामतया॥

श्रथ खसु घराप्रवरितो बोधियन्तो मदायतः बार्द्धं तथा श्रेष्ठिदारिकया घेनास्थाः खकं निवेशमं तेनोपधङ्कामति सा। खपबङ्गम्य दारमृखेऽस्थात्॥

श्रय खलु वा श्रेष्ठिदारिका खकं निवेशनं प्रविश्व खां मातरं पितरं चैतदवोचत्। श्रम्म तात दद्धं प्रभूतं चिरकं सवर्षं रक्षानि मधीन् वद्धानि पुष्पधूपगन्धमास्त्रविश्वेपनपूर्वंचीवरक्क् अध्वजधादा-पताका नानाविधास दिस्या वाद्यप्रकृतीदत्युत्रत मामपि सार्द्धनेभिः पद्मभिदीरिकाशतैर्था ममोपस्त्रायिका युश्वाभिरेव दक्ताः। गमिस्या-स्वद्मपि सदाप्रदृद्धतेन बोधियत्वेन मद्यास्वेन सार्द्धं धर्मोद्गतस्य बोधियत्वस्य मद्यास्त्रस्थानिकं तस्य पूजार्थस्य सोऽस्नाकं धर्मन्देश-स्थिति तेन वयं बुद्धधर्मान् प्रतिक्रप्रसामदे। श्रय खबु तो तस्या दारिकाया मातापितरी तां दारिकासे-तदवीचतां कः पुनरेष दारिके यदाप्रददितो नाम बोधियाची मदा-यतः क वा स एतर्दि तिष्ठति॥

दारिका आह । एव खुलपुत्रोऽस्नाकनेव निवेत्रनदारमूलेऽव-स्नितः । एव च खुलपुत्रोऽस्नासयेनातुत्तरां सम्यक्समोधिमभिस-मोदुं सम्प्रस्थितो यदुत सर्व्यस्तानपरिमाणतः संसारदःस्नामो-चितुकामः सर्व्यध्यंकामतयाद्यानं विकीय प्रज्ञापारमितां पूज-थितुकाम प्रार्थेष धर्माद्गतं बोधिसचं महासत्वं सत्कर्त्तुकामस्तस्य चात्मभावस्य कश्चित्कायकं न सभते । श्रुक्षभमानः सन् दुस्तितो दुर्मनाः प्रध्यायन् दीनमना प्रश्रूणि प्रवर्त्त्यमानः स्नितः । स प्रक्रेण देवानामिन्द्रेण माणवकद्यमभिनिर्मायोकः कि लं खुलपुत्र दुःस्वी दुर्मनाः प्रध्यायन् दीनमानसोऽश्रूणि प्रवर्त्त्यमानः स्नित दति ॥

स तमाइ। त्रात्मनं विकेतुकामोऽदन्तस्य च कायकं न सभे॥ माणवकक्षी प्रकस्तमाइ। कस्य पुनस्तं कुषापुत्रायायामानं विकेतुकामः॥

सदाप्रहितिनोक्तः प्रश्चापारिमतां पूजियस्थामि श्रार्थेश्च धर्मोद्गतं बोधिसन्तं महासतं सत्करिस्थामि यदुत धर्मकामतया तत्र प्रतिबद्धाश्च मे बुद्धधर्मा इति ॥

माणवकरूपी प्रकस्तमार । न मम कुलपुत्र लयार्थाऽपि तु खबु पुनः पितुर्षे यज्ञो भविद्यति । तत्र मे पुरुषस्य स्र्येन रुधिरेणास्त्रिमञ्जाभ्यास कृत्यमिति ॥

तत एव कुसपुन्नोऽविषयमानय श्राइ। दाखामीति य तीन्छं

प्रस्तं रहीतातानो बाजं विद्धा सोहितं निसाय जरस निर्मां हता ऽस्ति भेन्तं सुदाम्ससुपधद्भाना एकान्ते स्थिताऽस्ति भिता मक्यानस्य दास्थामीति । अदं चैनं सुसपुत्रसुपरिष्टात् प्रासादतस्त्रगता चर-द्रुधिरमद्राचं तस्या ममैतद्भत् । किस्नु खल्वयं पुरुष श्रातानैवाता-न एवंद्रपं कारणं कारस्तिति ॥

तसेनमस्युपसङ्ग्येवमवोचं। किमधें लया कुखपुत्रात्मनेवात्मन एवंचरद्रुधिरं घरीरं विकृतं कृतं॥

तत एव मामेवमाइ । श्रस्थ दारिके माखवकस्य खोहितं हृद्य-मस्य मञ्जानं च दास्थामीति ॥ तत् कस्य हेतोः । न ममान्यत् किचिद्धनं वैविद्यते दरिद्रोऽस्थीति ॥

तमेनमहमेवमवीर्ष । किं पुनस्त्वं तेन धनेन करिक्यसीति ॥ स एव मामेतद्वीचत् । प्रज्ञापार्यमतां पूज्यव्यामि तं चार्यं धर्मोद्भतं बोधिसत्त्वं महासत्त्वं सत्करिक्यामि चदुत धर्मकामत्रयेति॥

तमेनमहमेवमवोचं। का पुनस्ते कुखपुत्र ततो गुणजातिर्भविश्वित गुणविश्वेषो वेति। ततः सोऽचिन्यान् मे बुद्धगुणान् वर्षयित
सम्प्रकात्रयित सप्रमेयांस बुद्धधर्मान् एवामेवंद्धपाणां बुद्धधर्माणां
ने तत सागमो भविष्यतीति। तस्य मे महत्तरं प्रीतिप्रामोद्यसुत्पन्नं
तानचिन्यान् बुद्धगुणान् श्रुला। एवं च मेऽश्वदास्य्यं यावद्दुष्करकारकद्यायं कुखपुत्रोऽतीवधर्मकामस्य योऽयमेवंद्धपमात्मनः शरीरस्य
पीड़ास्त्रानसुत्पन्दते स्रयं हि नाम कुखपुत्रो धर्मकामतयात्मानं परित्यन्नति कस्मादसाभिर्धमी न पूत्रियतयः एवंद्धपेषु च स्थानेषु
प्रणिधानं न कर्मथं स्थात् येषामस्याकं प्रश्वता विपुत्नास्य भोगाः

संविद्यना रति । साहसेनं कुलपुक्षसेतहवोर्ष । मा मा मं कुलपुक्ष रमामेवंक्षपामात्मनः प्राणहारिकीं कारणां काकीः । ऋहनो प्रश्वतप्रश्वतं धनमनुप्रदापिष्ण्यामि येन तवार्थः । तेन लं तमार्थः धर्मोद्वतं बोधि-सनं महासलं सत्करिव्यसि गृहकरिव्यसि । ऋहमपि लव्येव साह्वें येन धस्मोद्गतो बोधिसन्त्रो महासलक्षेत्रोपसङ्ग्रमिव्यामि ऋहमपि तव्य कुलपुक्तव्य पूजां करिव्यामि । वयमधेवंक्षपान् धर्मान् निव्यादयि-व्याम यदुतानुक्तरान् बुद्धधर्मान् ये लया परिकीर्क्तता इति । तक्मा-मम्म तात ऋनुकानीत प्रश्वतप्रश्वतञ्च से धनक्कामं दक्कं येनाहसे-तेनैव कुलपुक्षेण साद्धें गलार्थं धर्मोद्गतं बोधिसन्तं महासलं पूज-विव्यामि ॥

यथ समु तौ तस्या दारिकाया मातापितरौ तां दारिकामेतदवोचतां। श्रायर्थं यावदुष्करम् लमेतस्य सुसपुत्रस्य स्थानमाचने।
एकां भ्रेनेव ते धर्मा प्रचिन्धाः धर्वकोकविज्ञिष्टाः धर्वसत्यसुखावस्य येवामेव क्रतसः सुखपुत्रो दुष्करं स्थानमेवसुस्यस्ते। प्रसुजानीत प्रावां लां दारिके। प्रावयोरप्यवकात्रं सुद यदावामपि मच्छावस्वयैव सार्द्वं तं धमोद्गतं बोधिसम्बं महासलं द्रष्टुं विन्दितं पर्युपासितं पूज्रयित्स्य ॥

श्रय खबु वा श्रेष्ठिदारिका धर्मोद्गतस्य वोधिवलस्य महायतस्य पूजार्थं सत्कारार्थञ्च प्रस्थितां स्वां मातरं पितरं च विदिलेतद्वो-चत्। श्रम्ब तात एवं खुरूत यथा वदत नाषं कस्यचित् खुश्च-पस्रस्थान्तरायं करोमीत्युक्केवं सा श्रेष्ठिदारिका धर्मोद्गतस्य बोधि-यत्तस्य महायतस्य पूजार्थं सत्कारार्थस प्रस्थिता वस्त्व ॥

श्रथ खलु वा श्रेष्ठिदारिका पश्चरभ्रमानानाक्यारयामास तानि च पश्चदारिकाशनान्यलङ्कारयासाम ऋखङ्कत्य वानावर्षानि विचि-त्राचि पुष्पाणि रहीवा नानारङ्गाणि वस्ताणि पुत्राभूपगत्थसास्त्र-विलेपनचूर्षचीवरक्त्रभ्यअघादाप्रताकाञ्च रटहीला जाजारताजि प्र विचिचाणि नानारत्मभयानि च विचिचाणि पुष्पाणि रहचीला प्रभूत-प्रस्तं खाइनीयं भोजनीयं खाइनीयं(१) च रहीला एकं रूथं सदापर-द्तिन बोधिसचेन महासलेन माईम्भिक् इ। तैः पश्मीर्थमृतैः पश्-दारिकामताभिष्कृः परिववा पुरस्क्रता सहता च प्रस्वारेण मात्-पित्रपूर्वेष्म येन पूर्वा दिक् तेन प्रकासा। अनुपूर्वेष च गच्छन् यदा-प्रक्दितो बोधिमत्त्वो महामलोऽट्राचीहूराद्रेव तां गस्थनतीं नग्री मप्तानां रत्नानां चिचां दर्भनीयां मप्तिभः प्राकारैः सप्तरत्नमुपै-रत परिविप्तां मप्तभिकोरणैः मप्तभिः परिखाभिः मप्तभिखानपृष्टि-भिरतः परिचित्रां द्वादमयोजनानि विद्यारेण द्वादमयोजनात्यायासेन ऋद्भां स्कीताच चेमाच सुभिवाचाकीर्षवज्ञनमन्याम प्रमु-भिरम्बरायखवीचीशतैराखेखविचिचिचच्चसदृशेदेर्भनीयैर्निविद्धां सम्-समैरत्त्वीद्जनयुग्ययानमङ्ग्रसणस्थानसाप्रितेः सुमाप्रिताश्च<sup>(१)</sup> मध्ये च नगरप्रदृत्ताटकसाहाचीद्वर्योद्भातं बोधियलं महायलं धुर्मायुन-गतमनेक्रमतया प्रवंदाऽनेक्रमहस्त्रयाऽनेक्रमतस्त्रस्यया पृष्ट्रा<sup>(१)</sup> प्रित्तं पुरक्कतं धर्मन्दर्भयन्तं। सह दर्भनेनैव च तर्धवेष्ट्पं सुखं सम्प्रति-

<sup>(</sup>१) खाखादनीयं इति च॰।

<sup>(</sup>२) सुसमापिताचिति च॰।

<sup>(</sup>क्) परिषदा इति ग१। 64

सभते सा। तस्याऽपि नाम प्रथमधानसमापन्नो भिनुरेकाग्रेष मनसिकारेण दृष्ट्वा पास्तैतदश्चत्। न मम प्रतिरूपमेतद्-भवेद्यद्दं रथात एव धर्मोद्भतं बोधिसन्तं महासलसुपसङ्गासेयं यम्बदं रथादवतरेयं। स ततो रथादवातरत् तान्यपि पञ्चदारिका-मतानि श्रेष्ठिदारिकया सद्द रथेश्वोऽवतेदः।

श्रय खबु बदाप्रद्दितो बोधियत्वो महासतः श्रेष्ठिदारिकापूर्वकृमैः पश्चभिदारिकाश्चतैः परिवतः पुरस्तातोऽपरिमाणपूजाव्यूहेन येन धर्माद्वतो बोधियत्वो महासत्वस्तेनोपमङ्गमित सा। तेन
खबु पुनः समयेन धर्मोद्वतेन बोधियत्वेन महासत्वेन प्रश्चापारिमतायाः कृतसः सप्तर्व्वमयं कूटागारं कारितमस्त् बोहितचन्दनासङ्गतं सुक्ताजासपरिचित्तं चतुर्षु कूटागारकोणेषु मणिरव्वानि
स्वापितानि यानि प्रदीपकृत्यं सुर्व्वन्ति सा। चतस्य धूपघटिका रूप्यमय्यसुर्दिश्वमवसका यत्र ग्रद्धं कृष्णागुद्द धूप्यते सा यदुत प्रश्चापारमितायाः पूजायं। तस्य च कूटागारस्य मध्ये सप्तरत्वमयः पर्यञ्चः
प्रश्चति। सुर्व्वपदेषु बिखिता विसीनेन वैदूर्व्यंष । तत्र कूटागारं
नानाचित्रपद्दरामिः प्रसम्बगानैरसङ्गतमस्त्॥

श्रथ खलु सदाप्रवितो बोधिसत्तो महासतः साद्धं श्रेष्ठि-दारिकापूर्व्यक्नमैः पश्चदारिकाग्रतेसं कूटागारमद्राचीदपरिमाणेन पूजायूहेन प्रतिमण्डितं श्रनेकानि च तच देवतासहस्राण्य-द्राचीत् प्रकांच्च देवानामिन्दं दियोमान्दारवपुर्व्यदिय्येश्वन्दनपूर्वेदि-येश्व सुवर्षपूर्वेदिय्येश्व रूपपूर्वेसं कूटागारमविकरन्तमभ्यविकरन्तम- भिप्रकिरकां दियानि च वाद्यान्यश्रोषीत्। दृष्ट्वा श्रुला च यदा-प्रकृदितो बोधियत्तो सप्तासनः प्रकृत्येवानासिन्द्रसेतद्वोचत्। किमधें लन्देवेन्द्रानेकीर्देवतासप्तसेः सार्द्धसिदं रक्षसयं क्रूटागारं दियीमान्दारवेः पुष्पैर्दियीयन्द्रनपूर्णेर्दियीः सुवर्षपूर्षेदियीय रुपपूर्णे-रविकरिस श्रभ्यविकरिस श्रभिप्रकिरिस इमानि च दियानि वाद्यानि देवेक्पर्यन्तरीचे प्रवादितानि॥

एवसुको शको देवानामिन्द्रः सदाप्रव्दितं बोधिसन्तं महासत्त-मेतदवोषत् । न लं कुखपुत्र जानीये एषा हि सा प्रज्ञापारमिता बोधिसन्तानां महासत्तानां माता परिणायिका यत्र शिष्णमाणा बोधिसन्ता महासत्ताः सर्व्यगुणपारमितानुगतान् सर्व्यबुद्धधर्मान् सर्व्याकारज्ञताञ्च चिप्रमन्त्रप्राप्नवन्तीति ॥

एवसुके सदाप्रक्रितो बोधिसचो महासतः प्रकं देवानामिन्द्र-नेतद्वोचत्। कासौ कौण्रिक प्रशापार्यमता या बोधिसचानां महासत्वानां माता परिणायिका॥

शक श्राइ। एषा जुलपुत्रास्य कूटागारस्य मध्ये सुवर्षपहेषु विस्तीनेन वैदूर्णेण लिखिला श्रार्थेण धर्मीद्गतेन बोधियस्तेन महा-यलेन यप्तिभेनुद्राभिमुद्रियला स्वापिता या न सुकराऽस्नाभि-स्तव दर्भियतुं॥

श्रय खन्नु बदाप्रद्दितो बोधियत्तो महायतः साई श्रेष्ठि-दारिकाप्रसुखेः पञ्चभिद्गिरिकाश्रतेः समग्रीश्रतेः सान्यनेन पुच्पाणि रह्शीतानि मान्यदामानि च वन्त्ररत्नानि च धूपगन्धमान्यविलेपन-चूर्षचीवरक्त्रस्थानवन्दापताकास्य सुवर्षद्रयमयानि च पुच्पाणि तैः प्रश्लीपार्रमितियाः पूजामकाष्ट्रिस्यतराम्यतरच तेतः प्रत्येत्रं खेाप-यामासुर्वेदुत धर्मीद्रतस्य वीधियत्तस्य महासत्तस्य सत्काराय॥

भंधं खंखु घराप्रहितो बोधियतो महासतः तानि च श्रेष्ठि-रारिकाप्रमुखानि पद्मदारिकाप्रतानि पुष्पभूपगन्धमास्त्रतिलेपनपूर्ष-चीवर स्व संस्थानपदापताकािभः सुवर्ष हासम्बद्ध पुष्पेहि येखे वासैः प्रश्चापारिमतां पूर्वे पूजियता येन धर्कोद्भतो बोधियत्तो महा-सत्वसेनोचयद्भव धर्कोद्भतं बोधियत्तं महासतं पुष्पभूपगन्धमास्त-विस्वेपनभूर्षचीवर स्व साम्बद्धापताकाि स्व न्द्र न पूर्णेः सुवर्ष इत्यम-येख सुष्येरवरिकर सम्बद्धानि स्व प्राप्ति स्व वाद्यानि स्व वाद्यानि सम्बद्धाद्यति सा धर्मपूजानेवोपादाय ॥

श्रय खलु तानि पुष्पाणि धर्मीद्गतस्य गोधियत्तस्य महासलेखेन परिष्टात्रपूर्ति पुष्पत्रटानारं प्रातिष्ठत्। तानि च नानावर्षानि सुष्पाणि स्वर्षस्थमयानि च पुष्पाणि विद्यायि वितानमिव स्थितानि तान्यपि चीवराणि वस्तरक्षानि चानारीचे नानारक्षमयोऽस्मण्डप रव संखितोऽस्रत्। श्रद्राचीत् खलु सदाप्रस्थितो बोधियत्तो महासल-खानि च वस्तदारिकाशतानि श्रेष्ठिदारिकाप्रसुखानि धर्मीद्गतस्य बोधियत्तस्य महासलखेदमेवंस्प्रसृद्धिप्रातिहार्थं (१) हृद्धा च पुनरेषा-मेतदस्रत्। श्राद्ययं यावनाइद्धिकस्रायं धर्मोद्गतो बोधियत्त्रो महासली चावनाहासभावो बावनाहीकस्को बोधियत्त्रचर्थामेव ताव-सरतोऽस्य कुष्णपुत्रस्थेयमेवंस्पा स्टिइविकुर्वणा कि पुनर्थदाऽस-मनुत्तरां सम्यक्षमाधिमभियम्बद्धो भविष्यतीति॥

<sup>(</sup>१) ऋश्वाभिप्राति इंग्यमिति ग॰।

त्रय सनु तानि त्रेडिदारिकापुर्येक्कमानि पद्दारिकाधतानि धर्मोद्वते बोधियन्ते महासते खुहासुत्पाद्य बर्ध्वाद्धाः सन्योधिता श्रधाययेनातुस्तरायां सन्यक्षम्योधौ चित्तसुत्पाद्यामासुरेवं चावो-चन् श्रनेन वयं खुधसमूखे नानानतेऽध्यिन तथागता श्रहेनः सम्यक्षमुद्धा भवेम । बोधियन्त्रचर्धां च वयं चरन्य एतिससेव धर्माखां खाभिन्यो भवेम येवां धर्माखामयं धर्मोद्वतो बोधियन्त्रो महासतो खाभी । एवमेव च प्रश्लापार्मितां सत्तुर्व्वाम गुद्कुर्वाम खद्यां धर्मोद्वतो बोधियन्त्रो महासतो सम्प्रकाश्रयेम चर्चाऽयं धर्मोद्वतो बोधियन्त्रो महासतः सत्करोति सुद्करोति सङ्क्रनस्य च सम्प्रकाश्रयेम चर्चाऽयं धर्मोद्वतो बोधियन्त्रो महासतः सम्प्रकाश्रयेम चर्चाऽयं धर्मोद्वतो बोधियन्त्रो महासतः सम्प्रकाश्रयेम चर्चाऽयं धर्मोद्वतो बोधियन्त्रो महासतः सम्प्रकाश्रयेम परिनिव्यग्रेमहि च चर्चाऽयं धर्मोद्वतो बोधियन्त्रो महासतः परिनिव्यग्रेमहि च चर्चाऽयं धर्मोद्वतो बोधियन्त्रो महासतः परिनिव्यग्रेमहि च चर्चाऽयं धर्मोद्वतो बोधियन्त्रो महासतः प्रश्लामातः परिनिव्यग्रयः ।

त्रथ खबु सर्वति वोधियको महासलकानि च श्रेष्ठि-दारिकाप्रमुखानि पश्चदारिकायतानि प्रशापारिमतां पूजियका धर्मोद्गतश्च वोधियकं महायलं यत्कता धर्मोद्गतस्य वोधियकस्य मश्चयक्य पादौ ग्रिरसाऽभिवन्य एकाको पगौरवाः सप्रतीयाः<sup>(१)</sup> प्राञ्चकीन् कलाऽनिष्ठन्। एकाको खितस्य सर्वाप्रदितो वोधियको महायलो धर्मोद्गतं वोधियकं महासलकोतद्वोचत्। दहाइं कुख-युत्र प्रशापारिमतां गवेषमाषोऽरूष्यगता निर्धायमत्रीयं गष्क कुख-पुत्र पूर्वो दिशं ततः प्रशापारिमतां शोक्यपीति। सोध्हं सम्बक्

<sup>(</sup>१) संप्रतिसाः इति ख॰।

तं निर्धाेषं श्रुता येन पूर्वा दिक् तेन सम्प्रस्तितः। तस्य मे एतदश्चत् यम्यक् च मद्या निर्वेषः श्रुतो न च मया य निर्वेषः परिष्टः कियदूरं मया गम्मद्यं कस्य वाऽन्तिकात् प्रज्ञापारमितां त्रोद्यामि सप्ये विति तस्य मे महदौर्यमस्यमध्रत्। सोऽषं तेन दौर्मनस्थेन महती-सुस्कच्छां परितपनं चापस्रोऽभ्रवं तसिस्नेव पृथिवीप्रदेशे सप्तराचि-चपि तु प्रजापारिमतासेव मनसि करोमि। कियहूरं मया गन्तवं कुतो वा प्रज्ञापारमितां खप्ये अवकाय न च मया स निर्देशः परिष्टष्ट इति ॥ तते। मे तथागतविग्रष्टः पुरतः प्रादुर्श्वतः । स मामेवमाइ गच्छ कुछपुत्र इतः पञ्चभिर्याजनप्रतैरनुपूर्वेण गन्ध-वती नाम नगरी। तच द्रचिंस धर्मीहतं बोधिससं महासतं प्रज्ञा-पारमितां देवयनां प्रकावयन्तमिति । ततोऽषं महतोदारेण प्रीति-प्रामोधेन समन्वागतः सोऽइन्तेनैव महतोदारेण प्रीतिप्रामोधेन स्फुटसतः पृथिवीप्रदेशास चितः तव च प्रज्ञापारमितां देशयतः इट्णोमि। तस्य मे इट्खतो बह्रनि समाधिसुखानि प्रादुर्भुतानि तच खितं मां दण्रदिम्बोकधातुखिता बुद्धा भगवन्तः यमाश्वाययन्ति बाधुकारच ददित बाधु बाधु खुखपुंच एते बमाधयः प्रज्ञापार-मितानिर्जाता यत्र स्थितैरसाभिः धर्मबुद्धधर्माः परिनिष्पादिता इति । ते मां तथागताः साधु च सुष्टु च सन्दर्भ समादाण ससुत्तेच्य सम्प्रदर्थानार्दिता ऋद्य ततः समाधेर्युत्यितः । तस्य मे एतदभ्रत् कुतो नु ते तथागता श्रागताः क वा ते तथागता गता इति। तख च मे एतद्भृत् श्रार्थो धर्मे। इतो बोधियत्तो महायत्नो धार्षीप्रति-

1

खक्षः पश्चाभिद्यः पूर्वंजिनलताधिकारोऽवरोपितः कुश्रखम्खः (१) प्रज्ञा-पारमितायां उपायकौश्रखे च सुशिचितः स से एनमधं चया-विदिचिरिव्यति यतसे तथागता त्रागता यच वा ते तथागता गता इति । सोऽष्टं तस्य तथागतविग्रस्य निर्धेषं त्रुला यथा-ऽनुन्निष्टं येन पूर्व्या दिक् तेन सम्प्रस्थित त्रागच्छं यादं दूरत एवार्य-मद्राचं धर्मन्देश्यन्तं सहदर्शनाच मसेदृशं सुखं (१) प्रादुरश्रत् । तद्ययापि नाम प्रथमध्यानसमापन्नस्य भिचोरेकायमनसिकारस्य ॥ सोऽष्टं त्वां कुखपुत्र पृच्छामि कुतसे तथागता त्रागता क वा ते तथागता गता इति । देश्रय से कुखपुत्र तेषान्तयागतानामा-गमनं गमनञ्च यथा वयन्तेषान्तयागतानामागमनं गमनञ्च जानीमः त्रविरिद्यास्य भवेम तथागतदर्शनेनेति ॥

त्रार्थाष्ट्रसाहस्तिकायां प्रज्ञापार्तमतायां सदाप्रहितपरिवर्ते। नाम त्रिंग्रत्तमः॥

<sup>(</sup>१) पद्माभिचोऽवरोपितकुग्रसमूस हित ख॰ च॰, पूर्वेजिनाधिका-रोऽवरोपितकुग्रसमूसः हित घ॰ छ॰।

<sup>(</sup>२) मुखमिति ख॰।

## [ 42% ]

## श्रव धर्मीद्गतपरिवर्त्ती नामैवविंशत्तमः।



एवसुके धर्मीाद्रतो बोधिमचो महासवः सदाप्रहदितं बोधि-यत्तं महासलमेतदवीचत्। न खल् जुलपुत्र तथागताः जुत-श्चिदागच्छिनि वा गच्छिनि वा। श्वरिखता हि तथताया च तथता स तथागतः। न हि कुक्षपुत्रानुत्पाद त्रागक्कृति वा गक्कति वा यञ्चानुत्पादः स तथागतः । न हि कुलपुत्र भृतकोव्या त्रागमनं वा गमनं वा प्रज्ञायते या च भृतकोटिः च तथागतः। न हि कुलपुत्र शून्यताया श्रागमनं वा गमनं वा प्रजायते या च शून्यता स तथागतः। न हि कुलपुत्र यथावत्ताया त्रागमनं वा गमनं वा प्रज्ञायते या च यथावत्ता स तथागतः। न हि कुरुपुरा विरागसाममनं वा ममनं वा प्रजायते या च विरागता(९) स तथागत:। न हि कुलपुन्न निरोधस्थागमनं वा गमनं वा प्रशास्त्रते यस निरोधः स तथागतः। न दि कुसपुत्र त्राकाश्वधातोरागमनं वा गमनं वा प्रज्ञायते यशु त्राकाश्रधातुः स तथागतः । न हि कुलपुत्रात्यवेभ्यो धर्मभ्यस्वयागतः या च कुलपुत्रीवामेव धर्माणा-नाचता चा च सर्वेधर्मतचता या च तयागततचता एकैवैवा तचता। नास्ति कुसपुत्र नचनाचा देधीकारः एकेवेषा नवना कुसपुत्र तथता न दे न तिस्रो गणनायति एका कुसपुष्त तथता यदुता-यस्तात्। तश्रयापि नाम सुचपुत्र युरुयो ग्रीमाभितप्तो ग्रीमाणां

Digitized by Google

<sup>(</sup>१) या च विराग इति ग॰।

पश्चिमे माचेऽभिगते मधाक्रकाखयमये मरीचिकां पद्येष्यन्दमानां य तेन तेन प्रधावेदचोदकं पाखाम्यतु पानीयं पाद्यामीति । तत् कियान्यचे कुखपुत्र कुत एतदुदकमागतं क वा तदुदकं गच्छति पूर्वं वा महासमुद्रं दिखणं वा पश्चिमं वा उत्तरं वा॥

सदाप्रहदित श्राष्ट्र। न हि खुझपुत्र मरीचिकायासुदकं संविद्यते किं पुनरस्थागमनं वा गमनं वा प्रज्ञायते । स खु पुनः खुझपुत्र पुरुषो ग्रीग्राभितप्तो बालजातीयो दुष्पुज्ञजातीयो मरीचिकां दृष्ट्वाऽनुदके उदक्षंज्ञासुत्पादयति । न पुनस्तनोदकं स्वभावतः संविद्यते ॥

धर्मोद्गत त्राइ। एवमेतत् कुलपुक्तेवमेतत्। एवमेव कुलपुक्त ये नेचित्तथागतक्ष्णेण वा घोषेण वाऽभिनिविष्टाको तथागत-स्थागमनं च गमनञ्च कर्च्यक्ति। ये च तथागतस्थागमनञ्च गम-नञ्च कर्च्यक्ति धर्में ते बाक्यजातीथा दुव्यक्त्रजातीया दति वक्त्याः। तञ्चथापि नाम स एव पुरुषो योऽनुद्रने खद्कसंज्ञासुत्पाद्यति॥ तत् कस्य हेतोः। न हि तथागतो क्ष्पकायतो द्रष्ट्यः धर्मकायासाथा-गताः। न च कुलपुक्त धर्मता त्रागच्छति वा गच्छति वा॥ एवमेव कुलपुत्र नास्ति तथागतानामागमनं वा गमनं वा। तद्यथापि नाम कुलपुत्र माथाकारनिर्मितस्य हस्तिकायस्य वा त्रमकाथस्य वा रथ-कायस्य वा पत्तिकायस्य वा नास्त्यागमनं वा गमनं वा। तद्यथापि नाम कुलपुत्र नास्ति तथागतानामागमनं वा गमनं वा। तद्यथापि नाम कुलपुत्र नास्ति तथागतानामागमनं वा गमनं वा। तद्यथापि नाम कुलपुत्र पुरुषः सुत्रः स्वप्नान्तरगतः एकं वा तथागतं प्रस्तेत् दौ वा चीन् वा चतुरो वा पद्म वा बड्वा सप्त वा त्रष्टौ वा नव वा दम वा विक्रति वा भिन्नदा चलारिंगदा पश्चामदा मतं वा सदसं वा ततो वा उत्तरे स प्रतिविबुद्धः सम्मेकमपि तथागतं न प्रक्षेत्। तत् किं मन्यसे खुलपुत्र खुतस्ते तथागता श्वागताः क वा ते तथागता गता दति॥

सदाप्रददित आह । न समु पुनः सुखपुत्र सप्ते करणचिद्धर्यस्य परिनिम्पत्तिः प्रजायते स्वावादो हि सप्तोऽभ्रत्॥

धर्मोद्भत त्राइ। एवमेव कुसपुत्र वर्म्धर्माः खप्नीयमा उका मगवता । ये केचित् कुलपुत्र खप्नोपमान् सर्वधर्थांस्त्रधागतेन निर्देशितान् यथाभातं न प्रजाननित ते तथागतान् नामकायेन वा इएकाचेन वा मुभिनिविद्य तथामतानामाममनं वा ममनं वा कस्पयनि । यद्यार्थप नाम धर्मतामप्रजानको ये च तद्यागतानामा-गमनं वा गमनं वा सन्त्रवन्ति सर्वे ते शासकातीयाः प्रवग्जनाः सम्में ते बद्वतिकं संसारं गता गच्छन्ति गमियन्ति च सर्वे ते प्रज्ञा-पारमिताबा दूरे भर्में ते बुद्धधर्माणां दूरे ॥ ये खलु पुनः कुलपुन्न स्त्रोपमान् सर्वेधर्मान्, स्त्रोपमाः सर्वेधर्मा रति तथागतेन देशि-कान यचाश्वतं प्रजानिका न ते कखिरद्वर्षस्थागमनं वा गमनं वा कस्पचन्यत्पादं वा निरोधं वा। ये चन कस्यचिद्धर्मस्यागमनं वा नमनं वा कव्ययन्युत्पादं वा निरोधं वा ते धर्मातया तथागतं प्रजा-किना। ये च तथागतं धर्मातया प्रजानन्ति न ते तथामतानामा-क्मनं वा गमनं वा कल्पयन्ति। ये च तथागतस्वेदुत्री धर्मतां प्रजा-क्रित ते त्रांसका त्रनुत्तरायाः सम्यक्सकोधेश्वरिक्त ते च प्रज्ञा-वारमितायां चरन्ति ते च भगवतः श्रावका श्रमीघं राष्ट्रिपण्डं परि-

शुक्कते ते च बोकस्य दिचवीया:। तद्ययाऽपि नाम कुसपुर्व महा-यसुद्रे रक्षानि न पूर्व्यत्या दिश श्रामच्छिना न दिशास्या न पश्चि-माया नोत्तरसा न विदिग्यो नाधसास्रोपरिष्टास कुतसिहें प्रेश्वो दिग्भ्य त्राणच्छिमित त्रपि तु खबु पुनः सलानां सुत्रबस्हा-न्युपादाय मदामसुद्रे रह्मान्युत्पद्यनो न च ताम्यद्वेतुकाम्युत्पद्यन्ते । हेतुप्रत्ययकारणाधीनानि प्रतीत्य <mark>यसुत्पसानि निक्ष्यमानानि च</mark> तानि रत्नानि न कचिड्यदिधि खोके सङ्गामन्ति अपि त स्वकु युनर्येवां प्रव्यवानां सतां तानि रज्ञानि प्रभावन्ते तेवां प्रक्षवा-नामसतां न तेषां रक्षानां प्रभावना भवति । एवमेव सुस्रपुत्र तेवां तचागतानां कावपरिनिष्यक्तिनं कुतसिद्ग्रदिग्नि स्रोकादागता नापि कचिद्वदित्रि कोने गच्छति । न चाहेतुको बुद्धानां भग-वतां कायः पूर्व्वाचार्य्यपरिनिक्यस्रो इतुप्रत्यवाधीनः<sup>(१)</sup> कार<del>व</del>-ससुत्पन्नः पूर्ध्वकर्षाविपाकादुत्पन्नः। स न कचिद्ववदित्रि सोकेऽस्ति त्रपितु खल् पुनर्येषां प्रत्ययानां सतां कायाभिनिव्यक्तिर्भवति तेषां प्रत्यचानामसतां काचाभिनिव्यक्तिर्ने प्रश्लासते। तस्रहाऽपि नाम कुसपुत्र वीषायाः प्रब्द उत्पद्यमानो न कुतस्विदानक्कित निक्ष्यमानोऽपि न कचिद्गच्छति न कचित् सङ्ग्रामति प्रतीख च हेतुप्रत्ययसामग्रीसुत्पद्यते हेलधीनः प्रत्यवाधीनः तद्यवाऽपि नाम द्रोकीं च प्रतीता चर्म च प्रतीता तन्त्री ख(१) प्रतीता दक्क प्रतीता उप-धानीय(१) प्रतीत्य कोशं क प्रतीत्य पुरुषक्य च तव्यव्यावामं प्रतीत्व

<sup>(</sup>१) देखधीनः प्रत्ववाधीनः इति ग॰।

<sup>(</sup>२) तन्नीचेति ख॰। (२) उपधानीचेति ख॰।

एवमर्य वीचायाः बन्दो निस्तरति ऐत्रधीनः प्रत्यवाधीनः । स च बन्दो न द्रोछा नियर्गन न चर्मणो न तन्त्रीभ्यो न दस्डा-बोपधानीभ्यो न कोवास पुरुषस्य तक्त्रस्यासानतः प्रब्हो नि-श्वरति श्रपि तु खन्नु पुनः सर्वेवां समायोगाच्छन्दः प्रज्ञखते निरुधमानोऽपि ऋचो न कचिद्रऋति। एवमेव खुअपुत्र बुद्धानां भगवतां काचनिष्यक्तिईंवधीना प्रत्यचाधीनाऽनेककुत्रसमूलप्रयोग-परिनिष्यस्राचन चैकतो देतुतो न चैकतः प्रत्ययतो न चैकतः कुत्रसमूसतो बुद्धकाचप्रभावना न च नैर्हेतुकी बक्कहेतुप्रत्यय-मामञ्जो समुत्पन्ना मा न कुतिन्नदागच्चिति हेतुप्रत्यवसामग्राम-सत्यां न कचिद्गच्छति॥ एवं लया कुलपुत्र तेषामाथागतानामा-गमनञ्च गमनञ्च द्रष्ट्यं सर्व्यधर्माणामपि कुसपुत्र लया द्रयमेव धर्मताऽनुगन्तवा यतः कुलपुत्र तमेव तथागतांश्व सर्वधर्माश्चानु-त्पन्नाननिरद्धां सम्प्रज्ञास्त्रसि ततस्त्रं नियतो भविष्यसनुत्त-रायां सम्यक्समोधी प्रज्ञापारमितायासुपायकौज्ञको च नियतं चरिकासि ॥ श्रस्मिन् सन् पुनस्तवागतानामनागरागमननिर्देत्रे भाष्यमाणे महान् ऋमिवासोऽऋत् सर्वस्य विशाहसमहासाहस्रो कोकधातः पश्चिकारमष्टादश्रमदानिमित्तं कम्पते प्रकम्पते सङ्ग्यते चक्कति प्रचलति सम्प्रचलति वेधते प्रवेधते सम्प्रवेधते रणति प्रणति बम्प्रराति चुभ्वति प्रचुभ्वति बम्प्रचुभ्वति गर्जति प्रगर्जति बम्प्र-गर्जति सा। सर्वाणि च मारभवनानि सङ्घोभितानि जिल्लीभूतानि चाभ्रवम्। ये नेचन चिमाइसमहामाइसे स्रोकधातौ द्रणगुल्मौ-विधवनसात्वसी वर्षे येन धर्माद्वती बोधियाची महासमस्रोन प्रथता श्रभ्रवन् श्रकासपुष्पाणि चोत्युत्रामा सा खपरिष्टाचामारी-चामारापुष्पंवर्षः प्रावर्षत्। श्रक्तञ्च देवानामिन्द्रञ्चलारञ्च मराराजानो धर्मोद्भतं बोधिसलं मरासलं दिक्केश्चन्द्रनपूर्वेदिकेश्च पुष्पेरवा-किरस्रभ्यवाकिरस्रभिप्राकिरन् एवश्च वाचमभाषमा साधु साधु कुलपुत्र तव कुलपुत्रानुभावेनाद्यासाभिः परमार्थनिर्काता कथा देश्यमाना श्रुता सर्वेकोकविष्ठानीका यनाभ्रमः सर्वेसत्काय-दृष्टिप्रतिष्ठितानां सर्वासदृष्यभिविनिविष्टानां सलानां॥

त्रय खलु सदाप्रहितो बोधिसत्तो महासतः धर्मे।द्वतं बोधि-सत्तं महासत्तमेतदवोचत् । कः पुनः खलपुन्नाच हेतुः कः प्रत्ययो-ऽद्य महतः पृथिवीचालस्य स्रोके प्रादुर्भावाय ॥

धर्मोद्गतो बोधिसत्तो महासल श्राष्ट् । दमं तुसपुत्र तथागतानामनागत्यगमनिर्देशं तव च एक्सतो मम च निर्देशतोऽष्टानां प्राणिसहस्राणामनुत्पत्तिकधर्मचानिप्रतिस्वभोऽभृत् श्रद्यीतेस्र प्राणिनियुतानामनुत्तरायां सम्यक्षमोधी चित्तान्युत्पन्नानि
चतुःवष्टेश्च प्राणिसहस्राणां विरजांसि विगतमस्रानि धर्मेषु धर्मचनुंबि
विग्रद्धानि (१)।

श्रय खनु सदाप्रहितो बोधिसनो महासतः परमोदारेण श्रीतिप्रामोद्येन समन्वागतोऽस्त् । नाभा से परमस्नस्था यस से प्रज्ञापारिमतामिमञ्च तथागतानामनागत्यगमनिर्देशं परिष्टस्त इयतां सत्वानामर्थः कतः एतदेवास्नाकं पर्याप्तं सुश्रमं भवेद-

<sup>(</sup>१) धर्माचकुर्विग्रज्ञानीति च ।

तुत्तराबाः बम्बक्यमोधेः परिनिष्यत्त्रे। न च ने श्रुषो विचिकित्सा प्रवर्त्ततेऽतुत्तरावाः बम्बक्यमोधेः निःशंत्रयग्रह्मण्यागतो भविष्या-म्यर्षम् बम्बक्यमुद्धः ॥ य तेनैव प्रीतिप्रामोशेन वमणामतः बन्नतासं विष्य यमश्रुद्वस्य यप्ततासे स्थिता एवश्चिम्तवति सा बेनाइमेतर्झ-मारीचे स्थितो धर्मो। द्वतं बोधियन्तं महासतं यत्तुर्य्यामिति ॥

त्रय खणु त्रको देवानामिन्दः धराप्रददितं बोधियतं मद्याय-मधुद्गतं दृष्ट्वा चेतयेव पाद्य पित्तमाद्याय दिव्यानि पासी मान्दार-वाचि पुन्पाकुपनामयति सा एवद्यावोचत् एभिक्सं खुखपुत्र दिव्येः पुन्पर्धवीद्गतं बोधियतं मद्यायवं सत्तुद्द सत्कर्त्तव्यो दि खुखपुत्रास्माभिस्तव परिपादकः। तव दि खुखपुत्रातुभावेनाय बह्ननां प्राचिसहस्माणामर्थः कतः। दुर्क्षभाः खुखपुत्रीवेद्दपाः सला ये सर्व-सलानां कतस्पोद्धप्रमेयानसङ्क्षेत्राम् कस्पास्त्यद्वको मद्यानां भार-सुदोढुं यथा लयोत्सोढुं॥

श्रय खबु सदाप्रदितो बोधिसत्तो महासतः श्रवस्य देवागा-सिन्द्रस्थान्तिकान्यान्दारवाणि पुष्पाणि ग्रहीता धर्मोद्गतं बोधि-सत्तं महासत्तमवाकिरदभ्यवाकिरदभिप्राकिरत् खनेन च कायेन धर्मोद्गतं बोधिसत्तं महासत्तमभिष्कादयित सा एवश्च वाचमभाषत। एषोऽहं कुलपुत्ताद्यायेण तवात्मानं निर्यातयामि उपस्तानपरिच-र्याये। स श्रात्मानं निर्यात्य धर्मोद्गतस्य बोधिसत्तस्य महासतस्य पुरतः प्राश्वसिं<sup>(१)</sup> क्रलाऽस्थात्॥

<sup>(</sup>१) प्राञ्जनीरिति ख॰ च॰।

श्रय खबु या श्रेष्ठिदारिका तानि च पश्चदारिकाश्वतानि सदा-प्रव्हितं बोधिवन्तं मदासलमेतद्वीचत्। एता वयमपि कुखपुत्र तवात्मानं निर्धातथामौ वयमणनेन कुश्चसूखेन एतेषामेव धर्माषां सानिन्यो भवेम लयैव च साईं पुनः पुनर्बुद्धांश्व भगवतो बोधि-सन्तांश्व सत्कुर्णाम गुरुकुर्णाम श्रासन्तीभृताश्च तवैव भवेम॥

श्रथ खलु सदाप्रहितो बोधिसत्तो महासतः श्रेष्ठिद्रारिकां तानि च पञ्चदारिकाश्रतान्येतदवोचत् । यदि मे यूयं दारिका श्रधा-स्थमनुवर्षाध्यमध्यासयेन च मञ्जमात्मानं निर्धातयत एवमहं सुमान् प्रतीच्हेयं ॥

दारिका ग्राडः । ग्रनुवर्त्तियामंहे तव वयमाद्रयेनाध्यासये-न च वयं तवास्मानं निर्यातयामो यथेच्छाकरणीयताये॥

त्रय सनु सदाप्रदितो बोधियत्तो महासलसानि श्रेष्ठिदा-रिकाप्रसुखानि पञ्चदारिकाश्रतानि धर्न्नालद्वारश्रवितानि कता तानि च पञ्चरयश्रतान्यलङ्ग्य धर्माचि च तानि धर्मीद्वताय बोधिय-त्वाय महासलाय निर्यातयति सा। ७पस्थानपरिचर्यायै दमाः कुल-पुत्राप्रनावोपस्थायिका निर्यातयामि दमानि च पञ्चरयश्रतानि निर्यातयामि परिभोगायेति॥

त्रथ खबु प्रको देवाना निन्द्रस्तसी सुलपुत्राय साधुकारमदात्।
साधु साधु सुखपुत्र बोधिसन्तर्मशास्त्रीः सर्व्यस्परित्या गिभिभैवितयं। एवं रूपेण च त्यागिचिन्तेन बोधिसन्त्रो महासतः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्सम्बोधिम निम्मुध्यते एवञ्च धर्माभाणकाणां पूजां
कला प्रकां प्रजापार मितासुपायकी प्रस्त्र जोतं। तैरिप सुक्षपुत्र

पौर्मके साधागतेर्षंद्भिः सम्बक्षमञ्जेः पूर्वं बोधियत्त्वपर्धाञ्चरद्भिरेतं-इप एव त्यागे सिलाऽनुत्तरा सम्बक्षमोधिः समुदानीता प्रज्ञा-पारमितासुपायकौत्रसञ्जञ्ज परिप्रज्ञयद्भिरिति ॥

चय वसु धर्मोद्भतो बोधियनो महायलसानि श्रेष्ठिदारिका-प्रसुखानि पश्चदारिकाज्ञतानि पश्चरथज्ञतानि सदाप्रहितस्य बोधि-बन्नस्य महायलस्य सुज्ञसपरिपूरिसुपादाय प्रतिस्मिति सा। प्रति-स्टब्स च सदाप्रहितासैन सुस्रपुष्ठास्य प्रतिनिर्म्थातसामास ॥

त्रय यमु धर्मीद्रतो बोधिसत्तो महासत उत्यायासनात् सकं यहं प्राविचत् सर्थस चासंगमनकास्रोऽभृत्॥

श्रय सनु सदाप्रदितस्य बोधिशत्तस्य महासतस्येतदस्यत् । नैतन्त्रस्य साधुप्रतिरूपं भवेद्यद्दं धर्मकामतया त्रागत्य निषीदेयं त्रस्याच परिकस्ययेयं यन्त्रचं दाभ्यामेवेर्यापयाभ्यां स्थिता स्थानेन चदुनेष च कासमितिनामयेयं यावद्वसीद्वतो बोधिशत्तो महासतः सकाद्रुहासिर्गतो भविस्यति यद्त धर्मसम्प्रकात्रनायेति ॥

श्रय खबु धर्मीद्रतो बोधियलो महायतः यत्तवर्षाणेकसमाधि-यमापन एवास्त् श्रप्रमेथैरयक्क्र्येवे धियल्यमाधियह्सैः प्रशापा-रमितोपाथकौग्रत्थानिर्काते व्याहार्षीत् । यदाप्रहदिताऽपि बोधियलो महायतः यत्तवर्षाणि दाभ्यामेवेर्थापणाभ्यां कालमितनामययस्य स्थानमिद्धमवकामयामाय यत्तवर्षाणि न कामवितर्कसृत्पादयामाय न व्यापादवितर्के न विहिंसावितर्कसृत्पादयामाय न रसर्ग्छं न चित्तोदित्यसृत्पाद्यामाय श्रपि तु कदा नाम धर्मोद्रतो बोधियल्यो महासलोऽसात् यमाधेर्युत्यास्थित यन्त्रयं धर्मोद्रतस्य बोधियल्य महासलस्य धर्मायनं प्रज्ञविष्यामो यपासौ कुसपुत्रो निषयः धर्मन्देग्रविष्यतीति तद्य पृथिवीप्रदेशं सुसिकं सुस्रष्ट्य करिष्यामो नानापुष्पाभिकीसं यत्र पृथीप्रदेशे धर्मोद्गतो सोधिसलो महासलः प्रज्ञापारमितासुपायकौशस्त्रद्य सम्प्रकाश्रविष्यतीति विन्तयामासः । तान्यपि श्रेष्ठिदारिकाप्रमुखानि पद्मदारिकाश्रतानि सदाप्रदितस्य सोधिसलस्य महासलस्थानुश्चिमाणानि दाभ्यामेवेर्थ्याप्याभां कास-मितनामयामासः सर्थाः कियासस्यानुवर्त्तमानाः ॥

श्रय खबु बदाप्रहितो बोधिसको महासत्तो दिशं निर्धाय-मश्रौषीत्। दतः सप्तमे दिवसे धर्भोद्गतो बोधिसको महासत्तोऽ-स्नात् समाधेर्युत्यास्थित व्युत्याय च मध्ये नगरस्थ<sup>(६)</sup> निषद्य धर्मन्देशियस्थतीति॥

श्रय खलु सदाप्रहितो बोधिसत्तो महासतसं दियं निर्घेषं श्रुता तुष्ट उदय श्रात्तमनाः प्रसुदितः प्रीतिसौमनस्रजातसं प्रिय-वीप्रदेशं शोधयामास साद्धं श्रेष्टिदारिकाप्रसुसैः पश्चदारिकात्रतेः धर्मासनं च प्रज्ञपयामास सप्तरत्नमयं स्वकं चोत्तरासक्तं कायादव-तार्थं तस्रासनस्रोपिर प्रज्ञपर्यात स्व<sup>(२)</sup>॥

श्रय खलु ता दारिकाः खकखकानुत्तरायङ्गान् कायादवतार्थः पद्मोत्तरायङ्गश्रतानि तचायने प्रश्नपयामासुरचायने (१) धर्मोद्भतो बोधि-यत्तो मद्दायलो निषद्य धर्मन्देशयियतीति। एवं तास वर्षा दारिका

<sup>(</sup>१) नगरप्रद्रशाटकस्येति ग॰।

<sup>(</sup>२) सक्तिवादि प्रकपयति स्रोबन्तपाठी घ॰ छ॰ एकक्योर्न द्रायते ।

<sup>(</sup>१) प्रचप्त स्वासने इति ख॰ च॰।

धर्चीद्भतस्य बोधियसम्ब महायतस्य धर्मीयनमास्त्रीर्मे तुरा सद्या पात्रमनवः प्रमुद्धिताः प्रीतियौमनस्यकाता प्रभृवन् ॥

त्रथ खनु गराप्रहरितो बोधियत्तो महासलसं प्रथिवीप्रदेशं चेतुकामो न चोरकं बमनात् पर्योषमाचोऽपि सभते येन तं पृथि-वीप्रदेशं मिचेत्। यथापि नाम मारेण पापीयमा तत् सर्वमुदक-मनाई।पितमभूत्। त्रप्येव नामास्य सदाप्रहरितस्य बोधियत्तस्य महासलस्योदकमन्त्रभमानस्य चित्तं खिद्येत दुःखदौर्मनमं च भवे-चित्तस्य वाऽन्ययालभावेषेनास्य कुत्रसमूखस्यानाई।नं भवेत्र वा पूजा भाजेरन्॥

श्रथ बन्नु सदाप्रविद्यास बोधिसलस्य महासलस्थितद्वसृत् यन्त्रवस्तात्मनः कायं विद्वा इसं पृथिवीप्रदेशं विश्वयं ॥ तत् कस्य हेतोः। श्रयं दि पृथिवीप्रदेश उद्धतर्ज्ञस्तः मारजो धातु-रितो अप्रदेशाद्धमीद्रतस्य बोधिसलस्य महासलस्य काये निपतेत् किं वाद्गेनात्मभावेनावस्त्रभोदनधिर्माषा कुर्यां। वरं सन् पुनर्भ-मार्थं काय एवंद्भपया कियया विनस्तत् न तु निःसामर्थेकियया। श्रिप च<sup>(१)</sup> कामहेतोः कामनिदानं बद्धनि से श्रात्मभावसद्याणि सन्नः पुनः संसारे संसरतो भिन्नानि न पुनरेबंद्धपेषु स्नानेषु सद्धर्मपरिग्रहस्य क्रतसः। यदि पुनर्भिद्यनो कामसेबंद्धपेषु भिद्यन्ता-मिति।

श्रय खनु सदाप्रक्दितो बोधिसचो महासल इति प्रतिसङ्खाय

<sup>(</sup>१) चपित्विति ग॰।

तीन्त्रं प्रस्नं यदीला स्वकायं समनातो विद्धा तं प्रश्विवीप्रदेशं स्वर्ध्धिय सर्वमिष्ठस्त् । तान्यपि श्रेष्ठिदारिकाप्रसुखानि पश्चदारिकाप्रतानि सदाप्रहितस्य बोधिसलस्य मद्दासलस्यानुप्रित्तमाणानि । सर्वाणि तानि तीन्द्रणणि श्रस्ताणि यदीला स्वस्थकानि ग्रेरीराणि विद्धा तं प्रथिवीप्रदेशं स्वकस्वकेर्से। हितैः सर्वमिष्ठश्चन् । न स्व सदाप्रहितस्य बोधिसलस्य मद्दासलस्य नामां वा सर्व्यमां दारिकाणां चित्तस्यान्यस्यालमस्यत् यत्र स मारः पापीयानवतारं स्वभेत सुप्रसम्मान्यस्यालमस्यत् यत्र स मारः पापीयानवतारं स्वभेत सुप्रसम्मान्यस्यालमस्य ॥

श्रथ खलु शकस देवानामिन्द्रसैतदस्रत् । श्राश्चमै यावद्धर्य-काम<sup>(१)</sup>श्चायं सदाप्रदितो बोधियलो मदासलो यावहृद्यमादानश्च यावनादासन्नाद्यसन्द्रश्चानपेत्तः काये जीवितेषु भोगेषु चानुत्तरायाः वस्यक्षमोधेरिधनमायाध्यासयसम्प्रस्थितो यदुत सर्व्यस्तान् मोच-विश्वास्यपरिमाषतः संसारदु:खादनुत्तरां बस्यक्षमोधिमभिषम् -ध्येति ॥

श्रय खलु प्रको देवानामित्रसात् धर्यं लोहितोदकं दिखं चन्द-नोदकमध्यतिष्ठत् । समन्ताच तद्य प्रथिवीप्रदेशस्याचित्रयं परमेदारं गर्भं यस्व<sup>(९)</sup> दिखस्य चन्दनोदकस्य परिपूर्षं योजनन्नतं गर्भो वाति॥

त्राय त्रको देवानामित्रः सदाप्रहितं बोधियतं महासममेतद-बोचत्। साधु साधु कुसपुत्र साधु ते कुसपुत्राचिन्धं वीर्यं साध्वी च तेऽनुत्तरा धर्मकामता धर्मपरीष्टियः। एवं इपेक कुसपुत्रा-

<sup>(</sup>१) धमीकामतः इति छ॰।

<sup>(</sup>२) तस्येति म ।

धावचेन एवंद्विच वीर्वेच एवंद्वव्या च धर्मकामतया तैः पौर्मकीसाधानतैर्विद्धः सम्बक्षम् द्वैरतुत्तरा सम्बक्षमोधिः ससु-दानीता॥

श्रव सनु सराप्रद्दितस्य बोधियलस्य महायलस्येतद्श्रत्।
प्रज्ञप्तं सथा धर्मोद्भतस्य बोधियलस्य महायलस्य धर्मायनस्य
प्रचिवीप्रदेशः सुस्तिः सुसंस्ट्रस्य इतः सुतो तु स्वस्त इं पुन्यास्य सभेयं
सेर्हमिमं प्रचिवीप्रदेशं पुन्याभिकीसं सुर्थो धर्मोद्भतस्य बोधियन्तं
महायलं धर्मो देशयकं धर्मायने निवस्तमभ्यविकरेयं॥

श्रध खबु बको देवानामिन्दः सदाप्रदितं बोधिसमं मदासत-मेतदबोषत् । रमानि ते खुखपुत्त प्रतिग्रदाष दिखानि मान्दार-बाखि पुत्रपाचि । एभिक्समिमं पृथिवीप्रदेशं पुत्रपाभिकीचें खुद धर्मोद्गतस बोधिसमं मदासलं धर्में देवयमं धर्मासने निषयमध्य-किर । स तसी दिखं खारीसद्दसं दिखानां मान्दारवपुष्पाणासुपना-मयति सा॥

च्या खसु सदाप्रद्दितो बोधिसत्तो महासलसानि पुष्पाणि स्टहीलाऽम्यतरैः पुष्पेसं पृथिवीप्रदेशं पुष्पाभिकीर्षमकार्वीत् श्रन्थ-तरैस पुष्पेर्धर्षोद्गतं बोधिसत्तं महासलमभवाकिरत्॥

भय समु धर्मोद्गतो बोधियत्वो महायतः सप्तानां वर्षासा-मत्ययेन ततः समाधेर्कुत्याय येन धर्मायनं तेनोपसङ्ग्य प्रश्चप्त एवासने न्यवीद्त् श्रनेकश्चतसङ्ख्या पर्वदा परिष्टतः पुरस्कृतः प्रश्चापार्यमितान्देश्यामास ॥

त्रथ खलु बदाप्रदितो बोधिसची महासतः सद दर्जनेनैव

T

धर्मोद्गतस्य वोधियलस्य महासलस्य तादृशं मुखं(१) प्रतिसभते सा। तद्यचापि नाम प्रथमध्यानसमापन्न एकाग्रमनसिकारी भिन्:। तचेयं धर्मीद्भतस्य बोधिसमस्य मदासलस्य प्रजापार्मितादेशना चदुत सर्वधर्मसमतया प्रज्ञापार्मितासमता । सर्वधर्मविविकतया प्रज्ञा-पार्मिताविविकता। सर्वधर्माचलनतया प्रजापार्मिताऽचलनता। सर्वधर्मामननतया<sup>(१)</sup> प्रज्ञापार्मिताऽमननता। सर्वधर्मास्तिमिततया प्रज्ञापार्मिताऽस्त्रिभितता । सर्वधर्मेकरसतया प्रज्ञापार्मितेक-र्यता । सर्वेधकीपर्येन्ततया प्रज्ञापार्तिताऽपर्येन्तता । सर्वेधकी-प्रज्ञापारमिताऽतुत्पादता । यर्मधर्मानिरोधतया **नुत्**पाद**तया** प्रज्ञापारमिताऽनिरोधता । गगनापर्यन्ततचा प्रज्ञापारमिताऽपर्य-नाता । समुद्रापर्थन्ततया प्रज्ञापार्यमताऽपर्थनता । मेर्विचित्रतया प्रज्ञापार्मिताबिचिनता । गगनाकच्पनतया प्रज्ञापार्मिताऽकच्प-नता । इपापर्यंकतया प्रज्ञापारमिताऽपर्यंकता । एवं वेदना संज्ञा शंकारा विज्ञानापर्यन्ततया प्रज्ञापारमिताऽपर्यन्तता । प्रथिवीधा-लपर्यन्ततया प्रजापार्मिताऽपर्यन्तता । एवमभातुतेजोधातुवाय्धा-त्वाकाश्वधात्वपर्यन्तत्वा प्रज्ञापार्तिताऽपर्यन्तता । विज्ञानधात्वप-र्थमतया प्रशापारमिताऽपर्थमता । वज्रोपमधर्ममतया प्रशापा-रमितासमता। सर्वधर्माससोदनतया प्रज्ञापारमिताऽससोदनता। सर्वेधर्मानुपन्नितया प्रज्ञापार्मिताऽनुपन्निया। सर्वेधर्माभि-भावनासमतया प्रजापार्मिताऽभिभावनासमता । सर्वधर्मनिश्चेष्ट-

<sup>(</sup>१) सुख्मिति क॰ ग॰ घ॰। (१) सर्वेधकैमननतवेति ग॰।

तया प्रश्चापारमितानिखेलता । वर्नधर्माचिनवतथा प्रश्चापारमि-ताऽचिन्यता वैद्दितथेति ॥

षण यकु सराप्रदरितस बोधिमचस महासमस मचानिष-चर्चेव तसां वेसायां सर्वधर्मसमता नाम समाधिराजो जातः। वतः वर्वधर्मविविक्रय नाम समाधिः सर्वधर्माचलन्य नाम समाधिः वर्षधर्यामनन्य नाम समाधिः वर्षधर्यास्त्रिक्षतस्य नाम समाधिः वर्ष्यभेषीकर्यस्य नाम समाधिः सर्वधकीपर्यन्तस्य नाम समाधिः सर्व-धर्मातुत्पादस्य नाम समाधिः सर्वधर्मानिरोधस्य नाम समाधिः गगगापर्यमञ्ज नाम समाधिः ससुद्रापर्यमञ्ज नाम समाधिः सेर-विचिच नाम समाधिः गमनावरपस नाम समाधिः इपापर्यनास नाम समाधि: एवं वेदना संज्ञा संस्कारा विज्ञानापर्थनास नाम समाधिः पृथिवीधालपर्यनास नाम समाधिः एवमञ्चात्तेजोधातु-वाच्धाताकात्रधातपर्यमञ्जनस्य नाम समाधिः विज्ञानधातपर्यनस्य नाम समाधिः वज्जोपमञ्च नाम समाधिः सर्वधर्मासमोदञ्च नाम समाधिः सर्वधर्मातुपस्थिस नाम समाधिः सर्वधर्माविभावनासमता च नाम समाधिः सर्वधर्यानिश्चेष्टश्च नाम समाधिः सर्वधर्याचिनयञ्च नाम समाधिः। एवं प्रसुखानि षष्टिः समाधिसुखग्रतपञ्चाणि सदा-प्रसदितेन बोधिसच्चेन महासत्तेन प्रतिस्वव्यान्यस्वित्त ॥

श्रार्थाष्ट्रसाहस्त्रिकायां प्रशापारमितायां धर्मे।द्वतपरिवर्त्ते। नामै-कचित्रत्तमः ॥

## श्रय परीन्दनापरिवर्त्ती नाम दाचिंशत्तमः॥

यहप्रतिस्थानाञ्च सुभ्रते वद्याः समाधिसुख्यत्मस्काणां सदाप्रहितो बोधिमलो महासतः पूर्वस्यां दिश्चि दिख्यि पश्चिमायासुत्तरस्यां दिश्चि विदिचु ऋध ऊर्द्धञ्च दिश्चि द्यस् दिनु गङ्गानदीवालुकोपमेषु विसाहस्त्रमहासाहस्तेषु लोकधातुषु गङ्गानदीवालुकोपमान् बुद्धान् भगवतः पश्चिति सा भिनुमङ्गपरिष्टतान् बोधिसल्लगणपुरस्त्रतानेतेरेव नयैरेभिरेव नामभिरेतैरेवान्तरैरिमामेव प्रश्चापारिमतां भाषमाणान्। तद्यद्यापि नामाहमेतर्द्धसिस्तेव विसाहस्तमहासाहस्ते लोकधातौ धर्मे देशयामि भिनुमङ्गपरिष्टतो बोधिसल्लगणपुरस्त्रत एभिरेव नयैरेभिरेव नामभिरेभिरेवान्तरैरिमामेव
प्रश्चापारमितां भाषे। सोऽचिन्त्येन बाङ्ग शुर्ह्योन् (१) श्रुतसागरतया क्
समन्वागतोऽभ्रत् सर्व्यासु च जातिषु न जातु बुद्धविरहितोऽभ्रत् यव
यत्र बुद्धा भगवन्तः ससुखीभ्रता भवन्ति तत्र तत्रोपपद्यते सा श्वविरहितस्व भवति सा बुद्धैर्भगविद्धरन्ततः खन्नान्तरगतोऽपि। सर्व्य

तत्र खलु पुनर्भगवानायुग्रन्तमानन्दमामन्त्रयते सा। तदनेनापि
ते त्रानन्द पर्यायेणेव वेदितव्यमित्यपीयं प्रज्ञापारमिता बोधिमन्तानां
महासलानां सर्व्यज्ञज्ञानस्याद्वारिकेति। तसान्तर्द्वानन्द बोधिमन्तेर्महासलीः सर्व्यज्ञज्ञानं प्रतिबञ्जकामैरस्यां प्रज्ञापारमितायाञ्चरित-

Digitized by Google

<sup>(</sup>१) बाज्रश्रुतेनेति च ।

यिनयं प्रजापारिनता मोतयोद्ग्रदीतया धारियतया वाचिनतया पर्यवाप्तया प्रवर्णियाया देवितयोपदेष्टयोहेष्ट्या खाखा-तया खिखितया तथागताधिष्ठानेन महापुसके प्रयक्तप्रयक्तेर चरैः सिखितया तथागताधिष्ठानेन महापुसके प्रयक्तप्रयक्तेर चरैः सिखितां काला धत्कर्णया गुरुकर्णया मानियतया पूजियतया- प्रचित्रयाऽपचायितया पुष्पिर्भूपैर्गन्भैमास्त्रैर्विलेपनेयूर्वेद्यीवरैर्वित्ये चन्त्र क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट क्रिक क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्

त्रानन्द त्राइ। शास्ता से भगवन् त्रास्ता से सुगत<sup>(२)</sup>॥

एवसुने भगवानायुग्ननमानन्द्सेतद्वोषत्। ग्रासा ते शानन्द् तथागतः। परिषरितोऽस्थानन्द लया मैंचेष कायकर्मषा मन-श्रापेन मैंचेष वाक्कर्मषा मनश्रापेन मैंचेष मनःकर्मषा मन-श्रापेन। तसान्तर्द्धानन्द यथैव लया ममैतिष्टि तिष्ठतो प्रियमा-षस्य यापयताऽस्मिन् समुक्कृये प्रेम च प्रसादस्य गौरवष इतं तथैव लयानन्द्<sup>(४)</sup> ममात्ययादस्थां प्रशापारिमतायां कर्त्तस्यं दिरपि चिरपि ते श्रानन्द परीन्दास्यनुपरीन्दास्येनां प्रशापारिमतां यथेयं नान्त-द्वियेत यथा नास्यां लमन्यः पुरुषः स्थाः। यावदानन्देयं प्रशा-

<sup>(</sup>१) इयमेवेति च॰।

<sup>(</sup>२) मविष्यतीति च॰।

<sup>(</sup>३) सुगतः इति च॰।

<sup>(</sup>४) तथैतदागन्देति ग॰ घ॰, तथैव तदागन्देति च॰।

पारिमता खोके प्रचिर्खित तावस्थागतिखाइतीति वेदितद्यं तावस्थागतो धम्में देशयतीति वेदितद्यमिवरिष्टतास्ते श्रामन्द सला बुद्धर्यानेन धर्मश्रवणेन सङ्घोपस्थानेन च वेदितद्यं तथागतान्तिका-वचरास्ते श्रानन्दसला वेदितद्या य एनां प्रज्ञापारिमतां श्रोख-न्युद्धद्यिन्ति वाचिखिन्त पर्य्यवास्थान्ति प्रवर्त्तिय-व्यान्ति देशिवखन्त्यपदेन्त्युन्युद्धेन्त्यान्ति प्रविखन्ति पर्य्यवास्थान्ति प्रवर्त्तियान्त्य स्थान्ति प्रविखन्त्यपचा-विखन्ति प्रविखन्त्यपचा-विखन्ति प्रविखन्त्यप्रचान्ति स्थान्ति स्थानि स्थान्ति स्थानि स्थान्ति स्थान्ति स्थानि स्यानि स्थानि स्थानि

श्रार्थाष्ट्रसाइसिकायां प्रश्चापारिमतायां परीन्द्रनापरिवर्त्तां नाम दानिंशत्तमः ॥ समाप्ता चेयं भगवत्या श्रार्थाष्ट्रसाइसिकायाः प्रश्चापारिमता सर्वेतश्वागतजननी बोधिसत्तप्रत्येकजिनश्रावकाणां माता धर्मासुद्रा धर्मीस्का धर्मानाभिर्द्धर्मभेरी धर्मानेत्री धर्मारक्ष-निधानमचयो धर्माचिन्याद्भृतदर्शननचत्रमासा सदेवमानुषासुरग-श्चर्यकोकवन्दिता सर्वेसुखदेतुरिति(१) ॥ प्रश्चापारिमतां सम्यग्रद्गृद्ध

D

<sup>(</sup>१) सर्व्यस्य हेतुरित्यनन्तरं, घ॰ प्रस्तके वन्यमायपद्यदयमितः— कोकं प्रापियतुं सुखेन पदवीं सम्पद्दयावाण्डिनीं कार्यकां ज्ञित्वेतसा भगवता बुद्धेन सन्दीपितं।

पर्यवाण च धारणिला प्रवर्षेनां विदरम्तु घटार्थिन दति (१) ॥ चे धर्मा देतुप्रभवा देतुषीर्या तथागतो च्रावह मोवाच यो निरोध एवं वादी महाच मणः ॥ देशधर्मी। उसं प्रवरमहायानशाविन्याः (१) प्रस्मोपाविक भौराज एतस्य प्राध्य प्रवर्ष पुर्ण तद्भवना चार्थीपाध्य यमातापिळपूर्ण कुमं कला सकस्र सहारो रहा सरका माताप्र दित ।



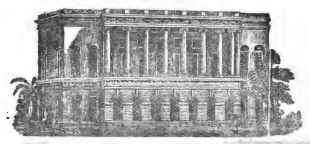
मुता तेऽि विषयमीतस्विषयं स्त्रं समाधानती
गाता स्थानमद्दर्नियं निजमनं ध्यायन्त वेऽभ्यामताः ॥
कानेऽिसन् वज्जदिसम्बन्ननाौ पाठेऽिप दृरं गते
गानाभेदमनेकपुत्तकमतं दृद्दाऽधुना श्रद्धया।
कुप्यदादिमनेन्द्रकुम्भद्दने भद्रेण या ग्रोधिता
नोकार्थं दृरिणा मया स्विद्तिः सेयं बुधैर्यस्था।॥

- (१) सदार्थिन इत्यनन्तरं ख॰ ग॰ घ॰ घ॰ प्रस्तनेषु परिशिष्टवाक्यानि विभिन्नानि सन्ति, तानि भूमिकायां सिखितत्वात् षत्र प्रनर्भे सिखितानि ।
  - (२) मद्यायानजायिनः इति ग॰।
  - (३) परमोपासिकराच्छपातसूसक्वयेति घ॰।

## BIBLIOTHECA INDICA;

# Collection of Oriental Works

PUBLISHED BY THE
ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.
NEW SERIES, No. 603.



# ASHTASÁHASRIKÁ PRAJNÁPÁRAMITÁ; A COLLECTION OF DISCOURSES

ON THE

METAPHYSICS OF THE MAHAYANA SCHOOL OF THE BUDDHISTS,

NOW FIRST EDITED FROM NEPALESE SANSKRIT MSS.

RV

RAJENDRALALA MITRA, LL. D., C. I. E. FASCICULUS I.

### CALCUTTA:

PRINTED BY J. W. THOMAS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.

AND PUBLISHED BY THE

ASIATIC SOCIETY, 57, PARK STREET,

1887.

## LIST OF BOOKS FOR SALE

### AT THE LIBRARY OF THE

# ASIATIC SOCIETY OF BENGAL,

No. 57, PARK STREET, CALCUTTA.

### AND OBTAINABLE FROM

### THE SOCIETY'S LONDON AGENTS, MESSRS. TRÜBNER & CO.

57 AND 59, LUDGATE HILL, LONDON, E. C.

#### BIBLIOTHECA INDICA.

### Sanskrit Series.

| gni Purána, (Sans.) Fasc. I—XIV @ /6/ each                              | Rs.  | 5   | 4   |
|-------------------------------------------------------------------------|------|-----|-----|
| Aitareva Aranyaka of the Rig Veda, (Sans.) Fasc. I-V @ /6/ each         |      | 1   | 14  |
| Aphorisms of Sándilya, (English) Fasc. I                                |      | 0   | 6   |
| Aphorisms of the Vedánta. (Sans ) Fasc. III, V-XIII @  6  each          |      | 3   | 12  |
| Ashtosah srika Prajnaparamita, Fasc. I                                  |      | 0   | ថ្ង |
| The Asyavaidyaka, Fasc I-V (a /0) each                                  |      | 1.  | 34  |
| Asvalayana Gril va Sutra, Faso II-IV @ /6/ each                         | ***  | 1   | 2   |
| Atharvana Upanishad, (Sanskrit) Fasc. I -V @ /6/ each                   | • •  | 1   | 14  |
| Brahma Sútra, (English) Fasc. I                                         | ••   | 0   | 12  |
| Bhámatí, (Sans.) Fasc. I—VIII @ /6/ each                                | ••   | 3   | 0   |
| Brihad Aranyaka Upanishad, (Sans.) Fasc. VI, VII & IX @ /6/ each        |      | 1   | 2   |
| Ditto (English) Fasc. II—III @ /6/ each                                 | • •  | 0   | 12  |
| Brihat Sau hitá, (Sans.) Fasc. II—III, V—VII @ /6/ each                 |      | 1   | 14  |
| Chaitanya-Chandrodaya Nátaka, (Sans.) Fasc. II—III @ /6/ each           |      | 0 - | 12  |
| Chaturvarga Chintámani, (Sans.) Vols. I, Fasc. 1-11; II, 1-25;          | III, |     |     |
| 1-15, @ /6/ each Fasc                                                   |      | 19  | 2   |
| Chhándogya Upanishad. (English) Fasc. II                                |      | . 0 | 6   |
| Dasarupa, Fasc. II and III @ /6/                                        | ••   | 0   | 12  |
| Gopatha Bráhmana, (Sans. ) Fasc. I and II @ /6/ each                    |      | 0   | 12  |
| Gobhiliya Grihya Sútra, (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each                  | • •  | 4   | 8   |
| Hindu Astronomy, (English) Fasc. I-III @ /6/ each                       |      | 1   | 2   |
| Kálamádhaba, Fasc. I and II @ /6/                                       |      | 0   | 12  |
| Kátantra, (Sans ) Fasc. I – VI @ /12/each                               |      | 4   | 8   |
| Kathá Sarit Ságara, (English) Fasc. I-XIII @ /12/ each                  |      | 9   | 12  |
| Kaushitaki Brahmanapanishads. Fasc. II                                  |      | 0   | 6   |
| Kúrma Purana, Fasc. I—III @ /6/ each                                    |      | 1   | 2   |
| Lalitá-Vistara (Sans.) Fasc. II-VI. @ /6/                               |      | 1   | 14  |
| Lalita-Vistara, (English) Fasc. I—III @ /12/ each                       |      | 2   | - 4 |
| Manutiká Sangraha, Fasc. I—II @ /6/ each                                |      | 0   | 12  |
| Mímámsá Darsana, (Sans.) Fasc. II—XVIII @ /6/ each                      |      | 6   | •   |
| Márkandeya Purána, (Sans.) Fasc. IV-VII @ /6/ each                      |      | 1   | 1   |
| Nrisimha Tápaní, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each                         |      | . 1 | 9   |
| Nirukta, (Sans.) Vol. I. Fasc. 1-6; Vol. II. Fasc. 1-6; Vol. III, Fasc. | 1-6  |     |     |
| Vol. IV, Fasc. I & II @ /6/ each Fasc                                   |      | 7   |     |
| Nárada Smriti, Fasc. I—III @ /6/                                        |      | 1   | 2   |
| Nyáya Darsana, (Sans.) Fasc. III                                        | • •  | 0   | •   |
| Nítisara, or The Elements of Polity, By Kamandaki, (Sans.) Faso. I      | I-V  | •   |     |
| @ /6/ each                                                              |      | . 1 |     |
|                                                                         |      |     |     |

(Continued on third page of cover.)

| Narada Puncharatna, Fasc. IV Rs.                                                                                                                     | 0          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Parisishtaparvan (Sans.) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                                                                       | 1          |
| Pingala Chhandah Sútra, (Sans.) Fasc. II—III @/6/ each                                                                                               | 0 1        |
| Prithiráj Rásau, (Sans.) Fasc I—VI @ /6/ each                                                                                                        | 2          |
| Ditto (English) Fasc. I                                                                                                                              | 0 1        |
| Páli Grammar, (English) Fasc. I and II @ /6/ each                                                                                                    | 0 1        |
| Prákrita Lakshanam. (Sans.) Fasc. I                                                                                                                  | 1          |
| Parásara Smriti (Sans.) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                                                         | 1 1        |
| Srauta Sútra of Apastamba, (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each                                                                                            | 4          |
| Ditto Aśvaláyana, (Sans.) Fasc. I—XI @ /6/ each                                                                                                      | 4          |
| Ditto Látyáyana (Sans.) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                                                        | 3          |
| Ditto Sánkháyana (Sans.) Fasc. I—III @/6/ each                                                                                                       | 1          |
| Sáma Veda Samhitá, (Sans.) Vols I, Fasc. 1—10; II, 1—6; III, 1—7;                                                                                    | 10 1       |
| IV, 1-6; V, 1-8. @ /6/ each Fasc.<br>Sáhitya Darpana, (English) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                                | 13 1       |
| Cities Andrews CT I /The list To The Transfer Colorest                                                                                               | 0 1        |
| Same Daniana Canamaha (Sama) Fasa II                                                                                                                 | 0          |
| 0' 1 - T'' (0 - ) TI - TT - 3 TTT 0 /0/ 1                                                                                                            | 0 1        |
| Cinha Danashan Dhisha Tan III (English and as and                                                                                                    | 0          |
| Sankhya Sara, (Sans.) Fasc. I                                                                                                                        | 0          |
| Submite Sambit! (Frank Food II @ /10/ ooch                                                                                                           | 1          |
| Taittiriya Aranya Fasc. I—XI @ /6/ each                                                                                                              | 4          |
| Ditto Bráhmana (Sans.) Fasc I—XXIV @ /6/ each                                                                                                        | 9          |
| Ditto Samhitá, (Sans.) Fasc I—XXXIII @ /6/ each                                                                                                      | 12         |
| Ditto Prátišákhya, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each                                                                                                    | 1          |
| Ditto and Aitareya Upanishads, (Sans.) Fasc. II and III @ /6/ each                                                                                   | 0 1        |
| Tándyá Bráhmana, (Sans.) Fasc. I—XIX @ /6/ each                                                                                                      | 7          |
| Tattva Chintámani, Fasc. I—V (Sans.) @ /6/ each                                                                                                      | 1 1        |
| Uttara Naishadha, (Sans.) Fasc. III—XII @ /6/ each                                                                                                   | 3 1        |
| Uvásagadasáo, Fasc. I and II @ /12/                                                                                                                  | 1          |
| Varáha Purána, Fasc, I                                                                                                                               | 0          |
| Váyu Purána, (Sans.) Vol. I, Fasc. 1-6; Vol. II, Fasc. 1-6, @ /6/                                                                                    |            |
| each Fasc                                                                                                                                            | 4          |
| Vishnu Smriti, (Sans.) Fasc. I—II @ /6/ each                                                                                                         | 0 1        |
| Vivádáratnákar, Fasc. I—V @ /6/ each<br>Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—III @ /6/<br>Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each | 1 1        |
| Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—III (a) /6/                                                                                                           | 1          |
| Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I-V @ /14/ each                                                                                     | 4          |
| The same, bound in cloth                                                                                                                             | 5          |
|                                                                                                                                                      |            |
| Arabic and Persian Series.                                                                                                                           |            |
| 11/ 4000 and 1 0/0/40 20/ 100.                                                                                                                       |            |
| 'Alamgirnámah, with Index, (Text) Fasc. I-XIII @ /6/ each                                                                                            | 4 1        |
| Ain-i-Akbari, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/ each                                                                                                          | 22         |
| Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)                                                                                                                 | 12         |
| Akbarnamah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVI @ 1/ each                                                                                               | 36         |
| Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each                                                                                               | 7          |
| Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper,                                                                                |            |
| @ 4/12; thin paper                                                                                                                                   | 4          |
| Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I-XXI @                                                                                     |            |
| 1/ each                                                                                                                                              | 21         |
| Farhang-i-Rashidi (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each                                                                                                      | 14         |
| Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @                                                                                 |            |
| /12/ each                                                                                                                                            | -3         |
| Futúh-ul-Shám Waqidi, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                                                   | 3          |
| Ditto Azádí, (Text) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                                                                            | 1          |
| Haft Asmán, History of the Persian Mansawi (Text) Fasc. I                                                                                            | 0 1        |
| History of the Caliphs, (English) Fasc. I—VI @ /12/each                                                                                              | . 4        |
| Iqbainamah-i-Jahangiri, (Text) Fasc. I—III @ /6/ each                                                                                                | 1 20       |
| Isabáh, with Supplement, (Text) 43 Fasc. @ /12/ each                                                                                                 | 32         |
| Maghází of Wáqidí. (Text) Fasc. I—V @ /6/ each  Muntakhab-ul-Tawáríkh, (Text) Fasc. I—XV @ /6/ each                                                  | 1 1<br>5 1 |
| ar                                                                                                                                                   | 5 1        |
| Muntakhab-ul-lawarikh (English) vol. 11, Fasc. 1—1v @/12/each                                                                                        | - 3        |
| Muntakhab-ul-Luhab (Text) Fasc I-XXIX @ /6/ each                                                                                                     | 3 7        |
| Muntakhab-ul-Lubab, (Text) Fasc. I—XXIX @ /6/ each                                                                                                   | 7          |

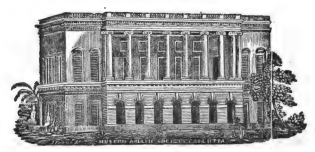
|          | Mu'ásir-i.'Alamgírí (Text), Fasc. I—VI @ /6/ each<br>Nokhbat-ul-Fikr, (Text) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                               | 2<br>0<br>1   | <b>4</b><br>6<br>8 |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|---------------|--------------------|
|          | (Ťext) Fasc. II—IV, VII—X @ 1/ each  Tabaqát-i-Náşirí, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each Ditto (English) Fasc. I—XIV @ /12/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ••                            | 7<br>1<br>10  | 0<br>14<br>8       |
|          | Táríkh-i-Fírúz Sháhi, (Text) Fasc. I—VII @ /6/ each Táríkh-i-Baihaqí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ••                            | 2<br>3        | 10<br>6            |
|          | Wis o Rámín, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each Zafarnámah, Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ••                            | 1<br><b>2</b> | 14                 |
|          | ASIATIC SOCIETY'S PUBLICATIONS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                               |               |                    |
| 1.       | ASIATIC RESEARCHES. Vols. VII. IX to XI: Vols. XIII and XVII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                               | 90            | •                  |
|          | Vols. XIX and XX @ /10/ each Ditto Index to Vols. I—XVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Rs.                           | 5             | 0 -<br>0           |
| 3.       | PROCEEDINGS of the Asiatic Society from 1865 to 1869 (incl.) @ /4/No; and from 1870 to date @ /6/per No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -                             |               |                    |
| 8.       | JOURNAL of the Asiatic Society for 1843 (12), 1844 (12), 1845 (12), (5), 1847 (12), 1848 (12), 1850 (7), @ 1/ per No. to Subbers and @ 1/8 per No. to Non-Subscribers; and for 1851 1857 (6), 1858 (5), 1861 (4), 1864 (5), 1865 (8), 1866 (7), 1867 1868 (6), 1869 (8), 1870 (8), 1871 (7), 1872 (8), 1873 (8), 1874 (8), (7), 1876 (7), 1877 (8), 1878 (8), 1879 (7), 1880 (8), 1881 (7), 1883 (5), 1884 (6), 1885 (6) @ 1/ per No. to Subscribers and @ per No. to Non-Subscribers. | (7),<br>(6),<br>1875<br>2(6), |               | -                  |
|          | N. B. The figures enclosed in brackets give the number of Nos. in each Vo<br>Centenary Review of the Researches of the Society from 1784—188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3                             | 3             | 0                  |
|          | General Cunningham's Archæological Survey Report for 1863-64 (I<br>No., J. A. S. B., 1864)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                               | 1             | 8                  |
|          | Theobald's Catalogue of Reptiles in the Museum of the Asiatic So (Extra No., J. A S. B., 1868)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                               | 1             | 8                  |
|          | Catalogue of Mammals and Birds of Burmah, by E. Blyth (Extra<br>J. A. S. B., 1875)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                               | 8             | 0                  |
|          | Sketch of the Turki Language as spoken in Eastern Turkestan, Par<br>Vocabulary, by R. B. Shaw (Extra No., J. A. S. B., 1878)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                               | 8             | o                  |
|          | Introduction to the Maithili Language of North Bihár, by G. A. Grie<br>Part I, Grammar (Extra No., J. A. S. B., 1880)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ••                            | 1             | 8                  |
| J        | Part II, Chrestomathy and Vocabulary (Extra No., J. A. S. B., 186                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 32)                           | 3             | 0                  |
| 5.<br>6. | α · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••                           | 8<br>2        | Ö                  |
| 8.       | Catalogue of the Library of the Asiatic Society, Bengal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               | 3             | 8                  |
| 9.       | Examination and Analysis of the Mackenzie Manuscripts by the W Taylor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                               | 2             | 0                  |
| 10.      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | • •                           | ĩ             | 8                  |
| 11.      | Iştiláhát-uş-Şúfiyah, edited by Dr. A. Sprenger, 8vo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                               | 1             | Ü                  |
| 12.      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ch                            |               | 0                  |
| 18.      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | • •                           | 2             | 0                  |
| 15.      | Mahábhárata, Vols. III and IV, @ 20/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                               |               | ŏ                  |
| 16       | . Moore and Hewitson's Descriptions of New Indian Lepidor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | tera,                         |               | _                  |
| 1 77     | Parts I—II, with 5 coloured Plates, 4to @ 6/each Purana Sangraha, I (Markandeya Purana), Sanskrit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • •                           |               | 0                  |
| 17       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •                             | . 1           | 0                  |
| 19       | . Tibetan Dictionary by Csoma de Körös                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                               | 10            | ŏ                  |
| 20       | Ditto Grammar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •                             | -             | 0                  |
| 21       | . Vuttodaya, edited by LtCol. G. E. Fryer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | • (                           | . 2           | 0                  |
|          | Notices of Sanskrit Manuscripts, Fasc. I—XXI @ 1/ each<br>Nepalese Buddhist Sanskrit Literature, by Dr. R. L. Mitra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | :                             | . 21<br>. 5   | . 0                |
|          | N.B. All Cheques, Money Orders &c. must be made payable to t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | he "                          | Trea          | surer              |
| A        | siatic Society" only.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                               |               | _                  |



## BIBLIOTHECA INDICA;

# Collection of Oriental Works

PUBLISHED BY THE
ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.
NEW SERIES, No. 620.



## श्रष्टसाइसिका प्रज्ञापार्मिता।

ASHŢASÁHASRIKÁ PRAJŊÁPÁRAMITÁ;

A COLLECTION OF DISCOURSES

ON THE

METAPHYSICS OF THE MAHAYANA SCHOOL OF THE BUDDHISTS,

NOW FIRST EDITED FROM NEPALESE SANSKRIT MSS.

BY

RAJENDRALALA MITRA, LL. D., C. I. E. FASCICULUS II.

### CALCUTTA:

PRINTED BY J. W. THOMAS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.

AND PUBLISHED BY THE

ASIATIC SOCIETY, 57, PARK STREET,

1887.



### LIST OF BOOKS FOR SALE

### AT THE LIBRARY OF THE

# ASIATIC SOCIETY OF BENGAL,

No. 57, PARK STREET, CALCUTTA.

### AND OBTAINABLE FROM

THE SOCIETY'S LONDON AGENTS, MESSRS. TRÜBNER & CO.

57 AND 59, LUDGATE HILL, LONDON, E. C.

### BIBLIOTHECA INDICA.

### Sanskrit Series.

|                                                                         | _                                       |     |    |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----|----|
| Agni Purana, (Sans.) Fasc. I—XIV @ /6/ each                             | Rs.                                     | 5   | 4  |
| Aitareya Aranyaka of the Rig Veda, (Sans.) Fasc. I—V @ /6/ each         | ••                                      | 1   | 14 |
| Aphorisms of Sándilya, (English) Fasc. I                                | • •                                     | 0   | 6  |
| Aphorisms of the Vedánta, (Sans.) Fasc. III, V—XIII @ /6/ each          | ••                                      | 3   | 12 |
| Ashtasáhasriká Prajnápáramitá, Fasc. I                                  | • •                                     | 0   | 6  |
| Asvavaidyaka, Fasc. I—V @ /6/ each                                      | ••                                      | 1   | 14 |
| Asvalayana Grihya Sutra, Fasc. II—IV @ /6/ each                         | • •                                     | 1   | 2  |
| Atharvana Upanishad, (Sanskrit) Fasc. I—V@ /6/ each                     | ••                                      | 1   | 14 |
| Brahma Sútra, (English) Fasc. I                                         |                                         | 0   | 12 |
| Bhámatí, (Sans.) Fasc. I—VIII @ /6/ each                                | ••                                      | 3   | 0  |
| Brihad Aranyaka Upanishad, (Sans.) Fasc. VI, VII & IX @ /6/ each        | ••                                      | 1   | 2  |
| Ditto (English) Fasc. II—III @ /6/ each                                 |                                         | 0   | 12 |
| Brihat Samhitá, (Sans.) Fasc. II—III, V—VII @ /6/ each                  | • •                                     | 1   | 14 |
| Chaitanya-Chandrodaya Nátaka, (Sans.) Fasc. II—III @ /6/ each           |                                         | 0   | 12 |
| Chaturvarga Chintámani, (Sans.) Vols. I, Fasc. 1-11; II, 1-25;          | III.                                    |     |    |
| 1—16, @ /6/ each Fasc                                                   |                                         | 19  | 8  |
| Chhándogya Upanishad, (English) Fasc. II                                | •••                                     | 0   | 6  |
| Dasarupa, Fasc. II and III @ /6/                                        | ••                                      | 0   | 12 |
| Gopatha Bráhmana, (Sans. ) Fasc. I and II @ /6/ each                    | •••                                     | Ō   | 12 |
| Gobhiliya Grihya Sútra, (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each                  | •                                       | 4   | 8  |
| Hindu Astronomy, (English) Fasc. I-III @ /6/ each                       |                                         | 1   | 2  |
| Institutes of Parasara                                                  | ••                                      | 0   | 6  |
| Kálamádhaba, Fasc. I and II @ /6/                                       |                                         | Ō   | 12 |
| Kátantra, (Sans) Fasc. I-VI @ /12/each                                  | • • •                                   | 4   | 8  |
| Kathá Sarit Ságara, (English) Fasc. I—XIV @ /12/ each                   |                                         | 10  | 8  |
| Kaushitaki Brahmanapanishads, Fasc. II                                  | •••                                     | 0   | 6  |
| Kúrma Purana, Fasc. I—IV @ /6/ each                                     |                                         | 1   | 8  |
| Lalitá-Vistara (Sans.) Fasc. II-VI. @ /6/                               | •                                       | 1   | 14 |
| Lalita-Vistara, (English) Fasc. I—III @ /12/each                        | •••                                     | 2   | 4  |
| Manutiká Sangraha, Fasc. I—II @ /6/ each                                |                                         | Õ   | 12 |
| Mímámsá Darsana, (Sans.) Fasc. II—XIX @ /6/ each                        | ••                                      | 6   | 12 |
| Márkandeya Purána, (Sans.) Fasc. IV—VII @ /6/ each                      | •••                                     | ĭ   | 8  |
| Nrisimha Tápaní, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each                         |                                         | ĩ   | 2  |
| Nirukta, (Sans.) Vol. I, Fasc. 1—6; Vol. II, Fasc. 1—6; Vol. III, Fasc. | 1-6:                                    |     |    |
| Vol. IV, Fasc. I—III @ /6/ each Fasc.                                   | ,                                       | 7   | 14 |
| Nárada Smriti, Fasc. I—III @ /6/                                        |                                         | i   | 2  |
| Nyáya Darsana, (Sans.) Fasc. III                                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ō   | 6  |
| Nítisára, or The Elements of Polity, By Kámandaki, (Sans.) Fasc. I      | I—Ÿ                                     | , • | •  |
| @/6/ each                                                               | - •                                     | 1   | 8  |
| G/9/ **                                                                 | ••                                      | -   | _  |

(Continued on third page of cover.)

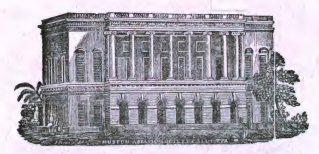
| Narada Puncharatna, Fasc. IV                                                                                 | Rs  | . 0      | 6  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------|----|
| Parisishtaparvan (Sans.) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                               |     | 1        | 8  |
| Pingala Chhandah Sútra, (Sans.) Fasc II—III @ /6/ each                                                       |     | 0        | 12 |
| Frithiraj Rasau, (Sans.) Fasc. I—VI @ /6/ each                                                               |     | 2        | 4  |
| Ditto (English) Fasc. I                                                                                      | 9.0 | . 0      | 12 |
| Páli Grammar, (Énglish) Fasc. I and II @ /6/ each<br>Prákrita Lakshanam, (Sans.) Fasc. I                     |     | 0        | 12 |
| Parásara Smriti (Sans.) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                 |     | 1        | 14 |
| Parásara, Institutes of English                                                                              | * * | 0        | 12 |
| Srauta Sútra of Apastamba, (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each                                                    |     | 4        | 8  |
| Ditto Aśvaláyana, (Sans.) Fasc. I—XI @ /6/ each                                                              |     | 4        | 2  |
| Ditto Látyáyana (Sans.) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                |     | 3        | 6  |
| Ditto Sánkhávana (Sans.) Fase, I—IV @ /6/ each                                                               |     | . 1      | 8  |
| Sama Veda Samhitá, (Sans.) Vols. I, Fasc. 1—10; II, 1—6; III, 1—                                             | -7; |          |    |
| 1v, 1-6; v, 1-8, (a) /6/ each Fasc.                                                                          |     | 13       | 14 |
| Sáhitya Darpana, (English) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                             |     | 1        | 8  |
| Sánkhya Aphorisms of Kapila, (English) Fasc. I and II @ /6/ each<br>Sarva Darsana Sangraha, (Sans.) Fasc. II |     | 0        | 12 |
| Sankara Vijaya, (Sans.) Fasc. II and III @ /6/ each                                                          | * * | 0        | 12 |
| Sánkhya Pravachana Bháshya, Fasc. III (English preface only)                                                 |     | 0        | 6  |
| Sánkhya Sára, (Sans.) Fasc. I                                                                                |     | 0        | 6  |
| Susruta Samhitá, (Eng.) Fasc. I and II @ /12/each                                                            |     | 1        | 8  |
| Taittiriya Aranya Fasc. I—XI @ /6/ each                                                                      |     | 4        | 2  |
| Ditto Brahmana (Sans.) Fasc. I—XXIV @ /6/ each                                                               |     | 9        | -0 |
| Ditto Samhitá, (Sans.) Fasc. II—XXXIV @ /6/ each                                                             |     | 12       | 6  |
| Ditto Prátisákhya, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each                                                            |     | 1        | 2  |
| Ditto and Aitareya Upanishads, (Sans.) Fasc. II and III @ /6/ eac                                            | )h  | 0        | 12 |
| Táṇdyá Bráhmaṇa, (Sans.) Fasc. I—XIX @ /6/ each<br>Tattva Chintámaṇi, Fasc. I—VI (Sans.) @ /6/ each          |     | 7        | 2  |
| Uttara Naishadha, (Sans.) Fasc. III—XII @ /6/ each                                                           | ••  | 2        | 4  |
| Uvásagadasáo, Fasc. I—III @/12/                                                                              | • • | 2        | 12 |
| Varáha Purána, Fasc. I                                                                                       | **  | ő        | 6  |
| Vision Designation (Games VIII T. T                                                                          | /6/ | •        |    |
| each Fasc.                                                                                                   |     | 4        | 8  |
| Vishnu Smriti, (Sans.) Fasc. I—II @ /6/ each                                                                 |     | 0        | 12 |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                       |     | 2        | 4  |
| Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—III @ /6/                                                                     |     | 1        | 2  |
| Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each                                             | • • | 4        | 6  |
| The same, bound in cloth                                                                                     | ••  | 5        | 2  |
| Arabic and Persian Series.                                                                                   |     |          |    |
| 'Alamgirnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each                                                    |     | 4        | 14 |
| Kín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/each                                                                   |     | 22       | 0  |
| Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)                                                                         |     | 12       | 4  |
| Akbarnamah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each                                                      |     | 37       | 0  |
| Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each                                                       |     |          | 2  |
| Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick pap                                           | er, |          |    |
| @ 4/12; thin paper Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI                            |     | 4        | 8  |
| 1/ each                                                                                                      | œ   | 91       | 0  |
| Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each                                                              |     | 21<br>14 | 0  |
| Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV                                           | 0   | 1,3      | 0  |
| /12/ each                                                                                                    |     | 3        | 0  |
| Futúh-ul-Shám Waqidi, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                           |     | 3        | 6  |
| Ditto Azádí, (Text) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                                    |     | 1        | 8  |
| Haft Asmán, History of the Persian Mansawi. (Text) Fasc. I                                                   |     | 0        | 12 |
| History of the Caliphs, (English) Fasc. 1—VI @ /12/ each                                                     |     | 4        | 8  |
| Iqbálnámah-i-Jahángírí, (Text) Fasc. I—III @ /6/ each                                                        |     | 1        | 2  |
| Isabáh, with Supplement, (Text) 45 Fasc. @ /12/ each                                                         | • • | 33       | 12 |
| Maghází of Wáqidí, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each<br>Muntakhab-ul-Tawáríkh, (Text) Fasc. I—XV @ /6/ each        | • • | 5        | 14 |
| Muntakhab-ul-Tawarikh (English) Vol. II, Fasc. I—IV @ /12/ each                                              |     | 3        | 0  |
| (                                                                                                            |     |          |    |

|             | Muntakhab-nl-Lubáb, (Text) Fasc. I—XXIX @ /6/ each Rs                                                                    | . 7   | 2    |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------|
|             | Mu'ásir-i-'Alamgírí (Text), Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                        | . 2   | 4    |
|             | Nokhbat-ul-Fikr, (Text) Fasc. I                                                                                          | . 0   | . 6  |
|             | Nizámí's Khiradnámah-i-Iskandarí, (Text) Fasc. I and II @ /12/each                                                       | . 1   | 8    |
|             | Suyúty's Itgán, on the Exegetic Sciences of the Koran, with Supplement                                                   | ,     |      |
|             | (Ťext) Fasc. II—IV, VII—X @ 1/ each Tabaqát-i-Náşirí, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each                                        | 7     | 0    |
|             | Tabaqát-i-Náşirf, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                            | . 1   | 14   |
|             | Ditto (English) Fasc. I—XIV @ /12/ each                                                                                  | 10    | 8    |
|             | Táríkh-i-Fírúz Sháhi, (Text) Fasc. I—VII @ /6/each                                                                       |       | 10   |
|             | Táríkh-i-Baihaqí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                           | •     | 6    |
|             | Wis o Rámín, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                                 | i     | 14   |
|             | Zafarnámah, Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                                        | 3     | 6    |
|             |                                                                                                                          |       | •    |
|             | ASIATIC SOCIETY'S PUBLICATIONS.                                                                                          |       |      |
| •           |                                                                                                                          |       |      |
| 1.          | ASIATIC RESEARCHES. Vols. VII, IX to XI; Vols. XIII and XVII, and                                                        | -     |      |
|             |                                                                                                                          | 80    |      |
| _           | Ditto Index to Vols. I—XVIII                                                                                             | 5     |      |
| 3.          | PROCEEDINGS of the Asiatic Society from 1865 to 1869 (incl.) @ /4/ per                                                   | •     |      |
|             | No.; and from 1870 to date @ /6/ per No.                                                                                 |       | ,    |
| 8.          | Journal of the Asiatic Society for 1843 (12), 1844 (12), 1845 (12), 1846                                                 |       |      |
|             | (5), 1847 (12), 1848 (12), 1850 (7), @ 1/ per No. to Subscri-                                                            |       |      |
|             | bers and @ 1/8 per No. to Non-Subscribers; and for 1851 (7),                                                             |       |      |
|             | 1857 (6), 1858 (5), 1861 (4), 1864 (5), 1865 (8), 1866 (7), 1867 (6),                                                    |       |      |
|             | 1868 (6), 1869 (8), 1870 (8), 1871 (7), 1872 (8), 1873 (8), 1874 (8), 18 <b>75</b>                                       |       | •    |
|             | (7), 1876 (7), 1877 (8), 1878 (8), 1879 (7), 1880 (8), 1881 (7), 1882 (6),                                               |       |      |
|             | 1883 (5), 1884 (6), 1885 (6) @ 1/per No. to Subscribers and @ 1/8                                                        |       |      |
|             | per No. to Non-Subscribers.                                                                                              |       |      |
|             | N. B. The figures enclosed in brackets give the number of Nos. in each Volume.                                           |       |      |
|             | Centenary Review of the Researches of the Society from 1784-1883                                                         | 8     | 0    |
|             | General Cunningham's Archæological Survey Report for 1863-64 (Extra                                                      |       | •    |
|             | No., J. A. S. B, 1864)                                                                                                   | 1     | 8    |
|             | Theobald's Catalogue of Reptiles in the Museum of the Asiatic Society                                                    | _     | •    |
|             | (Extra No., J. A. S. B., 1868)                                                                                           | 1     | 8    |
|             | Catalogue of Mammals and Birds of Burmah, by E. Blyth (Extra No.,                                                        | -     | ·    |
|             | J. A. S. B., 1875)                                                                                                       | 2     | 0    |
|             | Sketch of the Turki Language as spoken in Eastern Turkestan, Part II.                                                    | •     | U    |
|             | Vocabulary, by R. B. Shaw (Extra No., J. A. S. B., 1878)                                                                 | 3     | 0    |
|             | Introduction to the Maithili Language of North Bihar, by G. A. Grierson,                                                 | •     | U    |
|             | Part I, Grammar (Extra No., J. A. S. B., 1880)                                                                           | 1     | 8    |
|             | Part II, Chrestomathy and Vocabulary (Extra No., J. A. S. B., 1882)                                                      | 3     | ő    |
| 5.          | Anis-ul-Musharrahin                                                                                                      | 3     | Ö    |
| <b>6</b> .  | Catalanna of Famil Westernets                                                                                            | 2     | _    |
|             | Catalogue of the Library of the Asiatic Society, Bengal                                                                  | -     | 0    |
| 8.          | Examination and Analysis of the Mackenzie Manuscripts by the Rev.                                                        | 8     | 8    |
| 9.          | W Porlor                                                                                                                 | •     | •    |
| 10          | The Warming Theory on the Company of Hon by I Wanning David                                                              | 2     | 0    |
| 10.         | Taillhit us Siffyoh edited by Dr. A. Sprenger Svo.                                                                       | 1     | 8    |
| 11.         | Istiláhát-us-Súfíyah, edited by Dr. A. Sprenger, 8vo.<br>Ináyah, a Commentary on the Hidayah, Vols. II and IV, @ 16/each | 1     | 0    |
| 12.         |                                                                                                                          | 82    | 0    |
| 18.         | Jawámi-ul-'ilm ir-riyází, 168 pages with 17 plates, 4to. Part I                                                          | 2     | 0    |
| 14.         | Khizánat-ul-'ilm                                                                                                         | 4     | 0    |
| 15.         | Mahábhárata, Vols. III and IV, @ 20/ each                                                                                | 40    | 0    |
| 16.         | Moore and Hewitson's Descriptions of New Indian Lepidoptera,                                                             |       | _    |
|             |                                                                                                                          | 12    | 0    |
| 17.         | Purana Sangraha, I (Markandeya Purana), Sanskrit                                                                         | 1     | 0    |
| 18.         | Sharaya-ool-Islam                                                                                                        | 4     | 0    |
| 19.         |                                                                                                                          | 10    | 0    |
| <b>2</b> 0. | Ditto Grammar " "                                                                                                        | 8     | 0    |
| 21.         | Vuttodaya, edited by LtCol. G. E. Fryer                                                                                  | 2     | Ō    |
|             |                                                                                                                          |       | -    |
|             |                                                                                                                          | 21    | 0    |
|             | Nepalese Buddhist Sanskrit Literature, by Dr. R. L. Mitra                                                                | 5     | A    |
| N.          | B. All Cheques, Money Orders &c. must be made payable to the "Tr                                                         | reast | urer |
| Asiat       | tic Society" only.                                                                                                       |       |      |



# Collection of Priental Works

PUBLISHED BY THE
ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.
NEW SERIES, No. 629.



# अष्टसाहसिका प्रज्ञापार्मिता।

ASHŢASÁHASRIKÁ PRAJŊÁPÁRAMITÁ; A COLLECTION OF DISCOURSES

ON THE

METAPHYSICS OF THE MAHAYANA SCHOOL OF THE BUDDHISTS,

NOW FIRST EDITED FROM NEPALESE SANSKRIT MSS.

BY

RAJENDRALALA MITRA, LL. D., C. I. E. FASCICULUS III.

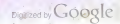
### CALCUTTA:

PRINTED BY J. W. THOMAS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.

AND PUBLISHED BY THE

ASIATIC SOCIETY, 57, PARK STREET.

1887.



## LIST OF BOOKS FOR SALE

AT THE LIBRARY OF THE

# ASIATIC SOCIETY OF BENGAL,

No. 57, PARK STREET, CALCUTTA.

### AND OBTAINABLE FROM

THE SOCIETY'S LONDON AGENTS, MESSRS. TRÜBNER & CO.

57 AND 59, LUDGATE HILL, LONDON, E. C.

### BIBLIOTHECA INDICA.

### Sanskrit Series.

| Agni Purána, (Sans.) Fasc. I—XIV @ /6/ each                               | Rs.        | 5   | 4  |
|---------------------------------------------------------------------------|------------|-----|----|
| Altareya Aranyaka of the Rig Veda, (Sans.) Fasc. I-V @ /6/ each           |            | ĭ   | 14 |
| Aphorisms of Sándilya, (English) Fasc. I                                  |            | ō   | 6  |
| Aphorisms of the Vedánta, (Sans.) Fasc. III. V—XIII @ /6/ each            |            | 3   | 12 |
| Ashtasahasrika Prajnaparamita, Fasc. I—III @ /6/ each                     | •••        | ĭ   | 2  |
| Asvavaidyaka, Fasc. I—V @ /6/ each                                        |            | ī   | 14 |
| Asvalayana Grihya Sutra, Fasc. II—IV @ /6/ each                           | ••         | î   | 2  |
| Atharvana Upanishad, (Sanskrit) Fasc. I—V @ /6/ each                      | •••        | î   | 14 |
| Brahma Sutra, (English) Fasc. I                                           | •••        | ō   | 12 |
| Bhámatí, (Sans.) Fasc. I—VIII @ /6/ each                                  |            | 8   | -0 |
| Brihad Aranyaka Upanishad, (Sans.) Fasc. VI, VII & IX @ /6/ each          |            | ĭ   | 2  |
| Ditto (English) Fasc. II—III @ /6/ each                                   |            | ō   | 12 |
| Brihat Sawhitá, (Sans.) Fasc. II—III, V—VII @ /6/ each                    | •••        | ĭ   | 14 |
| Chaitanya-Chandrodaya Nataka, (Sans.) Fasc. II—III @ /6/ each             |            | ō   | 12 |
| Chaturvarga Chintamani, (Sans.) Vols. I, Fasc. 1-11; II, 1-25;            | III.       | •   |    |
| 1-17, @ /6/ each Fasc.                                                    |            | 19  | 14 |
| Chhándogya Upanishad, (English) Fasc. II                                  | • • •      | 0.  | -6 |
| Dasarupa, Fasc. II and III @ /6/                                          | •          | 0   | 12 |
| Gopatha Bráhmana, (Sans.) Fasc. I and II @ /6/ each                       | •••        | ō   | 12 |
| Gobhilíya Grihya Sútra, (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each                    | •••        | 4   | 8  |
| Hindu Astronomy, (English) Fasc. I—III @ /6/ each                         | •          | 1 - | 2  |
| Institutes of Parására                                                    | ••         | Õ   | 6  |
| Kála Mádhaba, Fasc. I—III @ /6/                                           | •••        | ĭ   | 2  |
| Kátantra, (Sans ) Fasc. I-VI @ /12/ each                                  | ••         | 4   | 8  |
| Kathá Sarit Ságara, (English) Fasc. I—XIV @ /12/ each                     | • • •      | Ō   | 8  |
| Kaushitaki Brahmanapanishads, Fasc. II                                    | • • •      | 0   | 6  |
| Kúrma Purana, Fasc. I—IV @ /6/ each                                       | •          | 1   | 8  |
| Lalitá-Vistara (Sans.) Fasc. II-VI. @ /6/                                 | • •        | 1   | 14 |
| Lalita-Vistara, (English) Fasc. I—III @ /12/ each                         |            | 2   | 4  |
| Manutiká Sangraha, Fasc. I—II @ /6/ each                                  | ••         | 0   | 12 |
| Mímánsá Darsana, (Sans.) Fasc. II—XIX @ /6/ each                          | ••         | 6   | 12 |
| Márkandeya Purána, (Sans.) Fasc. IV-VII @ /6/ each                        | ••         | 1   | 8  |
| Nayavártikum, Fasc. I                                                     | ••         | 0   | 6  |
| Nrisimha Tápaní, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each                           | ••         | 1   | 2  |
| Nirukta, (Sans.) Vol. I, Fasc. 1-6; Vol. II, Fasc. 1-6; Vol. III, Fasc. 1 | -6;        |     |    |
| Vol. IV, Fasc. I—IV @ /6/ each Fasc.                                      | ••         | ,8  | 4  |
| Nárada Smriti, Fasc. I—III @ /6/                                          | ••         | 'n  | 2  |
| Nyaya Darsana, (Sans.) Fasc. III                                          | • •        | 0   | 6  |
| Nitisara, or The Elements of Polity, By Kamandaki, (Sans.) Fasc. II       | <b>-</b> V |     |    |
| @/6/ each                                                                 | ••         | 1   | 8  |

(Continued on third page of cover.)

| Narada Puncharatna, Fasc. IV                                                                                  | Re    | . 0 | 6   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|-----|
| Parisishtaparvan (Sans.) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                                |       | . 1 | 8   |
| Pingala Chhandah Sútra, (Sans.) Fasc. II—III @/6/each                                                         |       |     |     |
| Prithiráj Rásau, (Sans.) Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                |       |     |     |
| Ditto (English) Fasc. I                                                                                       |       | 0   |     |
| Páli Grammar, (English) Fasc. I and II @ /6/ each                                                             |       | 0   | 12  |
| Prákrita Lakshanam, (Sans.) Fasc. I                                                                           |       | . 1 |     |
| Parásara Smriti (Sans.) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                  |       | 1   |     |
| Parásara, Institutes of English                                                                               |       |     |     |
| Srauta Sútra of Apastamba, (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each Ditto Aśvalávana, (Sans.) Fasc. I—XI @ /6/ each     |       | 4   | 8   |
|                                                                                                               |       | 4   | _   |
|                                                                                                               |       | 3   | 6   |
|                                                                                                               |       | 1   | 8   |
| Sáma Veda Sauhitá, (Sans.) Vols. I, Fasc. 1—10; II, 1—6; III, 1—10; IV, 1—6; V, 1—8, @ /6/ each Fasc.         |       |     | 1.4 |
| Sáhitya Darpana, (English) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                              |       | 13  | 14  |
| Sánkhya Aphorisms of Kapila, (English) Fasc. I and II @ /6/ each                                              | **    | 1   | 8   |
| Sarva Darsana Sangraha, (Sans.) Fasc. II                                                                      |       | 0   | 12  |
| Sankara Vijaya, (Sans.) Fasc. II and III @ /6/ each                                                           | • •   | 0   | 6   |
| Sánkhya Pravachana Bháshya, Fasc. III (English preface only)                                                  | * *   | 0   | 12  |
| Sánkhya Sára, (Sans.) Fasc. I                                                                                 | • •   | 0   | 6   |
| Suśruta Samhitá, (Eng.) Fasc. I and II @ /12/ each                                                            | **    | 1   | 8   |
| Taittiriya Aranya Fasc. I—XI @/6/ each                                                                        | ••    | 4   | 2   |
| Ditto Brahmana (Sans.) Fasc. I—XXIV @ /6/ each                                                                |       | 9   | 0   |
| Ditto Samhitá, (Sans.) Fasc. II—XXXIV @ /6/ each                                                              |       | 12  | 6   |
| Ditto Prátišákhya, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each                                                             | • • • | 1   | 2   |
| Ditto and Aitareya Upanishads, (Sans.) Fasc, II and III @ /6/ as                                              | ach   | 0   | 12  |
| Tándyá Bráhmana, (Sans.) Fasc. I—XIX @ /6/ each                                                               |       | 7   | 2   |
| Táṇḍyá Bráhmaṇa, (Sans.) Fasc. I—XIX @ /6/ each<br>Tattva Chintámaṇi, Fasc. I—VII (Sans.) @ /6/ each          |       | 2   | 10  |
| Uttara Naishadha, (Sans.) Fasc. III—XII @ /6/ each                                                            |       | 3   | 12  |
| Uvasagadasao, Fasc. 1—III @ /12/                                                                              |       | 2   | 4   |
| Varáha Purána, Fasc. I                                                                                        |       | 0   | 6   |
| Váyu Purána, (Sans.) Vol. I, Fasc. 1-6; Vol. II, Fasc. 1-6, @                                                 | /6/   |     |     |
| each Fasc.                                                                                                    |       | 4.  | 8   |
| Vishnu Smriti, (Sans.) Fasc. I—II @ /6/ each                                                                  |       | 0   | 12  |
| Vivadaratnakara, Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                        |       | 2   | 4   |
| Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—III @ /6/                                                                      |       | 1   | 2   |
| Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each                                              |       | 4   | 6   |
| The same, bound in cloth                                                                                      |       | 5   | 2   |
| Arabic and Persian Series.                                                                                    |       |     |     |
|                                                                                                               |       |     |     |
| 'Alamgirnamah, with Index, (Text) Fasc, I—XIII @ /6/ each                                                     |       | 4   | 14  |
| Kín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/ each<br>Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)                           | * *   | 22  | 0   |
| Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)<br>Akbarnamah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each               | **    | 12  | 4   |
| Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each                                                        |       | 37  | 0   |
| Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick pa                                             |       | 7   | - 2 |
| @ 4/12; thin paper                                                                                            | per,  | 4   | 0:  |
| Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I-XX                                                 | 1 0   | 4   | .0  |
| 1/ each                                                                                                       |       | 21  | 0   |
| Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each                                                               | ••    | 14  | 0   |
| Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV                                            | (a)   | 1.7 | U   |
| /12/ each                                                                                                     |       | 3   | - 0 |
| Futúh-ul-Shám Waqidi, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                            |       | 3   | 6   |
| Ditto Azádi, (Text) Fasc, I—IV. @ /6/ each                                                                    |       | 1   | 8   |
| Haft Asman, History of the Persian Mansawi (Text) Fasc. I                                                     |       | 0   | 12  |
| History of the Caliphs, (English) Fasc, I—VI @ /12/each                                                       |       | 4   | 8   |
| Iqbálnámah-i-Jahángírí, (Text) Fasc. I—III @ /6/ each<br>Isabáh, with Supplement, (Text) 48 Fasc. @ /12/ each |       | 1   | 2   |
| Isabáh, with Supplement, (Text) 48 Fasc. @ /12/ each                                                          |       | 36  | 0   |
| Maasir-ul-Umara, Vol. 1, Fasc. 1.                                                                             |       | 0   | 6   |
| Maghází of Wágidí, (Text) Fasc. IV @ /6/ each                                                                 |       | 1   | 14  |
| Muntakhab-ul-Tawarikh, (Text) Fasc. I—XV @ /6/ each                                                           |       | .5  | 10  |
| Muntakhab-ul-Tawarikh (English) Vol. II, Fasc. I—IV @/12/each                                                 |       | 3   | 0   |
|                                                                                                               |       |     |     |

|              | Muntakhab-ul-Lubab, (Text) Fasc. 1—XIX @ /6/ each Rs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7     | 2   |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|
|              | Mu'ásir-i-'Alamgiri (Text), Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2     | 4   |
|              | Nokhbat-ul-Fikr, (Text) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0     | 6   |
|              | Nizami's Khiradnamah-i-Iskandari, (Text) Fasc. I and II @ /12/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | į     | 8   |
|              | Suyúty's Itqán, on the Exceptic Sciences of the Koran, with Supplement,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 7     | 0   |
|              | (Text) Fasc. II—IV, VII—X @ 1/ each Tabaqát-i-Náşírí, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1     | 14  |
|              | Ditto (Fradish) Fore I VIV (a) /19/ seeh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 10    | 8   |
|              | Táríkh-i-Fíróz Sháhi, (Text) Fasc. I—VII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3     | 10  |
|              | Táríkh-i-Baihaqí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3     | 6   |
|              | Wis o Rámin, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ĭ     | 14  |
|              | Zafarnámah Vol. I, Fase, 1-9 Vol. II. Fasc. I. @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3     | 12  |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •     |     |
|              | TOTAL TOTAL TOTAL CONTENT OF THE PARTY OF TH |       |     |
|              | ASIATIC SOCIETY'S PUBLICATIONS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |     |
| 1.           | ASIATIC RESEARCHES. Vols. VII, IX to XI; Vols. XIII and XVII, and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |     |
|              | Vols. XIX and XX @ /10/ each Rs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 80    |     |
|              | Ditto Index to Vols. I—XVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5     |     |
| 3.           | PROCEEDINGS of the Asiatic Society from 1865 to 1869 (incl.) @ /4/ per                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |     |
|              | No.; and from 1870 to date @ /6/ per No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |     |
|              | Journal of the Asiatic Society for 1843 (12), 1844 (12), 1845 (12),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |     |
|              | 1846 (5), 1847 (12), 1848 (12), 1850 (7), 1851 (7), 1857 (6),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |     |
|              | 1858 (5), 1861 (4), 1864 (5), 1865 (8), 1866 (7), 1867 (6), 1868 (6),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |     |
|              | 1869 (8), 1870 (8), 1871 (7), 1872 (8), 1873 (8), 1874 (8), 1875                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |     |
|              | (7), 1876 (7), 1877 (8), 1878 (8), 1879 (7), 1880 (8), 1881 (7), 1882 (6),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       | •   |
|              | No.; and from 1870 to date @ /6/ per No.  JOURNAL of the Asiatic Society for 1843 (12), 1844 (12), 1845 (12), 1846 (5), 1847 (12), 1848 (12), 1850 (7), 1851 (7), 1857 (6), 1858 (5), 1861 (4), 1864 (5), 1865 (8), 1866 (7), 1867 (6), 1868 (6), 1869 (8), 1870 (8), 1871 (7), 1872 (8), 1873 (8), 1874 (8), 1875 (7), 1876 (7), 1877 (8), 1878 (8), 1879 (7), 1880 (8), 1881 (7), 1882 (6), 1883 (5), 1884 (6), 1885 (6) @ 1/ per No. to Subscribers and @ 1/8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |     |
|              | per Mo. to Mon-Subscribers.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |     |
|              | N. B. The figures enclosed in brackets give the number of Nos. in each Volume.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |     |
|              | Centenary Review of the Researches of the Society from 1784—1883                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3     | U   |
|              | General Cunningham's Archæological Survey Report for 1863-64 (Extra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1     | ۵   |
|              | No., J. A. S. B., 1864)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1     | 0   |
|              | Theobald's Catalogue of Reptiles in the Museum of the Asiatic Society                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1     | 8   |
|              | (Extra No., J. A. S. B., 1868)  Catalogue of Mammals and Birds of Burmah, by E. Blyth (Extra No.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | 0   |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4     | 0   |
|              | Sketch of the Turki Language as spoken in Eastern Turkestan, Part II,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •     | ·   |
|              | Vocabulary, by R. B. Shaw (Extra No., J. A. S. B., 1878)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3     | 0   |
|              | Introduction to the Maithili Language of North Bihar, by G. A. Grierson,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •     | U   |
|              | Part I, Grammar (Extra No., J. A. S. B., 1880)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1     | 8   |
|              | Part II, Chrestomathy and Vocabulary (Extra No., J. A. S. B., 1882)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3     | ŏ   |
| 5.           | Anis-ul-Musharrahin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3     | ŏ   |
| Ø.           | Catalogue of Fossil Vertebrata                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2     | ŏ   |
| 8.           | Catalogue of the Library of the Asiatic Society, Bengal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3     | š   |
| 9.           | Examination and Analysis of the Mackenzie Manuscripts by the Rev.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -     | •   |
| ٠.           | W. Taylor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2     | 0   |
| 10.          | Han Koong Tsew, or the Sorrows of Han, by J. Francis Davis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1     | 8   |
| 11.          | Istiláhát-us-Súfíyah, edited by Dr. A. Sprenger, 8vo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1     | 0   |
| 12.          | Inayah, a Commentary on the Hidayah, Vols. II and IV, @ 16/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 82    | 0   |
| 13.          | Jawami-ul-'ilm ir-riyazı, 168 pages with 17 plates, 4to. Part I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2     | 0   |
| 14.          | Khizánat-ul-'ilm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4     | 0   |
| 15.          | Mahábhárata, Vols. III and IV, @ 20/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 40    | 0   |
| 16.          | Moore and Hewitson's Descriptions of New Indian Lepidoptera,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |     |
|              | Parts I—II, with 5 coloured Plates, 4to. @ 6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 12    |     |
| 17.          | Purana Sangraha, I (Markandeya Purana), Sanskrit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1     | 0   |
| 8.           | Sharaya-ool-Islam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4 -   | 0   |
| 19.          | Tibetan Dictionary by Csoma de Körös                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 10    | 0   |
| 20.          | Ditto Grammar ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8     | 0   |
| 11.          | Vuttodaya, edited by LtCol. G. E. Fryer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2     | 0   |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |     |
|              | Notices of Sanskrit Manuscripts, Fasc. I—XXI @ 1/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 21    | . 0 |
|              | Nepalese Buddhist Sanskrit Literature, by Dr. R. L. Mitra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5     | 0   |
|              | .B. All Cheques, Money Orders &c. must be made payable to the "T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | reast | rer |
| <b>A</b> sia | atic Society" only.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •     | •   |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | •   |





## BIBLIOTHECA INDICA;

# Collection of Priental Works

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Series, No. 645.



## श्रष्टसाइसिका प्रज्ञापार्मिता। ASHŢASÁHASRIKÁ PRAJŅÁPÁRAMITÁ;

A COLLECTION OF DISCOURSES

ON THE

METAPHYSICS OF THE MAHAYANA SCHOOL OF THE BUDDHISTS,

NOW FIRST EDITED FROM NEPALESE SANSKRIT MSS.

DV

RAJENDRALALA MITRA, LL. D., C. I. E. FASCICULUS IV.

### CALCUTTA:

PRINTED BY J. W. THOMAS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.

AND PUBLISHED BY THE

ASIATIC SOCIETY, 57, PARK STREET.

1887.

### LIST OF BOOKS FOR SALE

### AT THE LIBRARY OF THE

# ASIATIC SOCIETY OF BENGAL,

No. 57, PARK STREET, CALCUTTA.

### AND OBTAINABLE FROM

THE SOCIETY'S LONDON AGENTS, MESSRS. TRÜBNER & CO.

57 AND 59, LUDGATE HILL, LONDON, E. C.

### BIBLIOTHECA INDICA.

### Sanskrit Series.

| Agni Puráņa, (Sans.) F     | asc. I—XIV     | @  6       | each                               |              | Rs.        | 5   | 4  |
|----------------------------|----------------|------------|------------------------------------|--------------|------------|-----|----|
| Aitareya Aranyaka of t     | he Rig Veds    | ı, (Sans.  | ) Fasc. I-V                        | @ /6/ each   | ••         | 1   | 14 |
| Aphorisms of Sáṇḍilya.     | (English) F    | asc. I     | • •                                |              | • •        | 0   | 6  |
| Aphorisms of the Vedár     | ita, (Sans.) l | Fasc. II   | I, V—XIII @                        | 6/ each      | • •        | 3   | 12 |
| Ashtasáhasriká Prajnáj     | páramitá, Fa   | sc. I—]    | II @ /6/ each                      | ••           | ••         | 1   | 2  |
| Asvavaidyaka, Fasc. I—     | -V @ /6/ eac   | c <b>h</b> | ••                                 | ••           |            | 1   | 14 |
| Asvalayana Grihya Sut      | ra, Fasc. II-  | -IV @      | /6/ each                           | • •          | ••         | 1   | 2  |
| Atharvana Upanishad,       | (Sanskrit) F   | asc. I-    | -V @ /6/ each                      | • •          | • •        | 1   | 14 |
| Brahma Sútra, (Englisl     | h) Fasc. I     | • •        | ••                                 | •• '         | • •        | 0   | 12 |
| Bhámatí. (Sans.) Fasc.     | I—VIII @       | /6/ each   | ٠.                                 | • •          | •          | 3   | 0  |
| Brihad Aranyaka Upani      | shad, (Sans.   | Fasc.      | VI, VII & IX                       | @ /6/ each   | ••         | 1   | 2  |
| Ditto (Engl                | ish) Fasc. Il  | [—III @    | @ /6/ each                         | • •          | • •        | 0   | 12 |
| Brihat Samhitá, (Sans.)    | Fasc. II—I     | II, V—     | $\overline{\text{VII}}$ @ /6/ eac  | ch '         | • •        | 1   | 14 |
| Chaitanya-Chandrodays      | . Nátaka, (S   | ans.) Fa   | sc. II—III @                       | /6/ each     |            | . 0 | 12 |
| Chaturvarga Chintáma:      | ņi, (Sans.) 1  | Vols. I,   | Fasc. 1—11;                        | II, 1—25;    | III,       |     |    |
| 1—17, @ /6/ each Fa        | BC.            | ••         | ••                                 | ••           | ••         | 19  | 14 |
| Chhándogya Upanishad       | , (English)    | Fasc. II   |                                    | • •          |            | 0   | 6  |
| Dasarupa, Fasc. II and     | III @ /6/      | • •        | • •                                | • •          |            | 0   | 12 |
| Gopatha Bráhmana, (Sa      | ins. ) Fasc.   | I and II   | @ /6/ each                         | • •          | ••         | 0   | 12 |
| Gobhilíya Grihya Sútra     | ., (Sans.) Fa  | вс. І—Х    | II @ /6/ each                      | • •          | ••         | 4   | 8  |
| Hindu Astronomy, (En       | glish) Fasc.   | I—III      | @ /6/ each                         | ••           | • •        | 1   | 2  |
| Kála Mádhaba, Fasc. I-     |                |            | ••                                 | • •          | • •        | 1   | 2  |
| Kátantra, (Sans ) Fasc.    | I-VI @ /       | l 2/ each  | • •                                | ••           | • •        | 4   | 8  |
| Kathá Sarit Ságara, (E     | nglish) Fasc   | . I—XI     | abla $$ $$ $$ $$ $$ $$ $$ $$ $$ $$ | 1            | • •        | 10  | 8  |
| Kaushitaki Brahmanap       | anishads, Fa   | sc. II     | ••                                 | • •          |            | 0   | 6  |
| Kúrma Purana, Fasc. I      |                |            | ••                                 | ••           | • •        | 1   | 14 |
| Lalitá-Vistara (Sans.)     | Fasc. II-VI.   | @ /6/      | ••                                 | • •          |            | 1   | 14 |
| Lalita-Vistara, (Englisl   | a) Fasc. I—    | III @ /    | 12/ each                           | •• _         | ••         | 2   | 4  |
| Madana Párijáta Fasc.      |                | • •        | ••                                 | • •          | • •        | 0   | 6  |
| Manutiká Sangraha, Fa      | sc. I—II @     | /6/ eacl   | 1                                  | ••           |            | 0   | 12 |
| Mímámsá Darsana, (Sa       |                |            |                                    | ••           |            | 6   | 12 |
| Márkandeya Purána, (S      | ans.) Fasc. 1  | (V—VI      | I @ /6/ each                       | • •          | ••         | 1   | 8  |
| Nayavártikum, Fasc. I      | ••             | • •        | • •                                | • •          |            | 0   | 6  |
| Nrisimha Tápaní, (Sans     | s.) Fasc. I—   | III @ /    | 6/ each                            | ••           | ••         | 1   | 2  |
| Nirukta, (Sans.) Vol. I, J | Fasc. 1—6; V   | ol. II, Fa | sc. 1—6; Vol.                      | III, Fasc. 1 | L6;        |     |    |
| Vol. IV, Fasc. I—          |                |            | ••                                 | ••           | • •        | 8   | 4  |
| Nárada Smriti, Fasc. I-    | -III @ /6/     | • •        | ••                                 | • •          | • •        | 1   | 2  |
| Nyáya Darsana, (Sans.)     |                | ••         | ••                                 | ••           | • •        | 0   | 6  |
| Nítisára, or The Elemen    | ts of Polity,  | By Kái     | nandaki, (Sar                      | s.) Fasc. I  | <b>7—1</b> |     |    |
| @ /6/ each                 | ••             | • •        | ••                                 | • •          | ••         | 1   | 8  |
|                            |                |            |                                    |              |            |     |    |

(Continued on third page of Cover.)

Digitized by Google

| Narada Puncharatna, Fasc. IV Rs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0                                                                                                                                                                                | 6                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| Parisishtaparvan (Sans.) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1                                                                                                                                                                                | 8                                                                         |
| Pingala Chhandah Sútra, (Sans.) Fasc. II—III @/6/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0                                                                                                                                                                                | 12                                                                        |
| Prithiráj Rásau, (Sans.) Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2                                                                                                                                                                                | 4                                                                         |
| Ditto (English) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0                                                                                                                                                                                | 12                                                                        |
| Páli Grammar, (English) Fasc. I and II @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0                                                                                                                                                                                | 12                                                                        |
| Prákrita Lakshanam, (Sans.) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1                                                                                                                                                                                | 8                                                                         |
| Parásara Smriti (Sans.) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1                                                                                                                                                                                | 14                                                                        |
| Paráśara, Institutes of English                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0                                                                                                                                                                                | 12                                                                        |
| Srauta Sútra of Apastamba, (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4                                                                                                                                                                                | 8                                                                         |
| Ditto Aśvaláyana, (Sans.) Fasc, I—XI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4                                                                                                                                                                                | 2                                                                         |
| Ditto Látyáyana (Sans.) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Sánkháyana (Sans.) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3                                                                                                                                                                                | 6                                                                         |
| Ditto Sánkháyana (Sans.) Fasc. I—V @ /6/ each<br>Sáma Veda Samhitá, (Sans.) Vols. I, Fasc. 1—10; II, 1—6; III, 1—7;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1                                                                                                                                                                                | 14                                                                        |
| IV 1 C. V 1 0 @ /C/ week Ferre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 13                                                                                                                                                                               | 14                                                                        |
| Schitten Damana (Fralish) Fore I IV @ /c/ anch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1                                                                                                                                                                                | 8                                                                         |
| Citit Andrews CT. 1 /TO 111 /TO T 1 TT O /O/ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0                                                                                                                                                                                | 12                                                                        |
| Sarva Darsana Sangraha, (Sans.) Fasc. II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0                                                                                                                                                                                | 6                                                                         |
| Combone Vicera (Some ) Fore II and III @ /6/ and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0                                                                                                                                                                                | 12                                                                        |
| Sankhya Pravachana Bháshya, Fasc. III (English preface only)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0                                                                                                                                                                                | 6                                                                         |
| Sánkhya Sára, (Sans.) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ŏ                                                                                                                                                                                | 6                                                                         |
| Suśruta Samhitá, (Eng.) Fasc. I and II @ /12/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1                                                                                                                                                                                | 8                                                                         |
| Taittiriya Aranya Fasc. I—XI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4                                                                                                                                                                                | 2                                                                         |
| Ditto Bráhmana (Sans.) Fasc. I—XXIV @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 9                                                                                                                                                                                | 0                                                                         |
| Ditto Samhitá, (Sans.) Fasc. II—XXXIV @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12                                                                                                                                                                               | 6                                                                         |
| Ditto Prátišákhya, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1                                                                                                                                                                                | 2                                                                         |
| Ditto and Aitareya Upanishads, (Sans.) Fasc. II and III @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0                                                                                                                                                                                | 12                                                                        |
| Tandya Brahmana, (Sans.) Fasc. I—XIX (a) /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 7                                                                                                                                                                              | 2                                                                         |
| Tattva Chintámani, Fasc. I—VIII (Sans.) @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3                                                                                                                                                                                | 0                                                                         |
| Uttara Naishadha, (Sans.) Fasc. III—XII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3                                                                                                                                                                                | 12                                                                        |
| Uvásagadasáo, Fasc. I—IV @ /12/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3                                                                                                                                                                                | 0                                                                         |
| Varáha Purána, Fasc. I—IV @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1                                                                                                                                                                                | 8                                                                         |
| Váyu Purána, (Sans.) Vol. I, Fasc. 1—6; Vol. II, Fasc. 1—6, @ /6/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                  |                                                                           |
| each Fasc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4                                                                                                                                                                                | - 8                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                  | _                                                                         |
| Vishnu Smriti, (Sans.) Fasc. I—II @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0                                                                                                                                                                                | 12                                                                        |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0                                                                                                                                                                                | 12<br>10                                                                  |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0<br>2<br>1                                                                                                                                                                      | 12<br>10<br>8                                                             |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each<br>Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/<br>Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0<br>2<br>1<br>4                                                                                                                                                                 | 12<br>10<br>8<br>6                                                        |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0<br>2<br>1                                                                                                                                                                      | 12<br>10<br>8                                                             |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each<br>Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/<br>Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0<br>2<br>1<br>4                                                                                                                                                                 | 12<br>10<br>8<br>6                                                        |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  Arabic and Persian Series.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0<br>2<br>1<br>4<br>5                                                                                                                                                            | 12<br>10<br>8<br>6<br>2                                                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  Arabic and Persian Series. 'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0<br>2<br>1<br>4<br>5                                                                                                                                                            | 12<br>10<br>8<br>6                                                        |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  Arabic and Persian Series.  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0<br>2<br>1<br>4<br>5                                                                                                                                                            | 12<br>10<br>8<br>6<br>2                                                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  *Arabic and Persian Series.  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XIII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0<br>2<br>1<br>4<br>5                                                                                                                                                            | 12<br>10<br>8<br>6<br>2                                                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  *Arabic and Persian Series.  *Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  *Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXVII @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0<br>2<br>1<br>4<br>5                                                                                                                                                            | 12<br>10<br>8<br>6<br>2<br>14<br>0<br>4                                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  Arabic and Persian Series.  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37                                                                                                                                     | 12<br>10<br>8<br>6<br>2<br>14<br>0<br>4                                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  *Arabic and Persian Series.  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XIII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  *Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37                                                                                                                                     | 12<br>10<br>8<br>6<br>2<br>14<br>0<br>4                                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  *Arabic and Persian Series.  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XIII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  *Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37<br>7                                                                                                                                | 12<br>10<br>8<br>6<br>2<br>14<br>0<br>4                                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.*  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37<br>7<br>4<br>21                                                                                                                     | 12<br>10<br>8<br>6<br>2<br>14<br>0<br>4                                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.*  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each  Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37<br>7                                                                                                                                | 12<br>10<br>8<br>6<br>2<br>14<br>0<br>4<br>0<br>2                         |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.*  '*Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  **Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>2<br>2<br>2<br>3<br>7<br>7<br>4<br>2<br>1<br>4<br>1<br>4<br>1<br>1<br>4<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1                          | 12<br>10<br>8<br>6<br>2<br>14<br>0<br>4<br>0<br>2<br>8                    |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  *Arabic and Persian Series.  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XIII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  *Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper  Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each Fibrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @ /12/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0 2 1 4 5 4 2 2 2 2 3 7 7 4 2 1 1 4 3                                                                                                                                            | 12100<br>86622<br>14400<br>440022<br>8000                                 |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.*  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  **Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Dádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Béale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @ /12/ each Futúh-ul-Shám Waqídí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0 2 1 4 5 4 22 12 37 7 4 21 14 3 3                                                                                                                                               | 12100<br>86622<br>14400<br>4400<br>2288                                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.*  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XXII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0 2 1 4 5 4 22 12 37 7 4 21 14 3 3 1                                                                                                                                             | 12100<br>8662<br>14400<br>4400<br>2288<br>000668                          |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.*  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XIII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper  Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @ /12/ each Futúh-ul-Shám Waqídí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádí, (Text) Fasc. I—IV @ /6/ each Haft Asmán, History of the Persian Mansawi. (Text) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37<br>7<br>4<br>21<br>14<br>3<br>3<br>1<br>0                                                                                           | 12100<br>86622<br>14400<br>2288<br>0000<br>6688                           |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.** '*Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  **Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper  Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @ /12/ each  Futúb-ul-Shám Waqídí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádí, (Text) Fasc. I—IV @ /6/ each Haft Asmán, History of the Persian Mansawi. (Text) Fasc. I History of the Caliphs, (English) Fasc. I—VI @ /12/ each                                                                                                                                                                                          | 0 2 1 4 5 4 22 12 37 7 4 21 14 3 3 1 0 4                                                                                                                                         | 1210<br>86622<br>1440<br>228<br>000<br>0668<br>1228                       |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.**  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  **Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @ /12/ each Ditto Azádí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádí, (Text) Fasc. I—IV @ /6/ each Haft Asmán, History of the Persian Mansawi. (Text) Fasc. I Igbálnámah-i-Jahángírí, (Text) Fasc. I—III @ /6/ each Igbálnámah-i-Jahángírí, (Text) Fasc. I—III @ /6/ each                                                                                                                                                                                               | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37<br>7<br>4<br>21<br>14<br>3<br>3<br>1<br>1<br>0<br>4<br>1                                                                            | 12100<br>8 66<br>22<br>14400<br>4400<br>22<br>8 00<br>668<br>81218<br>8 2 |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.**  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  **Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper  Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @ /12/ each  Futúh-ul-Shám Waqídí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádi, (Text) Fasc. I—IV @ /6/ each Haft Asmán, History of the Persian Mansawi. (Text) Fasc. I Ilistory of the Caliphs, (English) Fasc. I—VII @ /12/ each Iqbálnámah-i-Jahángírí, (Text) Fasc. I—III @ /6/ each Işabáh, with Supplement, (Text) 49 Fasc. @ /12/ each Işabáh, with Supplement, (Text) 49 Fasc. @ /12/ each                                                                                                                     | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37<br>7<br>4<br>21<br>14<br>3<br>3<br>1<br>0<br>4<br>1<br>3<br>6                                                                       | 12100<br>8866<br>22<br>14400<br>22<br>8800<br>06688<br>12288<br>2212      |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.**  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XIII @ /1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  **Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Béale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper  Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @ /12/ each  Futúh-ul-Shám Waqídí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádí, (Text) Fasc. I—IV @ /6/ each Haft Asmán, History of the Persian Mansawi. (Text) Fasc. I History of the Caliphs, (English) Fasc. I—VI @ /12/ each Iqbálnámah-i-Jahángírí, (Text) Fasc. I—III @ /6/ each Işabáh, with Supplement, (Text) 49 Fasc. @ /12/ each Massir-ul-Umara, Vol. I. Fasc. I—V @ /6/ each                                                                                          | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37<br>7<br>4<br>21<br>14<br>3<br>1<br>0<br>4<br>1<br>1<br>3<br>6<br>1                                                                  | 12100886622<br>1440044002288000066881221214                               |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.**  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XIII @ 1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Béale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper  Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @ /12/ each Fitúh-ul-Shám Waqídí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádí, (Text) Fasc. I—IV @ /6/ each Haft Asmán, History of the Persian Mansawi. (Text) Fasc. I History of the Caliphs, (English) Fasc. I—VI @ /12/ each Iqbálnámah-i-Jahángírí, (Text) Fasc. I—III @ /6/ each Isabáh, with Supplement, (Text) 49 Fasc. @ /12/ each Massir-ul-Umara, Vol. I, Fasc. I—V @ /6/ each Massir-ul-Umara, Vol. I, Fasc. I—V @ /6/ each Maghází of Wáqidí, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37<br>7<br>4<br>21<br>14<br>3<br>3<br>1<br>1<br>0<br>4<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1 | 12100886622<br>1440022880000000000000000000000000000000                   |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each Vrihannáradiya Purána, Fasc. I—IV @ /6/ Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each The same, bound in cloth  **Arabic and Persian Series.**  'Alamgírnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each Aín-i-Akbarí, (Text) Fasc. I—XIII @ /1/ each Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)  **Akbarnámah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/ each Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Béale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick paper, @ 4/12; thin paper  Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I—XXI @ 1/ each Farhang-i-Rashídí (Text), Fasc. I—XIV @ 1/ each Fihrist-i-Túsí, or, Túsy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—IV @ /12/ each  Futúh-ul-Shám Waqídí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádí, (Text) Fasc. I—IV @ /6/ each Haft Asmán, History of the Persian Mansawi. (Text) Fasc. I History of the Caliphs, (English) Fasc. I—VI @ /12/ each Iqbálnámah-i-Jahángírí, (Text) Fasc. I—III @ /6/ each Işabáh, with Supplement, (Text) 49 Fasc. @ /12/ each Massir-ul-Umara, Vol. I. Fasc. I—V @ /6/ each                                                                                          | 0<br>2<br>1<br>4<br>5<br>4<br>22<br>12<br>37<br>7<br>4<br>21<br>14<br>3<br>1<br>0<br>4<br>1<br>1<br>3<br>6<br>1                                                                  | 12100886622<br>1440044002288000066881221214                               |

|             | Muntakhab-ul-Lubáb, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each Rs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7        | 2   |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----|
|             | Mu'ásir-i-'Alamgírí (Text), Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2        | 4   |
|             | Nokhbat-ul-Fikr, (Text) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0        | 6   |
|             | Nizámí's Khiradnámah-i-Iskandarí, (Text) Fasc. I and II @ /12/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1        | 8   |
|             | Suyúty's Itqán, on the Exegetic Sciences of the Koran, with Supplement,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          | •   |
|             | (Text) Fasc. II—IV, VII—X @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 7        | 0   |
|             | Tabaqát-i-Náşirí, (Text) Fasc. I—V @/6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1        | 14  |
|             | Ditto (English) Fasc. I—XIV @ /12/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 10       | 8   |
|             | Táríkh-i-Fírúz Sháhi, (Text) Fasc. I—VII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3        | .10 |
|             | Táríkh-i-Baihaqí, (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8        | - 6 |
|             | Wis o Rámín, (Text) Fasc. I—V @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1        | 14  |
| -           | Zafarnámah Vol. I, Fase. 1—9 Vol.: II. Fasc. I—III @ /6/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4        | 8   |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |     |
|             | ASIATIC SOCIETY'S PUBLICATIONS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |     |
| 1.          | ASIATIC RESEARCHES. Vols. VII, IX to XI; Vols. XIII and XVII, and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |     |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .80      |     |
|             | Ditto Index to Vols. I—XVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5.       |     |
| 2.          | PROCEEDINGS of the Asiatic Society from 1865 to 1869 (incl.) @ /4/ per                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |     |
|             | No.: and from 1870 to date $@$ /6/ per No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |     |
|             | JOURNAL of the Asiatic Society for 1843 (12), 1844 (12), 1845 (12),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |     |
|             | <b>1846</b> (5), 1847 (12), 1848 (12), 1850 (7), 1851 (7), 1857 (6),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |     |
|             | 1858 (5), 1861 (4), 1864 (5), 1865 (8), 1866 (7), 1867 (6), 1868 (6), 1869 (8), 1870 (8), 1871 (7), 1872 (8), 1873 (8), 1874 (8), 1875                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |     |
|             | 1869 (8), 1870 (8), 1871 (7), 1872 (8), 1873 (8), 1874 (8), 1875                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |     |
|             | (7), 1876 (7), 1877 (8), 1878 (8), 1879 (7), 1880 (8), 1881 (7), <b>1882 (6)</b> ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |     |
|             | 1883 (5), 1884 (6), 1885 (6) @ 1/ per No. to Subscribers and @ 1/8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |     |
|             | per No. to Non-Subscribers, 1886 (8).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |     |
|             | N. B. The figures enclosed in brackets give the number of Nos. in each Volume.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |     |
|             | Centenary Review of the Researches of the Society from 1784—1883                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3        | 0   |
|             | General Cunningham's Archæological Survey Report for 1863-64 (Extra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          | ٥   |
|             | No., J. A. S. B., 1864)  Theobald's Catalogue of Reptiles in the Museum of the Asiatic Society                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1        | 8   |
|             | (Extra No., J. A S. B., 1868)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>1</b> | . 8 |
| ,           | Catalogue of Mammals and Birds of Burmah, by E. Blyth (Extra No.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •        | , 0 |
|             | J. A. S. B., 1875)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3        | 0   |
|             | Sketch of the Turki Language as spoken in Eastern Turkestan, Part II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •        | •   |
|             | Vocabulary, by R. B. Shaw (Extra No., J. A. S. B., 1878)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3        | 0   |
|             | Introduction to the Maithili Language of North Bihar, by G. A. Grierson,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          | •   |
|             | Part I, Grammar (Extra No., J. A. S. B., 1880)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1        | 8   |
|             | Part II, Chrestomathy and Vocabulary (Extra No., J. A. S. B., 1882)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3        | 0   |
| 5.          | Anis-ul-Musharrahin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8        | 0   |
| 6.          | Catalogue of Fossil Vertebrata                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2        | 0   |
| 8.          | Catalogue of the Library of the Asiatic Society, Bengal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3        | 8   |
| 9.          | Examination and Analysis of the Mackenzie Manuscripts by the Rev.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          | _   |
| • •         | W. Taylor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2        | 0   |
| 10.         | Han Koong Tsew, or the Sorrows of Han, by J. Francis Davis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1        | 8   |
| 11.         | Istiláhát-us-Súlíyah, edited by Dr. A. Sprenger, 8vo. Ináyah, a Commentary on the Hidayah, Vols. II and IV, @ 16/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1<br>82  | 0   |
| 12.         | T . 1 . 1 . 1 . 1 . 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3        | Ö   |
| 18.<br>14.  | Khizanat-ul-'ilm Khizanat-ul-'ilm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4        | ŏ   |
| 15.         | Mahábhárata, Vols. III and IV, @ 20/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 40       | Ö   |
| 16.         | Moore and Hewitson's Descriptions of New Indian Lepidoptera,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          | . • |
|             | Parts I-II, with 5 coloured Plates, 4to. @ 6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 12       |     |
| 17.         | Purana Sangraha, I (Markandeya Purana), Sanskrit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1        | 0   |
| L8.         | Sharaya-ool-Islam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 4      | Ō   |
| 19.         | Tibetan Dictionary by. Csoma de Körös                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10       | 0   |
| <b>3</b> 0. | Ditto Grammar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 8        | Ō   |
| <b>3</b> 1. | Vuttodaya, edited by LtCol. G. E. Fryer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2        | 0   |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |     |
|             | Notices of Sanskrit Manuscripts, Fasc. I—XXI @ 1/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 21       | 0   |
|             | Nepalese Buddhist Sanskrit Literature, by Dr. R. L. Mitra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 5      | 0   |
| N -1-       | .B. All Cheques, Money Orders &c. must be made payable to the "I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Teas     | TOT |
| المستعد     | the second the second s |          |     |



## BIBLIOTHECA INDICA;

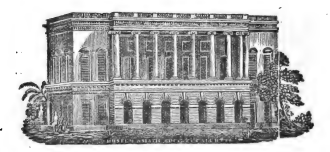


# Collection of Priental Works

PUBLISHED BY THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

NEW SERIES, No. 671.



## अष्टसाइसिका प्रज्ञापार्मिता।

ASHŢASÁHASRIKÁ PRAJŅÁPÁRAMITÁ; A COLLECTION OF DISCOURSES

ON THE

METAPHYSICS OF THE MAHAYANA SCHOOL OF THE BUDDHISTS,

NOW FIRST EDITED FROM NEPALESE SANSKRIT MSS.

BY

RAJENDRALALA MITRA, LL. D., C. I. E. FASCICULUS V.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY G. H. ROUSE, AT THE BAPTIST MISSION PRESS,
AND PUBLISHED BY THE

ASIATIC SOCIETY, 57, PARK STREET

1888.





### LIST OF BOOKS FOR SALE

AT THE LIBRARY OF THE

# ASIATIC SOCIETY OF BENGAL,

No. 57, PARK STREET, CALCUTTA.

AND OBTAINABLE FROM

THE SOCIETY'S LONDON AGENTS, MESSES. TRUBNER & CO.

57 AND 59, LUDGATE HILL, LONDON, E. C.

### BIBLIOTHECA INDICA.

### Sanskrit Series.

| Advaita Brahma Siddhi, Fasc. I                                        | Rs.         | 0  | 6   |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|----|-----|
| Agni Purána, (Sans.) Fasc. I—XIV @ /6/ each                           |             | 5  | 4   |
| Aitareva Aranyaka of the Rig Veda, (Sans.) Fasc. I-V @ /6/ each       |             | 1  | 14  |
| Anu Bháshyam, Fasc. I                                                 | • •         | 0  | 6   |
| Aphorisms of Sándilya. (English) Fasc. I                              |             | 0  | 6   |
| Aphorisms of the Vedánta. (Sans.) Fasc. III. V—XIII @ /6/ each        | • •         | 8  | 12  |
| Ashtasáhasriká Prajnápáramitá, Fasc. I—V @ /6/ each                   |             | 1  | 14  |
| Asvavaidyaka, Fasc. 1—V @ /6/ each                                    | ••          | 1  | 14  |
| Asvalayana Grihya Sutra, Fasc II—IV @ /6/ each                        |             | 1  | 2   |
| Atharvana Upanishad, (Sanskrit) Fasc. I—V@/6/each                     | ••          | 1  | 14  |
| Brahma Sútra, (English) Fasc. I                                       | • •         | 0  | 12  |
| Bhámatí. (Sans.) Fasc. I—VIII @ /6/ each                              |             | 3  | 0   |
| Brihad Aranyaka Upanishad, Sans.) Fasc, VI, VII & IX @ /6/ each       | ٠. ١        | 1  | 2   |
| Ditto (English) Fasc. II—III @ /6/ each                               | ••          | 0  | 12  |
| Brihaddharma Puránam, Fasc. I                                         |             | 0  | 6   |
| Bribat Sau hitá, (Sans.) Fasc. II—III, V—VII @ /6/ each               | • •         | 1  | 14  |
| Chaitanya-Chandrodaya Nataka, (Sans.) Fasc. II—III @ /6/ each         | • •         | 0  | 12  |
| Chaturvarga Chintámani, (Sans.) Vols. I, Fasc. 1—11; II, 1—25;        | ; III,      |    |     |
| 1—18, @ /6/ each Fasc,                                                | ••          | 20 | 4   |
| Chhándogya Upanishad. (English) Fasc. II                              | • •         | 0  | 6   |
| Dasarupa, Fasc. II and III @ /6/                                      | ••          | 0  | 12  |
| Gopatha Bráhmana, (Sans. ) Fasc. I and II @ /6/ each                  | ••          | 0  | 12  |
| Gobhiliya Grihya Sútra, (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each                |             | 4  | 8   |
| Hindu Astronomy, (English) Fasc. I—III @ /6/ each                     |             | 1  | 2   |
| Kála Mádhaba, Fasc. I—III @ /6/                                       | ••          | 1  | 2   |
| Kátantra, (Sans ) Fasc. I—VI @ /12/each                               | ••          | 4  | 8   |
| Kathá Sarit Súgara, (English) Fasc. 1—XIV @ /12/each                  | • •         | 10 | 8   |
| Kanshitaki Brahmanapanishads, Fasc, II                                | ••          | 0  | 6   |
| Kúrma Purana, Fasc. I—VI @ /6/ each                                   | • •         | 2  | 4   |
| Lalitá-Vistara (Sans.) Fasc. II—VI. @ /6/                             | • •         | 1  | 14  |
| Lalita-Vistara. (English) Fasc. I—III @ /12/each                      | • •         | 2  | 4   |
| Madana Párijáta, Fasc. I—II @ /6/ each                                | ••          | 0  | 12  |
| Manutiká Sangraha, Fasc. I—II @ /6/ each                              | • •         | 0  | 12  |
| Mímausa Darsana, (Sans.) Fasc. II—XIX @ /6/ each                      |             | 6  | 12  |
| Márkandeya Purána, (Sans.) Fasc. IV—VII @ /6/ each                    | ••          | 1  | 8   |
| Nayavártikum, Fasc. I                                                 | • •         | 0  | 6   |
| Nrisimha Tapani, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each                       | _ ••        | 1  | 2   |
| Nirukta, (Sans.) Vol. I. Fasc. I—VI; Vol. II, Fasc. I—VI; Vol. III, 1 | Casc.       | _  |     |
| I-VI; Vol. IV, Fasc. I-V @ /6/ eacl; Fasc.                            | • •         | 8  | 10  |
| Nárada Smriti, Fasc. I—III @ /6/                                      | ••          | 1  | . 8 |
| Nyáya Darsana, (Sans.) Fasc. III                                      | _ •         | 0  | Ş   |
| Nítisára, or The Elements of Polity, By Kámandaki, (Sans.) Fasc. I    | <b>7—</b> ∆ | _  |     |
| € /6/ each                                                            | ••          | 1  | 8   |

(Continued on third page of Cover.)

| Narada Puncharatna, Fasc. IV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | D.    | 0                                     | 6.                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| Parisishtaparvan (Sans.) Fasc. I—IV @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Rs.   | _                                     |                                         |
| Pincels Chandah Cotton (Com.) The TT TTY CO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ••    | 1                                     | .8                                      |
| Pingala Chhandah Sútra, (Sans.) Fasc II—III @/6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • •   | 0                                     | 12                                      |
| Prithiráj Rásau, (Sans.) Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ••    | 2                                     | 4                                       |
| Ditto (English) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | • •   | 0                                     | 12                                      |
| Pali Grammar, (English) Fasc. I and II @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | 0 -                                   | 12                                      |
| Prakrita Lakshanam. (Sans.) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | 1                                     | 8                                       |
| Parasara Smriti (Sans.) Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       | 2                                     | 4                                       |
| Parásara, Institutes of (English)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ••    | ō                                     | 12                                      |
| Srauta Sútra of Apastamba. (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••    |                                       | _                                       |
| Ditto Kśvalávana (Sana) Fasc I—XI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | • •   | 4                                     | 8                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ••    | 4                                     | 2                                       |
| Ditto Latyavana (Sans.) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • •   | 8                                     | 6                                       |
| Ditto Sánkháyana (Sans.) Fasc. I—VI @/6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       | 2                                     | 4                                       |
| Sama Veda Samhitá. (Sans.) Vols I. Fasc. 1—10: II. 1—6: III. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -7:   |                                       |                                         |
| 1 V. 1 - 0: V. 1 - 8 (a) /6 week Keek                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       | 18                                    | 14                                      |
| Sahitya Darpana. (English) Fasc. I—IV @/6/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ••    | ī                                     | 8                                       |
| Sénthye Anhorisms of Kanila /Frailah Franchista Transfer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ••    | _                                     |                                         |
| Sankhya Aphorisms of Kapila. (English) Fasc. I and II @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | • •   | 0                                     | 13                                      |
| Sarva Darsana Sangraha, (Sans.) Fasc. II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ••    | 0                                     | •                                       |
| Sankara Vijaya. (Sans.) Fasc. II and III @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | • •   | Ō                                     | 13                                      |
| Sánkhya Pravachana Bháshya, Fasc. III (English preface only)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       | 0                                     | 6                                       |
| Sánkhya Sára, (Sans.) Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ••    | 0                                     | 6                                       |
| S'ri Bháshvam, Fasc I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       | ŏ                                     | 6                                       |
| Sugrata Sambité /Eng \ Face T and IT @ /19/ anch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ••    |                                       |                                         |
| Toittiving Around East T. VI C /6/11-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | , ,   | 1                                     | 8                                       |
| Taittiriya Aranya Fasc. I—XI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | • •   | 4                                     | 2                                       |
| Ditto Bráhmana (Sans.) Fasc. II—XXIV @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | • •   | 8                                     | 10                                      |
| Ditto Samhitá. (Sans.) Fase. II—XXXIV @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ••    | 12                                    | 6                                       |
| Ditto Prátišákhya, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | 1                                     | 2                                       |
| Ditto and Aitareya Upanishads, (Sans.) Fasc. II and III @ /6/e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | a ch  | 0                                     | 12                                      |
| IANGVA Dranmana (Nana ) Hear 1—XIX @ /8/ coch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       | 7                                     | 2                                       |
| Tattva Chintámani. Fasc. I—IX (Sans.) @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | • •   |                                       |                                         |
| Wallet Dellast Ware T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ••    | 3                                     | 6                                       |
| Fitton Naishalla (Canal T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | • •   | 0                                     | _6                                      |
| Uttara Naishadha, (Sans.) Fasc. III—XII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • •   | 8                                     | - 12                                    |
| Uvásagadasáo. Fasc. I—IV @ /12/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       | 8                                     | 0                                       |
| Varaha Purana, Fasc. I—VI @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       | 2                                     | 4                                       |
| Váyu Purána, (Sans.) Vol. I, Fasc. 1-6; Vol. II, Fasc. 1-6, @                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | /8/   | _                                     | _                                       |
| each Fasc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       | 4                                     | 8                                       |
| Vishnu Smriti, (Sans.) Fasc. I—II @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | • •   | _                                     |                                         |
| Vivadáratnákora Fasa I VII @ /0/ cach                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ••    | 0                                     | 12                                      |
| Vivádáratnákara, Fasc. I—VII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ••    | 2                                     | 10                                      |
| Vrihannáradiya Purána, Faso. I—IV @ /6/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | • •   | 1                                     | 8                                       |
| Yoga Sútra of Patanjali, (Sans. & English) Fasc. I—V @ /14/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       | 4                                     | 6                                       |
| The same, bound in cleth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | Б                                     | 2                                       |
| Arabic and Persian Series.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | • •   | -                                     |                                         |
| Arabic and Fersian peries,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |                                       |                                         |
| *Klamgirnamah, with Index, (Text) Fasc. I—XIII @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       | 4                                     | 14                                      |
| Kin-i-Akbari, (Text) Fasc, I—XXII @ 1/sach                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •••   | 22                                    | 0                                       |
| Ditto (English) Vol. I (Fasc. I—VII)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •••   | 12                                    | 4                                       |
| Akbarnamah, with Index, (Text) Fasc. I—XXXVII @ 1/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ••    |                                       |                                         |
| Rédehéhnémah with Indox (Tart) Fore I VIV ( // )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       | 87                                    | 0                                       |
| Bádsháhnámah with Index, (Text) Fasc. I—XIX @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       | 7                                     | 2                                       |
| Beale's Oriental Biographical Dictionary, pp. 291, 4to., thick pe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ipez, |                                       |                                         |
| @ 4/12; thin paper                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • •   | 4                                     | 8                                       |
| Dictionary of Arabic Technical Terms and Appendix, Fasc. I-XX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | I @   |                                       |                                         |
| 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       | 1                                     | 0                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       | _                                     | Ð                                       |
| Farhang-i-Rashidi (Text), Fasc, I—XIV @ 1/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •••   | -                                     | ~                                       |
| Farhang-i-Rashidi (Taxt), Fasc, I—XIV @ 1/each Fibrist-i-Tusi, or Tusy's list of Shy'sh Books (Taxt) Fasc I—II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       | •                                     | _                                       |
| Fibrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I.—I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |                                       |                                         |
| Phrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       | 8                                     | 0                                       |
| Fibrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I' /12/ each Futuh-ul-Sham Waqidi. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | v ::  | 8                                     | 6                                       |
| Finrst-1-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I'<br>/12/ each<br>Futúh-ul-Shám Waqidi. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each<br>Ditto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | v ::  | 8 3 1                                 | 6                                       |
| Finrst-1-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I'<br>/12/ each<br>Futúh-ul-Shám Waqidi. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each<br>Ditto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | v ::  | 8                                     | 6                                       |
| Fihrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I' /12/ each Futúh-ul-Shám Waqídí. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | v ::  | 8 3 1                                 | 6<br>8<br>12                            |
| Fihrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I' /12/ each Futúh-ul-Shám Waqidi. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | v ::  | 8<br>3<br>1<br>0<br>4                 | 6<br>8<br>12<br>8                       |
| Figure 1- Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I' /12/ each Futúh-ul-Shám Waqídí. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | V @   | 8<br>3<br>1<br>0<br>4                 | 6<br>8<br>12<br>8<br>2                  |
| Fihrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I' /12/ each  Futúh-ul-Shám Waqídí. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádi, (Text) Fasc. I.—IV @ /6/ each Haft Asmán. History of the Persian Mansawi (Text) Fasc. I History of the Caliphs. (English) Fasc. I.—VI @ /12/ each Iqbáinámah-i-Jahángírí. (Text) Fasc. I—III @ /6/ each Iṣabáh. with Supplement. (Text) 49 Fasc. [12/ each Massir-ul-Umara. Vol. I. Fasc. I.—IX Vol. II. Fasc. I. II. @ /6/ each                                                                                                                   | V @   | 8<br>3<br>1<br>0<br>4<br>1<br>86      | 6<br>8<br>12<br>8<br>2<br>12            |
| Fihrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I' /12/ each  Futúh-ul-Shám Waqídí. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádi, (Text) Fasc. I.—IV @ /6/ each Haft Asmán. History of the Persian Mansawi (Text) Fasc. I History of the Caliphs. (English) Fasc. I.—VI @ /12/ each Iqbáinámah-i-Jahángírí. (Text) Fasc. I—III @ /6/ each Iṣabáh. with Supplement. (Text) 49 Fasc. [12/ each Massir-ul-Umara. Vol. I. Fasc. I.—IX Vol. II. Fasc. I. II. @ /6/ each                                                                                                                   | v @   | 8<br>3<br>1<br>0<br>4<br>1<br>86<br>4 | 6<br>8<br>12<br>8<br>2<br>12<br>2       |
| Fihrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I' /12/ each  Futúh-ul-Shám Waqídí. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádi, (Text) Fasc. I.—IV @ /6/ each Haft Asmán. History of the Persian Mansawi (Text) Fasc. I History of the Caliphs. (English) Fasc. I.—VI @ /12/ each Iqbáinámah-i-Jahángírí. (Text) Fasc. I—III @ /6/ each Iṣabáh. with Supplement. (Text) 49 Fasc. [12/ each Massir-ul-Umara. Vol. I. Fasc. I.—IX Vol. II. Fasc. I. II. @ /6/ each                                                                                                                   | V @   | 8<br>3<br>1<br>0<br>4<br>1<br>86<br>4 | 6<br>8<br>12<br>8<br>2<br>12<br>2       |
| Fihrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I' /12/ each  Futúh-ul-Shám Waqídí. (Text) Fasc. I.—IX @ /6/ each  Ditto Azádí. (Text) Fasc. I.—IV @ /6/ each  Haft Asmán. History of the Persian Mansawi (Text) Fasc. I  History of the Caliphs. (English) Fasc. I.—VI @ /12/ each  Iqbáinámah-i-Jahángírí. (Text) Fasc. I.—III @ /6/ each  Işabáh. with Supplement. (Text) 49 Fasc. @ /12/ esch  Maásir-ul-Umara. Vol. I, Fasc. I.—IX, Vol. II, Fasc. I.—II @ /6/ each  Magházi of Wáqidí. (Text) Fasc. I.—V @ /6/ each  Muntakhab-ul-Tawáríkh. (Text) Fasc. I.—X V @ /6/ each | v @   | 8 3 1 0 4 1 8 4 1 5                   | 6<br>8<br>12<br>8<br>2<br>12<br>2<br>14 |
| Fihrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. I—I' /12/ each  Futúh-ul-Shám Waqídí. (Text) Fasc. I—IX @ /6/ each Ditto Azádi, (Text) Fasc. I.—IV @ /6/ each Haft Asmán. History of the Persian Mansawi (Text) Fasc. I History of the Caliphs. (English) Fasc. I.—VI @ /12/ each Iqbáinámah-i-Jahángírí. (Text) Fasc. I—III @ /6/ each Iṣabáh. with Supplement. (Text) 49 Fasc. [12/ each Massir-ul-Umara. Vol. I. Fasc. I.—IX Vol. II. Fasc. I. II. @ /6/ each                                                                                                                   | v @   | 8<br>3<br>1<br>0<br>4<br>1<br>86<br>4 | 6<br>8<br>12<br>8<br>2<br>12<br>2       |

| Muntakhab-ul-I.ubab. (Text) Fase. I—XIX @ /6/ each Rs. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3 |
| Nokhbat-al-Fikr. (Text) Fasc, I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5 |
| Pilamia Khiradnamala i Talanadani (m                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3 |
| Suyuty's Itqan, on the Exegetic Sciences of the Koran, with Supplement, (Text) Fasc. II—IV, VII—X @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ) |
| (Text) Fasc. II-IV, VII-X @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| Thomas III, (18XI) Page   W @ /e/ 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| Ditto (English) Fasc. I—XIV @ /12/ each Tárikh-i-Firúz Shahi, (Text. Fasc. I VII)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| Tárikh-i-Firúz Shahi. (Text) Fasc I—VII @ /i/each 10 E Tárikh-i-Baihaga. (Text) Fasc I—VII @ /i/each 2 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| Tr. (1.1 : Tr. 1.1 (10 / 0 / each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| Tái (kh-i-Firozsháhi, Fase. I—II (a /6/ each  Wise Ramin, (Text) Fase. I—V (a /6/ each  Zafarnámah, Vol. I. Fase. I—V (z /6/ each  LIV Vol. II. Fase. I—IV Vol. II. Fase. III. Vol. III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Zafarnámah, Vol. I, Faso. I—IX, Vol. II. Fasc. I—VI @ /6/ each 5 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| The same same                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| ASIATIC SOCIETY'S PUBLICATIONS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| ASIATIC RESEARCHES. Vols. VII. IX to XI. Vols. VIII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| Vols. XIX and XX (6/10/ each Rs. 80 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| Ditto Indom A. W. J. J. World I. Ra 80 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| No; and from 1870 to date @ /6/ per No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| JOURNAL of the Asiatic Society for 1843 (12), 1844 (12), 1845 (12), 1846 (5), 1847 (42), 1848 (12), 1850 (7), 1851 (7),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| 1846 (5), 1847 (42), 1848 (12), 1850 (7), 1851 (7), 1857 (6),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| 1858 (5), 1861 (4), 1864 (5), 1865 (8), 1866 (7), 1867 (6), 1869 (8), 1870 (8), 1871 (7), 1872 (8), 1872 (8), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 (9), 1873 ( |   |
| 1869 (8), 1870 (8), 1871 (7), 1872 (8), 1873 (8), 1874 (8), 1875 (7), 1877 (8), 1878 (8), 1879 (7), 1880 (8), 1881 (7), 1881 (8), 1875                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| (7) 1876 (7), 1877 (8), 1878 (8), 1879 (7), 1880 (8), 1874 (8), 1875 1883 (5), 1884 (6), 1885 (6) 1886 (8), (2) 1/ per No. to Subscribe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| 1883 (5), 1884 (6), 1885 (6) 1886 (8), (2) 1/ per No. to Subscribers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| N. B. The hours engiones at his to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Centenary Review of the Dearthers give the number of Nos. in each Volume.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| Oentenary Review of the Researches of the Society from 1784—1883                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| No. J. A. S. R. 1961.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| Theobald's Catalogue of Rentiles in the 3s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| Theobald's Catalogue of Reptiles in the Museum of the Asiatic Society (Extra No., J. A S. B., 1868)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| Catalogue of Mammals and Birds of Burmah, by E. Blyth (Extra No.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| J. A. S. B., 1875)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Sketch of the Turki Language                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| Vocabulary, by R B. Shaw (Extra No. J. A. S. B. 1878)  Introduction to the Maithili Language of New Processing Street Pr |   |
| Introduction to the Maithili Language of North Bihár, by G. A. Grierson, Part I, Grammar (Extra No., J. A. S. B., 1880)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| Part I, Grammar (Extra No., J. A. S. B., 1880)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| Part 11, Chrestomathy and Vocabulary (B)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| 5. Anis-ul-Musharrahin 6 Catalogue of Possil Vertebrote                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| 6 Catalogue of Possil Vertebrata 8. Catalogue of the Library of the Asiati Catalogue of Possil Vertebrata                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| 8. Catalogue of the Library of the Asiatic Society, Bengal  9. Examination and Analysis of the Mockets  3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| W Taylor Manuscripts by the Roy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| 10. Han knong Tsew or the Some a Tr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| 11. Istilahat-us-Sutivah edited by D. Francis Davis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| 12. Inavah, a Commentary on the Historica Sprenger, 8vo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| 13. Jawami-ul-'ilm ir-rivazi, 168 pages with 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| 14. Khizanat-ul-'ilm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| 15. Mahabharata Vola III and IV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| AU MICOLO GIIU HEWILSON'S HOCONINGIA A 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| Parts I—II, with 5 coloured Plates, 4to. @ 6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| That Kandeva Phrane   Conclusive                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| 29. Tibetan Dictionary by Csoma de Körös                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| 20. Didd Grammar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| 11. Yuttodaya, edited by Lt. Col. G. E. Fryer 8 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Notices of Sanskrit Manuscripts, Fasc. I—XXII @ 1/each 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| Nepalese Buddhist Sanskrit Literature, by Dr. R. L. Mitra  N.B. All Cheques, Money Orders for must be seen to  |   |
| N.B. All Cheques, Money Orders &c. must be made payable to the "Treasurer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| Treasurer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |

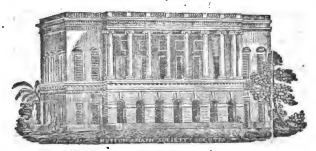


## BIBLIOTHECA INDICA;



# Collection of Oriental Works

PUBLISHED BY THE
ASIATIC SOCIETY OF BENGAL
NEW SERIES, No. 690.



## श्रष्टमाइसिका प्रजापारिमता।

ASHŢASÁHASRIKÁ PRAJŊÁPÁRAMITÁ; A COLLECTION OF DISCOURSES

ON THE

METAPHYSICS OF THE MAHAYANA SCHOOL OF THE BUDDHISTS.

NOW FIRST EDITED FROM NEPALESE SANSKRIT MSS.

BY

RAJENDRALALA MITRA, LL. D., C. I. E. FASCICULUS VI.

### CALCUTTA:

PRINTED BY G. H. ROUSE, AT THE BAPTIST MISSION PRESS,

AND PUBLISHED BY THE

ASIATIC SOCIETY, 57, PARK STREET,

1888.





## LIST OF BOOKS FOR SALE

AT THE LIBRARY OF THE

# ASIATIC SOCIETY OF BENGAL,

No. 57, PARK STREET, CALCUTTA.

AND OBTAINABLE FROM

THE SOCIETY'S LONDON AGENTS, MESSRS. TRUBNER & CO.

57 AND 59, LUDGATE HILL, LONDON, E. C.

### BIBLIOTHECA INDICA.

### Sanskrit Series.

| Advaita Branma Siddni, (Salls.) Pasc. 1                   | • •         | Rs.   | U   | 6    |
|-----------------------------------------------------------|-------------|-------|-----|------|
| Agni Purana, (Sans.) Fasc. I—XIV @ /6/ each               | • •         | • •   | 5   | 4    |
| Aitareya Aranyaka of the Rig Veda, (Sans.) Fasc. I-V @    | /6/ each    |       | 1   | 14   |
| Anu Bháshyam, (Sans.) Fasc. I                             | ••          | • •   | 0   | 6    |
| Aphorisms of Sandilya, (English) Fasc. I                  | ••          | • •   | 0   | 6    |
| Aphorisms of the Vedanta, (Sans.) Fasc. III, V-XIII @ /   | 6/ each     |       | 3   | 12   |
| Ashtasáhasriká Prajnápáramitá, (Sans.) Fasc. I—VI @ /6/   |             | • `•  | 2   | 4    |
| Asvavaidyaka, (Sans.) Fasc. I-V @ /6/ each                |             |       | 1   | 14   |
| Asvalayana Grihya Sutra, Fasc. II—IV @ /6/ each           |             |       | 1   | 2    |
| Atharvana Upanishad, (Sanskrit) Fasc. I-V @ /6/ each      | ••          | •••   | ì   | 14   |
| Avadána Kalpalatá By Kshemendra (Sans. and Tibetán) V     |             |       | ī   | 0    |
| Brahma Sútra, (English) Fasc. I                           |             |       | õ   | ,12  |
| Bhámatí, (Sans.) Fasc. I—VIII @ /6/ each                  | ••          |       | 3   | 9    |
| Brihad Aranyaka Upanishad, (Sans.) Fasc. VI, VII & IX @   | /6/ each    | •••   | ĭ   | 2    |
| Ditto (English) Fasc. II—III @ /6/ each                   | . 70, 0000  | •••   | ō   | 12   |
| Brihaddharma Puráṇam, Fasc. I                             |             |       | Ö   | 6    |
| Brihat Sau hitá, (Sans.) Fasc. II—III, V—VII @ /6/ each   | ••          | **    | 1   | - 14 |
| Chaitanya-Chandrodaya Nátaka, (Sans.) Fasc. II—III @ /    |             | • •   | . 0 |      |
| Chaturvarga Chintámani, (Sans.) Vols. I, Fasc. 1—11; II   |             | TTT   | . 0 | 12   |
| 1—19, @ /6/ each Fasc                                     | L, 120;     | 111,  | 90  | 10   |
| Chhándogya Upanishad, (English) Fasc. II                  | ••          | • •   | 20  | 10   |
| The II and III (a) /e/                                    | ••          | ••    | 0   | 6    |
| Gopatha Bráhmana, (Sans.) Fasc. I and II @ /6/ each       | ••          | ••    | 0   | 12   |
| Gobhilíya Grihya Sútra, (Sans.) Fasc. I—XII @ /6/ each    | ••          | ••    | 0   | 12   |
|                                                           | ••          | ••    | 4   | 8    |
| Hindu Astronomy, (English) Fasc. I—III @ /6/ each         | ••          |       | 1   | 2    |
| Kála Mádhaba, (Sans.) Fasc. I—IV @ /6/                    | ••          | • •   | 1   | 8    |
| Kátantra, (Sans) Fasc. I—VI @ /12/ each                   | ••          | • •   | _4  | 8    |
| Kathá Sarit Ságara, (English) Fasc. I—XIV @ /12/ each     | ••          | • •   | 10  | 8    |
| Kanshitaki Brahmanapanishads, Fasc. II                    | • •         | . • • | -0  | 6    |
| Kúrma Purana, (Sans.) Fasc. I—VII @ /6/ each              | • •         | • •   | 2   | 10   |
| Lalitá-Vistara (Sans.) Fasc. II—VI. @ /6/                 | ••          | • •   | 1   | 14   |
| Lalita-Vistara, (English) Fasc. I—III @ /12/each          | ••          | • •   | 2   | 4    |
| Madana Párijáta, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each           | ••          |       | 1   | 2    |
| Manutiká Sangraha, (Sans.) Fasc. I—II @ /6/ each          | ••          | • •   | 0   | 12   |
| Mímámsá Darsana, (Sans.) Fasc. II—XIX @ /6/ each          | ••          | • •   | 6   | 1:   |
| Márkandeya Purána, (Sans.) Fasc. IV—VII @ /6/ each        | • •         | • •   | 1   |      |
| Nayavártikum, (Sans.) Fasc. I                             | • •         | • •   | 0   | (    |
| Nrisimha Tápaní, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/ each           | ••          | ••    | 1   | :    |
| Nirukta, (Sans.) Vol. I. Fasc. I-VI; Vol. II, Fasc. I-VI; | Vol. III, F | asc.  |     |      |
| I-VI; Vol. IV, Fasc. I-V @ /6/ each Fasc.                 | ••          |       | 8   | 1    |
| Nárada Smriti, (Sans.) Fasc. I—III @ /6/                  | • •         |       | 1   | :    |
| Nyaya Darsana, (Sans.) Fasc. III                          |             |       | 0   |      |
| Nítisára, or The Elements of Polity, By Kámandaki, (Sans  | s.) Fasc. I | I-V   | 7   |      |
| @ /6/ each                                                | ••          |       | . 1 |      |
| Nyáya Kusumánjali Prakaranam (Sans.) Vol. I, Fasc. I      | c a         |       | . 0 |      |
| Narada Puncharatna, (Sans.) Fasc. IV                      | ••          |       | . 0 |      |
| Parisishtaparvan (Sans.) Fasc. I—IV @ /6/ each            | ••          |       | . i |      |
| (Continued on third man of Course)                        |             | •     | _   |      |





